
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 40 (1960-1961)

Heft: 9

Artikel: Erkenntnis und Bekenntnis : medizinische und theologische Aspekte
des Menschen

Autor: Schomerus, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-161120

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-161120
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Erkenntnis und Bekenntnis

MEDIZINISCHE UND THEOLOGISCHE ASPEKTE DES MENSCHEN

HANS SCHOMERUS

Vor fünfzig Jahren hätten sich die Linien der Theologie und Medizin bei einer

Erörterung über die Beichte vermutlich an einem ganz anderen Ort geschnitten
als heute. Wahrscheinlich hätte man Gedanken und Erfahrungen ausgetauscht,
die von beiden Seiten an Krankenbetten erworben wurden, man hätte sich
Geschichten erzählt, die für die Praxis mehr oder weniger nützUch sein mochten.
Oder man hätte sich über einen Beitrag zur Psychologie des Kranken geeinigt.
Denn Beichte — theologisch oder medizinisch betrachtet — verlief auf jeden
Fall in den Grenzen der Psychologie, in ihr blieben Menschen ledigUch unter
sich, wobei allerdings zum mindesten auf Seiten des Beichtigers eine womög-
Uch durch den christUchen Glauben geläuterte MenschUchkeit gefordert wurde.
Aber auf jeden Fall büeben wir in der Beichte unter uns — unter uns Menschen.
Die Lage hat sich heute verändert. VieUeicht hat sich noch nicht einmal überall
die Auffassung von der Beichte verändert. Aber die allgemeine Lage ist derart,
daß eine andere Auffassung der Beichte eine notwendige Folgerung ist, eine

Frage der Zeit, der Folgerichtigkeit und der Gewissenhaftigkeit.

Der korrumpierte Mensch

Zunächst beginnt in der Medizin die Einsicht zu wachsen, daß Krankheit
nicht ein bloßer Vorgang am Menschen ist, den man zur besseren Beobachtung
und Behandlung am besten ganz vom lebendigen Menschen löst, sondern
Krankheit ist ein Teil des menschlichen Schicksals, sie gehört zur Geschichte
des Menschen, sie ist etwas, was nicht nur an ihm geschieht, sondern — ihm
geschieht. Infolgedessen kann die Krankheit weder zur Beobachtung noch zur
Behandlung vom lebendigen Menschen abgelöst betrachtet werden. Sodann
aber — die heutige Medizin beginnt sich zu fragen, was denn überhaupt Krankheit

sei? Sie sucht nach einem Maßstab oder einer Norm, nach der ein Mensch
krank oder gesund und demgemäß zu behandeln ist. Dieser Maßstab Ueße sich

nur gewinnen, wenn wir genau sagen könnten, was denn eigentUch Gesundheit

ist. Inwiefern und nach welchem Maßstab ist ein Olympiasieger oder ein
Boxweltmeister gesünder als Immanuel Kant? Oder was ist von der Gesundheit

zu halten, die einem Himmler oder gewissen Kreisen der NS-Jugendführung

845



vorschwebte? Sobald diese Frage ernsthaft erwogen wird, also die Frage, was
denn eigentlich Gesundheit sei, befinden wir uns auf einem Wege, der vor der
Frage nach dem Urbild des gesunden Menschen endet, das aber heißt nach dem
Ebenbild Gottes. Und hier hätten sich Mediziner und Theologen nicht mehr
Geschichten aus der Praxis zu erzählen. Der Schnittpunkt der Linien von der

Theologie und der Medizin her liegt also an einem anderen Ort als dem der
Psychologie. Man müßte diesen Ort schon im Raum der Theologie suchen,
wobei freilich der Mediziner sich nicht gleich als untergeordneter, weil weniger
fachkundiger Partner empfinden sollte. In Wahrheit läßt sich hier nicht der
Mediziner von Theologen beraten, sondern sie lassen sich beide beraten von
der göttlichen Wahrheit. Es gibt aber Anzeichen dafür, daß der Theologe von
der göttUchen Wahrheit ebenso weit entfernt ist wie der Mediziner.

Hat ein wirkliches Maß der Gesundheit etwas mit dem Ebenbild Gottes zu
tun, so hat offenbar auch die Krankheit in ihrem letzten Grunde etwas mit dem
Verlust oder der Zerstörung dieses Bildes zu tun, also mit dem, was der christ-
Uche Glaube Sünde nennt. Denn die Sünde ist ja in erster Linie nicht ein mora-
Uscher, sondern ein metaphysischer Tatbestand. Die moraUsche Schuld ist eine

Folge der Sünde, nicht ihr Wesen. Die Krankheit ist auch eine Folge der Sünde.
So hätte also letzten Endes die Krankheit auch etwas mit Schuld zu tun, freiUch
nicht im Sinne der Kausalität, sondern in einem anderen Sinne. Kein Mensch
denkt daran, an die Stelle der Bakterien einfach moraUsche Verfehlungen als

Ursache von Krankheiten und Epidemien zu setzen. Das mögen fanatische
Sektierer tun, Christen aber können im Grunde keine Fanatiker sein.

Auch in der Theologie hat sich ein Wandel vollzogen, der in ähnhcher Richtung

läuft. Auch die Theologie weiß, daß eine Seelsorge exzentrisch und partikular

bleibt, wenn sie nur das Seelische im Auge hat. Denn Seele und Leib
gehören, nicht vermöge chemischer und biologischer Vorgänge, sondern gemäß
ihrer göttUchen Geschaffenheit, gemäß der im Glauben wahrnehmbaren Einheit

des Menschen zusammen. Der Glaube hat es mit dem ganzen Menschen
in aUen seinen Bezügen, also auch in seinen leibUchen Bezügen zu tun. Auch
von hier aus kann es zum Beispiel in einem Beichtgespräch nicht gleichgültig
sein, ob der Seelsorger den Beichtenden als gesund oder krank anzusehen hat.
Und zwar nicht nur aus psychologischen Gründen, sondern in erster Linie aus
Gründen des Evangehums, das er zu verkünden hat. Denn das EvangeUum
verkündet das Heil des Menschen. Das Heil ist aber nicht nur HeiUgung,
sondern auch Heilung des Menschen, und zwar Heilung durchaus in dem Sinne,
in dem der Arzt von Heilung redet. Es ist nur unter diesem Gesichtspunkt zu
verstehen, daß der Heiland kraft seines Seins und seines Amtes nicht allein
heiUgt, sondern auch heilt. Das sind nicht zwei vöUig verschiedene Ebenen
seines Wirkens, sondern sie hängen in seiner WirkUchkeit zusammen, wie sie

überhaupt im Wirklichen zusammenhängen.

846



Sozial-Erkrankung und Kollektiv-Schuld

Manche Neurosen haben ihre Wurzeln darin, daß dem Patienten in seiner
Kindheit der Vater gefehlt hat. Daraus erklären sich viele schwere Neurosen
in der Generation, die im ersten Weltkrieg ihre Väter verloren hat. Es ist zu
befürchten, daß die Generation, die aus dem zweiten Weltkrieg erwächst, in
dieser Hinsicht einer noch schUmmeren Gefährdung ausgesetzt ist. Solche

Störungen sind nicht einfach unmittelbar aus einer mangelhaften Erziehung zu
verstehen, sondern haben ihren Grund in der Mangelhaftigkeit des natürUchen
kindlichen Milieus. Geht man diesem Tatbestand nach, so kommt man zu
merkwürdigen Ergebnissen: es scheint, daß wir das vierte Gebot: «Du sollst
deinen Vater und deine Mutter ehren, auf daß dir's wohl gehe und du lange
lebest auf Erden » — daß wir dieses Gebot noch nicht in seiner ganzen Fülle
verstanden haben. Wir haben es offensichtlich noch nicht ernst genug genommen,

daß hier von biologischen Folgen eines falschen Verhältnisses zwischen
Eltern und Kindern die Rede ist. Es handelt sich also nicht bloß um ein mora-
Usches Gebot, sondern um die Aufhellung einer Lebensordnung, von der unser
sittliches und unser leibliches Leben getragen wird. Man könnte hier sogar von
einer Art KoUektivkrankheit sprechen. Denn mit dem « Du » im vierten Gebot
ist ja ursprünghch nicht eine einzelne Person genannt, sondern das Volk Israel,
also ein Kollektivum. Es bedeutet: bei dir, dem Volke Israel, soll es so sein,
daß Väter und Mütter geehrt werden. Sonst ist dein biologischer Bestand
gefährdet. Hier zeigen sich die Zusammenhänge, an denen Theologen und
Mediziner gleichermaßen und in der gleichen Richtung interessiert sein müßten.

Mit der Andeutung dieser Linien, die von der Theologie und von der
Medizin her aufeinander zulaufen, ist auch der Ort angedeutet, an dem die Beichte
in WirkUchkeit steht. Um aber diesen Ort genau und scharf ins Auge zu fassen,
bedarf es weiter sehr eingehender Überlegungen, die zwar theologischer Art
sind, gleichwohl aber den Mediziner sehr zentral angehen. Sie beziehen sich auf
die Weise unseres Verhältnisses zur Wirklichkeit, und zwar nicht etwa eines

abstrakten, nur denkmäßig vollzogenen, sondern gerade im Gegenteil eines

existentiellen Verhältnisses, also auf unsere menschUche Weise, zu existieren.
Denn darauf läuft es schUeßUch hinaus.

Die rationale Wirklichkeitsbemächtigung

In dem Raum der Geistesgeschichte, den der moderne Mensch seit Descartes
bezogen hat, gibt es nur eine Weise, in der sich der Mensch der WirkUchkeit
bemächtigt und demzufolge in ihr existiert. Dies ist die rationale Weise der
WirkUchkeitsbemächtigung. Das «Ich denke, also bin ich», gründet sich auf
die unleugbare Tatsache, daß der Mensch sich in der Tat in einem gewissen

847



Sinne « seine » Welt schafft. Und zwar tut er das auf der Ebene des Erkennens
oder des Denkens. Es ist also das Denken und Erkennen mehr als eine menschUche

Fähigkeit — es ist eine Form der menschUchen Existenz. Der Mensch
existiert dadurch, daß er erkennt. Der Umfang der Welt, die sich ihm durch
das Erkennen erbaut, ist unermeßlich. Er reicht von der primitiven Einordnung

sinnUcher Wahrnehmung bis hin zu den kompUziertesten Schritten
rationaler WirkUchkeitsbemächtigung. Ob wir uns hüten, einen heißen Ofen
anzufassen, ob wir einen Krieg planen, ob wir die Kalorienmenge berechnen,
die nötig ist, um die Menschheit notdürftig am Leben zu erhalten, ob wir die
Gesetze der atomaren Welt entdecken oder die Gesetze des Makrokosmos,
immer bewegen wir uns auf der Ebene des sachUchen Erkennens. Auf jener
Ebene, auf der die WirkUchkeit einschUeßUch der geistigen WirkUchkeit ledigUch

und ausschheßUch Objekt unseres Erkennens ist und sonst nichts. Denn
auch die geistige WirkUchkeit gehört ja zu der Welt, die sich auf diese Weise
aufbaut. Die Psychoanalyse, die materiaUstische Geschichtsanschauung oder
die Rassenlehre — dies alles gehört grundsätzlich auf genau die gleiche Ebene
des Wirklichkeitsverhältnisses : die WirkUchkeit in ihrem ganzen Umfange ist
ein Objekt, dessen wir uns mit Hilfe des Erkennens bemächtigen und das nur
auf diese Weise wirkhch wird. Eine andere WirkUchkeit als die, deren wir uns
solchergestalt bemächtigen, gibt es nicht. Es sind auf dieser Ebene des Wirk-
Uchkeitsverhältnisses Aussagen auch über Gott mögUch. FreiUch kann über ihn
nichts anderes ausgesagt werden, als daß er Bestandteil der WirkUchkeit ist,
deren wir uns bemächtigen, also ein Objekt unserer Wirklichkeitserkenntnis,
mithin ein Geschöpf unseres Denkens. Es kann dann feierlich oder zynisch
über ihn geredet werden, aber es kann im strengen Sinne nicht mit ihm geredet
werden, und er kann auch nicht mit uns reden. Denn das, was frühere Zeiten
etwa als Gottes Wort an den Menschen erkannt haben, das läßt sich alles auf
menschliche Gedanken über Gott zurückführen und muß auch darauf zurückgeführt

werden, sobald man auf dem Boden des «Ich denke, also bin ich»
steht. Denn auf dieser Ebene gibt es nur ein einziges Subjekt, das ist das

erkennende Ich. Alles andere ist Objekt und wartet gewissermaßen darauf, daß

wir uns seiner bemächtigen, damit es für uns wirkhch wird. So bleibt auch die
reUgiöse Wirklichkeit immer nur ein Teil der Wirkhchkeit, die in unserer
Macht und Botmäßigkeit steht. Sie ist Gegenstand der ReUgionspsychologie.
Selbst die Tiefenpsychologie versteht ja unter der «Tiefe» das, was bei einer

Vertiefung in uns selbst, also in den menschUchen Bestand, herauskommt.
Dies alles geschieht auf der Ebene der rationalen WirkUchkeitsbemächtigung.

Es kann nun ruhig auch von dieser Ebene aus zugegeben werden, daß

uns die rationale Wirklichkeitsbemächtigung gelegentlich irreführt. Es gibt
hier Irrtümer, aber diese Irrtümer verletzen nicht die Substanz unseres
Menschentums; sie lassen sich jederzeit korrigieren, und die fortlaufenden Korrekturen

unserer Irrtümer sind wesentUche Merkmale des Fortschritts. Weil wir



uns ausschUeßUch auf der Ebene der rationalen WirkUchkeitsbemächtigung
befinden, darum sind wir imstande, jeweils die Erkenntnisse der früheren Epoche
als unzureichend oder überholt abzutun. Wir verwerfen nicht etwa den
Menschen früherer Epochen, wir können ihn aus dem geistigen Zusammenhang
seiner Zeit vollkommen erklären. Wir sprechen darum nicht von einer Schuld,
sondern von einem Irrtum. Und wenn wir uns im Hinbhck auf die Folgen
dieses Irrtums verleiten lassen, von Schuld zu sprechen, dann tun wir das im
Grunde aus dem Pathos der Geschädigten und keineswegs aus einem religiösen
Pathos. Es ist uns zum Beispiel möghch, den hinter uns liegenden Krieg rein
auf der Ebene der rationalen WirkUchkeitsbemächtigung zu sehen. Dann ist
er ein mißlungenes Experiment, zurückzuführen auf den Irrtum der
nationalsozialistischen Weltanschauung. Es ist durch Experiment, das heißt durch den

Krieg nachzuweisen, daß diese Weltanschauung ein Irrtum war. Und darum
wird dieser Irrtum heute korrigiert. In diesem Zustand der Korrektur befinden
wir uns augenbUckUch. Aber hier taucht nun freihch die Frage auf, inwiefern
nicht am Ende diesem Irrtum gegenüber ein moralisches Pathos am Platze

wäre, inwiefern nicht am Ende hier von Schuld die Rede sein müßte. Aber man
soUte nicht aUzu eiUg das Pathos wechseln Sollte hier wirklich und ohne
Vorbehalt von Schuld gesprochen werden, dann könnte das nur geschehen auf
einer anderen Ebene als auf der der rationalen WirkUchkeitsbemächtigung.
Sobald diese andere Ebene sichtbar wird, ist freiUch auch noch manches andere
als Schuld zur Verantwortung gezogen, nämüch zum Beispiel die Psychoanalyse

und der Marxismus. Es werden dann ohne Ausnahme aUe Errungenschaften
der rationalen WirkUchkeitsbemächtigung gewogen, und dabei wird vieles

zu leicht befunden werden, was heute noch im voUen Glanz des Ansehens, der
Macht und des Sieges steht.

Wirklichkeitserkenntnis durch Vertrauen

In Wahrheit nämhch existiert der Mensch gar nicht aUein auf der Ebene der
rationalen WirkUchkeitsbemächtigung. Es ist nicht wahr, daß der Mensch der
Wirklichkeit allein oder auch nur vorzugsweise inne wird, indem er sie sich
als Objekt seines Denkens und Erkennens unterwirft. Wenn ein Kind der
WirkUchkeit gegenübertritt, dann sieht es in ihr zunächst nicht ein Objekt seiner

Wahrnehmungen, sondern dann vertraut es sich der WirkUchkeit an. Das
ist die andere und die eigentUche Weise der menschUchen Existenz: das

Zutrauen zur WirkUchkeit. Dieses Zutrauen ist nicht das gleiche wie ein
Eingebettetsein in sie und das Getragensein von ihr. Auch das Tier und die Pflanze
sind ja Leben, das eingebettet ist in die WirkUchkeit. Aber die ursprüngUch
menschliche Weise des Existierens ist anders, jenem großen Worte Christi ge-

849



maß: «Seid ihr denn nicht viel mehr denn sie?» FreiUch ist der Mensch
eingebettet in die WirkUchkeit, aber er vertraut sich ihr an. Es ist dieses helle,
ursprüngUche Zutrauen zur Wirkbchkeit, mit der das Kind sich die Welt
gewinnt. Es ist der Verlust und die Schwächung dieses ursprüngUchen Zutrauens,
also der Zweifel, durch den der Mensch die Wirkbchkeit versteht, also
wirklichkeitsfremd wird. Von hier aus ist jenes andere Wort Christi zu verstehen:
«Wenn ihr nicht werdet wie die Kinder, so werdet ihr nicht in das Reich
Gottes kommen!» Dieses Zutrauen zur Welt bezieht sich ja im Grunde nicht
auf die Verläßlichkeit ihrer Ordnungen und Bezüge, sondern es bezieht sich
auf den Sinn, der ihr innewohnt, auf die Wahrheit, die mit ihr gegeben ist.
Und hier wird der eigentliche Orientierungspunkt unserer Existenz sichtbar.
Zutrauen ist im strengen Sinne nur möglich, wo es auf Treue hin geschieht ;

denn das Wort Trauen hängt mit dem Worte Treue zusammen. Die Wahrheit,
der wir uns anvertrauen, ist Treue. Diese Wahrheit kann nicht sachlich im
Sinne eines Objektes eingesehen oder erkannt werden, sondern ihr kann nur
vertraut werden. Sie erweist sich nur dem Vertrauen als Wahrheit, sie gibt sich

nur dem Vertrauen zu erkennen. Diese innere Seite der WirkUchkeit ist der
rationalen WirkUchkeitsbemächtigung absolut verschlossen. Das sachhche
Erkennen ist kein Weg zur Wahrheit.

Würden wir in der Wahrheit existieren, so würden wir nicht nur aus dem
Zutrauen zur Wirklichkeit existieren, sondern auch aus dem Zutrauen zu uns
selbst. Und in der Tat : in der ursprüngbchen, kindlichen Weise des Existierens
leben wir in einem solchen Zutrauen zu uns selbst. Eben dieses Zutrauen zu
uns selbst ist der wirkliche Gehalt dessen, was wir Unschuld oder Reinheit
nennen. Unschuld und Reinheit sind nach ihrer formalen Seite ein Unberührtsein,

ein Nichtwissen. Sie sind aber nach ihrer inhalthchen Seite das Zutrauen
zu sich selbst. Und damit sind wir an jenem Punkt, wo das Problem der menschbchen

Existenz seine dunkle und furchtbare Aktuahtät gewinnt: Wir haben
dieses Zutrauen zur Wirkbchkeit und zu uns selbst verloren, wir haben die
Unschuld und die Reinheit verloren ; unser Verhältnis zur Wirklichkeit — und
damit zu uns selbst! — ist nicht mehr das Zutrauen, sondern der Zweifel. Der
Zweifel ist mehr als eine Unsicherheit, mehr als eine Hemmung und sicherlich
mehr als ein Komplex : er ist Zerstörung unseres ursprüngbchen Verhältnisses

zur Wahrheit, er ist Untreue. Man kann von Zweifel ebenso wenig wie vom
Zutrauen in psychologischen Kategorien reden, man muß von ihm in
metaphysischen Kategorien reden. Der Zweifel ist ein AbfaU aus dem ursprüngUchen

Verhältnis, er ist « metaphysische Niveausenkung ». Das Wort « Zweifel »

in diesem Sinne umfaßt mehr als das, was aUenfalls in unser Bewußtsein tritt.
Er ist nicht etwa nur ein Schwanken zwischen Wahrheit und Irrtum, sondern

er ist, weil er Zerstörung des Zutrauens ist, Untreue. Er befäUt also die
Substanz der Person. Von dem Menschen, der im Zweifel steht, ist nichts mehr zu
erhoffen, was nicht aus dem Zweifel, also aus dem AbfaU, aus der «metaphy-

850



sischen Niveausenkung», aus der Untreue kommt. Zweifel ist also ohne

Beschönigung Schuld.
Wir sehen, daß auf dieser Ebene die Worte ein anderes Gewicht bekommen

als auf der Ebene der sachüchen Erkenntnis oder der rationalen
WirkUchkeitsbemächtigung. Es gibt auch auf jener Ebene einen Zweifel: aber dort ist er
eine Unsicherheit hinsichtbch eines Sachverhältnisses und führt höchstens zu
einem — wenn auch mit erhebbchem Aufwand — korrigierten Fehler oder
Irrtum. Hier aber ist er: Schuld; Schuld aber kann nicht korrigiert oder
verbessert werden. Sie kann nur gerichtet oder vergeben werden. Der Zweifel

ist nicht korrigierbar; man muß aus ihm erlöst werden.
Wir würden uns einer neuen, vermutbch schwereren Gefährdung unserer

Existenz aussetzen, wenn wir versuchen wollten, die beiden Ebenen gegeneinander

auszuspielen. Es Ueße sich ja denken, daß wir heute im Gegenschlag
gegen die Aufklärung versuchten, die Ebene der rationalen Wirklichkeitsbe-
mächtigung gewissermaßen zu verdrängen, sie unterzuordnen und aus dem
Irrationalen zu leben. Dieser Versuch ist ja in der Tat gemacht worden, und
zwar in der Romantik. Das Ende des romantischen Weges ist warnend gezeichnet

in dem Schicksal eines Hölderhn oder auch eines E. T. A. Hoffmann. Es
hat den Anschein, daß mächtige Bewegungen unserer Gegenwart in der Richtung

der Romantik laufen. Dazu gehört innerhalb der Kunst der Surreabsmus,
innerhalb der Philosophie gewisse Formen des Existentialismus. Und innerhalb

der Medizin eine Überbetonung der Psychotherapie. AUe diese Bewegungen

haben zweifellos ihre Berechtigung ; denn sie deuten an, daß der moderne
Mensch seine Gefährdung erkennt und seiner Schuld inne wird. Es möchte
aber sein, daß er bei einer solchen Umkehr einer neuen schweren Gefährdung
entgegengeht.

Die Heilung der Vernunft

Es kann sich nicht darum handeln, die ratio zu verdrängen, es kann sich nur
darum handeln, sie zu heilen, das wäre freilich eine Heilung, die nicht an den

Symptomen operierte, sondern an die Wurzel ginge. Die Erkenntnisse und
Erfahrungen auf der Ebene der rationalen Wirkbchkeitsbemächtigung sind nämUch

nicht ohne Recht und ohne Wirklichkeitsgehalt. Sie verfehlen die
Wirklichkeit nur darum, weil sie nicht getragen werden von dem Zutrauen zur
Wirklichkeit. Die Dinge hängen unlösUch miteinander zusammen. Man kann
die WirkUchkeit nicht erkennen, wenn man sich ihr nicht anvertraut. Man kann
sich ihr aber auch nicht bhnd anvertrauen. Man kann nicht zu einem Tier
werden, das aus der wilden Kraft seines Instinktes lebt. Die merkwürdige
Hochachtung für den bUnden Instinkt ist ein Zeichen, daß die ratio ihrer selbst nicht
mehr gewiß ist. Sie ist also ein Zeichen der Unsicherheit, und man würde sich

851



sehr täuschen in der Annahme, daß sie ein Zeichen einer gesunden Sicherheit
wäre.

In Wahrheit ist der Weg zur Heilung angedeutet in dem Satz Anselms von
Canterbury, den man in diesem Zusammenhang als den Gegensatz zu dem
kartesianischen «cogito, ergo sum» verstehen muß. Dieser Satz heißt: «Credo
ut intelbgam. » Damit ist gesagt, daß die rationale Weise der Wirkbchkeitsbe-
mächtigung der Wirkbchkeit nur gerecht wird auf der Ebene des Zutrauens
zur Wirkbchkeit, auf der Ebene der wiederhergesteUten Unschuld und Reinheit.

Denn nur die Reinheit vermag die Wahrheit zu erkennen. «War' nicht
das Auge sonnenhaft, die Sonne könnt' es nicht erbUcken. » Nun aber ist unser
Auge offensichtlich nicht sonnenhaft, darum erbbckt es die Sonne der Wahrheit

nicht. Wenn es aber die Wahrheit nicht erbUckt, so verfehlt es die Wahrheit,

so ist unsere ganze Existenz verfehlt, und zwar nicht etwa nur im Sinne
eines korrigierbaren Irrtums oder einer reparierbaren Panne, sondern im Sinne
der Untreue und damit der Schuld. Die Wahrheit erkennt nur der, der der
Wahrheit gemäß ist. Und dies ist letzten Endes mit dem Worte Christi
gemeint: «Sehg sind, die reinen Herzens sind, denn sie werden Gott schauen.»

Hier ist der Ort, von dem aus die Beichte deutUch sichtbar wird. Denn die
Beichte faßt zwei Stücke in sich, von denen das eine ist, daß « man seine Sünde
erkenne und bereue ». Hier wird also der Mensch auf seinen Abfall von Gott
hin angesprochen. Der Abfall zeigt sich darin, daß er nicht mehr einfältig ist,
sondern zweifältig und zweifelnd ist. Die Folge der Sünde besteht darin, daß
der Mensch in sich selbst gespalten ist, eine unheimhche Verdeuthchung des

Wortes, daß er weiß, was gut und böse ist. In der Erkenntnis und im Bekenntnis

der Sünde wird aber der Mensch einfältig verantwortlich. Er hat sich zu
verantworten, er hat zu antworten. Er hat dem zu antworten, der ihn als

verantwortliche, einfältige Person anspricht. Und dieses ist die Bedeutung der
Buße. In der Buße wird unsere gespaltene, zweispaltige, zweifelnde Person
gewissermaßen zusammengefaßt, indem sie als ganze Person verantwortUch
gemacht wird. Dieser Vorgang — wenn man von einem Vorgang reden soU —
ist mithin nicht aus dem Menschen selbst zu begreifen, sondern setzt Den voraus,

der Antwort heischt und zur Verantwortung ruft. Der Mensch kann nicht
zur Einfalt kommen ohne Gott. Er ist nicht Schöpfer seiner selbst, auch nicht
seiner geistlichen Existenz, sondern er ist Geschöpf.

An diesem Punkt, an dem wir durch die Buße zur Erkenntnis unserer Sünde
kommen und damit den Zweifel überwinden, entscheidet sich unser ewiges
Schicksal; denn an diesem Punkte gibt es nur ein einfältiges Entweder-Oder.
Entweder, wir geben uns an diesem Punkte der Verzweiflung hin, als der
äußersten satanischen Folge des Zweifels, die sich freibch auch in Vermessenheit

und Trotz äußern kann, oder aber wir geben uns dem Vertrauen hin. Das
aber ist das andere Stück der Beichte : « daß man festigbch glaube, unsere Sünde
sei uns gewißUch vergeben um Christi wiUen, von Gott selbst». Von der Ver-

852



gebung der Sünde aber kann man nicht massiv genug sprechen. Denn sie ist
ein höchst realer Vorgang. Sie schafft aus der in der Sünde gespaltenen Person
die einfältige Person des Glaubens. Damit überwindet sie das Unheil und wirkt
das Heil. Ohne Vergebung der Sünden kann das Unheil nicht überwunden
werden, kann der Mensch nicht geheilt werden. An diesem Punkte, wo der
kranke Mensch der Ewigkeit gegenübergesteUt wird, begegnen sich Theologie
und Medizin.

Rüstungspolitik und Kriegführung
im Zeitalter der Nuklearwafien und Raketen

ARNOLD WOLFERS1

Wandlungen der Rüstungspolitik und Kriegführung

Man scheut sich, der oft geäußerten Behauptung Glauben zu schenken, wonach
sich so uralte Einrichtungen wie Rüstungspobtik und Krieg in der kurzen
Zeitspanne von 15 Jahren revolutionär gewandelt hätten und vielleicht sogar
im Begriffe stünden, ihrer hergebrachten Funktionen verlustig zu gehen. Zu
oft schon hat sich der französische Ausspruch bewahrheitet, daß plus ça change

plus c'est la même chose. Jedoch, wie soUte es nicht einschneidende Folgen haben,

wenn sich die Zerstörungskraft von Waffen so sprunghaft erhöht, daß ein
einziges Flugzeug heute mehr Explosivkraft mit sich tragen kann, als in sämtlichen

Bomben enthalten war, die im zweiten Weltkrieg abgeworfen wurden?
Dazu ist eine radikale Schrumpfung von Raum und Zeit eingetreten, am
deutlichsten zu erkennen in der interkontinentalen Rakete, die Ziele in mehr als

10 000 Kilometern Entfernung treffen und dazu in Zeitspannen erreichen kann,
die in Minuten gerechnet werden müssen. Wo auch wäre es je zuvor denkbar

1 Leicht gekürzte Fassung eines am 9. September i960 im Rahmen einer militärwissenschaftlichen

Tagung der Schweizerischen Industrie-Gesellschaft, Neuhausen am Rheinfall,
gehaltenen Vortrags.

853


	Erkenntnis und Bekenntnis : medizinische und theologische Aspekte des Menschen

