Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 40 (1960-1961)

Heft: 8

Artikel: Amerika und die Antike

Autor: Urzidil, Johannes

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-161118

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-161118
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Amerika und die Antike

JOHANNES URZIDIL

Der Europier lichelt. Amerika! Was sollte es mit der Antike zu schaffen haben?
Immerhin entschlieBt er sich, der Frage an Ort und Stelle nachzugehen. Er
folgt erst einmal dem AuBendasein des Lebens. Er hat Verwandte in Philadel-
phia, Pennsylvania, und Freunde in Ithaka, New York. Namen! Aber es gibt
Hunderte derartige Ortsnamen in den Staaten. Sparta, Arcadia, Olympia; an-
dere haben Gotter zu Paten: Neptune, Apollo, Aurora; wieder andere sind
nach Dichtern, Weisen und anderen GrofBen benannt: Homer, Euclid, Hanni-
bal. Viele nennen sich «Stidte» auf griechische Art, Annapolis, Thermopolis,
Mineapolis. Irgendwer muBte wohl einst bei der Namengebung antiker Ur-
bilder gedacht haben. Aber erinnern sich auch heute noch die Bewohner dieser
Namensherkunft? Der Europier lichelt. Dann iiberlegt er, ob denn auch jeder
ionische Fischer auf Ithaki iiber Homer Bescheid weiBl. Das Licheln vergeht.

Der Fremde betrachtet die Banknoten und Miinzen. Auf den Scheinen liest
er: «Novus ordo saeclorum», auf den Miinzen: «E pluribus unum.» Das La-
cheln kehrt zuriick. Wer versteht schon Latein in New York? Allerdings: Wer
wuBte in der europiischen Heimatkirche, was «Libera nos a malo» oder sogar
«Te Deum laudamus » bedeutete, obwohl es jeder sang. Das Licheln schwindet.
In New York, in Philadelphia und anderswo sieht er rechtwinklig mit dem
Lineal gezogene StraBen. Niichterner amerikanischer Utilitarismus, mokiert er
sich. In der Bibliothek koénnte er allerdings herausfinden, da rechtwinklige,
in Parallelen verlaufende StraBen schon im 5. Jahrhundert vor Christus in
Thurioi, Ephesos, Rhodos, Milet, unter Perikles im Pirdos, in Alexandria und
iibrigens auch in Babylon iiblich waren.

Er betrachtet die Hiuser. Wolkenkratzer, die sind nun etwas echt amerika-
nisches. Aber der Fremde bemerkt unter ihnen geduckte und dennoch selbst-
bewuBte klassizistische Gebiude mit antikisierenden Fronten. Postimter,
Banken, Justizpaliste, Regierungsgebiude, sie sehen aus wie Parthenons. Nach-
affung der Antike, murmelt der Fremde. Die Parlamente der Staaten und der
Bundesregierung werden «Capitol » genannt. Jefferson war es, der den Klassi-
zismus Christopher Wrens aus Old England heriiberholte, den Portikus-Stil,
der sich so oft auch bei Wohn-, ja sogar bei Farmhiusern wiederholt. Wenn er
ausruht, sitzt der Farmer in dem (von Franklin erfundenen) Schaukelstuhl auf
seiner «Porch». Es ist nicht seine Sache, zu wissen, daB ihr Name sich von
«Porticus » ableitet. Der Fremde gibt zu, da} die meisten in Europa auch nicht
tiber die Herkunft von Worten und Wendungen Auskunft geben konnten, die

793



sie unablissig gebrauchen. Lichelnd horte er eben einen Geschiftsmann in der
Wall Street auf die zur Untergrundbahn flutende Menge die Bezeichnung «Hoi
Polloi» anwenden. Im Hotel sah er auf einem Prospekt von Nashville, Ten-
nessee, die Abbildung einer Rekonstruktion des Parthenons, die einzige in der
Welt in den genauen OriginalmaBen. Eine kitschige Uberfliissigkeit, denkt er,
muB sich aber doch fragen, warum die Nashviller gerade den Parthenon und
nicht den Taj Mahal kopierten, der der Freude am Kitsch weit mehr entspro-
chen hitte. Wenn Jefferson, der nicht nur ein Prisident, sondern selbst auch
Architekt war, seine Antike von Wren iibernahm, so hatte dieser sie von Pal-
ladio geholt und dieser wiederum von Athen oder Agrigent. Jetzt aber fillt
dem Fremden vor den Wolkenkratzern des Rockefeller Center eine Bemerkung
Cocteaus ein, daf3 nimlich die allen Uberflusses bare Niichternheit und GréBe,
die den amerikanischen Gebiuden durch die Niitzlichkeit verlichen wurde,
diese der griechischen Kunst dhnlich mache. Das fiithrt schon ziemlich tief ins
Innere. Vielleicht also beruhte es auch nicht auf einem willkiirlichen Nach-
schlagen im Zitatenlexikon, daB an der Fassade des New Yorker Hauptpost-
amts die Worte prangen: «Neither snow nor rain nor heat nor gloom of night
stays these couriers from the swift completion of their appointed rounds.»
Weder Schnee, noch Regen, noch Hitze, noch das Dunkel der Nacht hemmt
diese Boten bei der raschen Ausfithrung ihrer vorbestimmten Runden. Nun,
die amerikanische Postzustellung konnte besser sein. Aber man wihlte immer-
hin ein Wort des Herodot von HalikarnaBl zum Wahlspruch und nicht einfach:
«Trara, die Post ist da!»

Ein erheblicher Teil des Lebens der GroBstidte vollzieht sich wie im Otrient
auf der StraBe. Alles strebt nach weitester Offentlichkeit, und die Aufziige und
Paraden — zweifellos den Pompes der Antike, den Pageants der Renaissance
und den klassischen Maskenziigen vergleichbar — sind allergroBte Lustbarkeit
des amerikanischen Volkes, wobei es — genau wie die Griechen — liebt, als
Masse aufzutreten und als Masse sich zu erleben. Und so ist auch die Sport-
Arena — um welche Art von Wettkampf es gehe — eine der grofen Selbst-
bestitigungen der Volksmenge, die sich, um Goethe zu zitieten, an ihrem eige-
nen Anblick ebenso etfreut wie an dem der Kimpfer. Der Agon, das «Aieu
Aristeuein» ist das machtvollste Lebenskompelle der sich ausdriicklich als
«competitive society» bezeichnenden amerikanischen Daseinsform.

Sind wir bei der Offentlichkeit des Daseins und beim Agon, so sind wir
auch schon beim Oratorischen. Amerika, Kind der Aufklirung, kannte kein
Mittelalter. Uber die Renaissance hinweg — sofern diese etwas undeutliche
Bezeichnung erlaubt ist, und hier ist sie es — blickten seine etleuchteten Griin-
der nach der Antike, als deren Ururenkel sie sich fihlten. Demosthenes,
Aischynes, Cicero. Aber nicht nur diese. Goethe bemerkte tiber die Griechen,
daB sie «als geselliges Volk gerne sprachen, als Republikaner gerne sprechen
hérten und an den 6ffentlichen Vortrag so gewohnt waren, dal sie sich unbe-

794



wulBt die Redekunst zu eigen machten, die ihnen eine Art Bediirfnis geworden
war» («Uber die Parodie bei den Alten»). Genau dies muBl von den Ameri-
kanern gelten, die schon als Kinder véllig unbefangene Podiumredner sind und
eher beim Vorlesen stocken oder stolpern. Wie die Griechen sind sie «inku-
rable Liebhaber der Eloquenz» (Burckhardt). Die oratorischen Leistungen
Washingtons, Jeffersons, Lincolns, Everetts, Websters und anderer haben ihre
unverkennbaren Vorbilder in der Antike. Der KongreB, die Staatsparlamente,
die «Town Meetings» mogen die wichtigsten Tribiinen des unermiidlichen
amerikanischen Rede-Agons sein, aber in Stadt und Land gibt es noch un-
zihlige andere Tribiinen, auf denen Redeturniere iiber alle Fragen des Lebens,
der Verwaltung, der Erzichung usw. abgehalten werden. Freie Redekunst ist
ein Teil der amerikanischen Erziehung.

Es geniigt, eine Schule aufzusuchen, um zu beobachten, wie der Kritik bei
der Jugend freies Spiel gelassen wird, auch der Kiritik an den Lehrern. Nicht
anders war das Verhalten der sokratischen Gemeinde. Die Bezichung zwischen
Lehrer und Schiiler beruht auf Diskussion, nicht auf hypokritischem Katz-
buckeln und Maulhalten der Schiiler. Ein Lehrer ist kein Heiliger, and, after
all, we live in a free country. Zuweilen mag diese Auffassung zu weit getrieben
werden und der grundlegende Respekt abhanden kommen. In Metropolen
fiihrt dies mitunter zu sehr bésen Folgen. Aber erstens: wo in der Welt wird
nicht irgend etwas zu weit getrieben? Und zweitens: hier geht es nicht um ein
soziologisches Werturteil, sondern um den Bezug auf die Antike. Thrasyma-
chos genierte sich nicht, dem Sokrates seine Meinung sehr temperamentvoll
ins Gesicht zu schleudern. «Nein» sagen kénnen und diirfen ist die Lebens-
grundlage der Erziehung und Demokratie. Die Spartaner fithrten die Knecht-
schaft der Perser auf deren Unfihigkeit zuriick, das Wort «Nein» auszuspre-
chen. Die Pflege der antiken Sprachen in den Schulen und Hochschulen Ame-
rikas ist gering. (Wo in der Welt ist sie heutzutage hoch?) Aber keineswegs
ist «der Glanz Griechenlands und der Ruhm Roms », tiber den Edgar Allan Poe
dichtete, aus den amerikanischen Lehrplinen verschwunden. Ubertragungen
groBler klassischer Autoren gehéren zur Pflichtlektiire. Thre Werke sind in
Millionenauflagen in Pocketbook-Form verbreitet. Platos Dialoge, Sophokles,
Aristophanes, Homer, Ovid usw. sind in Stadt, Vorstadt und Dotf in jedem
Drugstore zu haben. Uberall auf dem Kontinent fithren die Theatergruppen
der Mittel- und Hochschulen antike Dramen auf. Die Fraternities oder Sorori-
ties der Studenten bezeichnen sich mit griechischen Symbolen wie etwa «@ BK»
(Greek Letter Societies). Schon der wesentlich private Charakter der Erziehung
ist antikes Erbgut. Und in der Schulung selbst ist nicht nur der athletische,
sondern auch der sprachliche EinfluB der Antike auf Schritt und Tritt wirksam.
Wo man deutsch sagt «nach Christus », sagt det Amerikaner «Anno Domini»,
wo jener anfithrt «zum Beispiel », verwendet der Amerikaner «exempli gratia»;
er sagt fiir «Vormittag» und « Nachmittag» «ante meridiem» und «post meri-

795



diem» (nicht bloB Akademiker driicken sich so aus, es ist weit verbreitetes
Sprachgut).

Amerika steht unter der permanenten Anklage, das Geld als das MaB aller
Dinge und Werte, sogar der geistigen, anzusehen. Dem Fremden erscheint dies
als unwiderlegbares Axiom, obwohl er die Geldbeflissenheit (Moneyminded-
ness) anderer Nationen nicht unterschitzen mochte. Denn vergeblich sucht er
in der «freien», aber auch in der «nicht freien» Welt nach einem Volk, das
Geld geradezu verachten wiirde. Aber immerhin: es mag da verschiedene
Grade geben. Der Fremde, der unparteiisch bleiben mochte, hilt sich vor Au-
gen, daB in der Pionierzeit fiir das sich erst entwickelnde Land die Erwerbung
ansehnlichen Besitzes nicht blo der individuellen Habgier diente, sondern
immer auch einen wichtigen Gemeinschaftswert darstellte. Das ist eine Ubet-
lieferungserscheinung. Goethe, der jener Pionierzeit noch nahestand, iiber-
nahm sehr bezeichnenderweise im «Wilhelm Meister» seine gesellschaftliche
Grund-Doktrin «Besitz #nd Gemeingut» ausdriicklich von Amerika. Wo aber
~in Amerika in diesem Sinne verfahren wird (und die zahlreichen 6ffentlichen
Stiftungen der Millionire und Milliardire gehoren hieher), entspricht dies an-
tiken Vorbildern. Polybios berichtet von den rémischen Geldmagnaten, da3
sie ihre Schitze nicht allein, sondern fiir das Gemeinwesen verbrauchten. Hero-
des Atticus in Athen, Agrippa in Rom wandten Riesensummen fiir 6ffentliche
Bauwerke auf. Sokrates bemerkte zu Xenophon, er sei nicht bloB von dem
Wunsche beseelt nach Kraft, nach Ehre in der Biirgerschaft, nach Wohlwollen
bei den Freunden und nach Errettung im Kriege, sondern er wiinsche reich
zu sein, um die Gétter und Freunde auf vornehme Weise zu ehren, diesen bei-
zustehen und die Stadt nicht ohne Pracht zu lassen. So wird von dem griechi-
schen Prototyp der Humanitit der Begriff « Besitz #nd Gemeingut » sanktioniert,
keineswegs aber ein diogenisches Habenichtsdasein.

Einer unbegrenzten Hochachtung des Privatbesitzes sind amerikanische
Klassiker der Literatur wie Emerson, Whitman und besonders Thoreau ebenso
entgegengetreten wie Plato, der das Privateigentum beschrinken und es der
regierenden Kaste tiberhaupt absprechen mochte, oder Aristoteles, der den
Erwerb groBen Reichtums und groBer Macht als Hauptiibel und Quelle aller
Hybris erkannte, oder Aischylos, der (in den «Choephoroi») klagt, unter den
Sterblichen sei der Erfolg zum Gott geworden, mehr als Gott sogar, obschon
der Dike Zugriff unausweichlich bevorstehe. Schon bei Hesiod ist der Besitz
fihrend. Pindar ist dem Golde wohlgesinnt. Und nun gar die Rémer! « Homo
justus nunquam cito dives » zielt unmiBverstindlich nach dem Kern des Ubels.
Cato bezeichnet denjenigen «als ruhmeswiirdig und géttlichen Geistes voll,
dessen Rechnungsbiicher bei seinem Tode zeigen, daBl er mehr hinzuerworben
als ererbt habe». Der Alte empfahl schon dazumal korporative Sicherungs-
formen von Investitionen. Er — nicht die Amerikaner — ist der Erfinder der
«Mutual Funds ». Weshalb hitte das beginnende Christentum einen so starken

796



Akzent darauf gelegt, daBl es unmdglich sei, Gott und dem Mammon gleich-
zeitig zu dienen.

Heutzutage will es nicht mehr scheinen, als ob den Grundiibeln dieser Welt
von der Politik aus abgeholfen werden konnte, die ja — gleichgiltig welcher
Observanz — zu jenen Ubeln selbst gehort. Politik, das mit der Polis, breiter
gesehen dem Gemeinwesen, der Res publica Zusammenhingende, war dazu
bestimmt, jene Gesetzlichkeit hervorzubringen, die die Macht darstellt und
zugleich biandigt, die Selbstverwirklichung der geordneten Freiheit. Die eigent-
liche Triebkraft der amerikanischen Revolution von 1775 war weniger die Ab-
wehr britischen Kolonialdrucks als das Bediirfnis nach selbstbestimmter Frei-
heit und nach jener Isonomie, die wihrend der Bliitezeit der griechischen Frei-
staaten im Schwange war und von deren Geschichtsschreibern, Denkern, Red-
nern und Dichternals das Um und Auf der Menschenwiirde gepriesen wurde.
Mit Recht verglich deshalb Wieland die rebellierenden Amerikaner «den be-
sten Helden und Heldinnen des Plutarch» und sehr zutreffend sahen Byron
und Chateaubriand in Washington die Reinkarnation eines antiken Helden.

Ein grundlegender Unterschied: den Freien und Gleichen Amerikas sollte
der Staat den sichernden Daseinshintergrund bieten, nicht aber Ausgangs- und
Zielpunkt allen 6ffentlichen und privaten Strebens und Handelns sein wie bei
den Griechen, aber auch den modernen Despotien. Selbst wenn Staat und Ge-
meinschaft sich in einer Verteidigungshaltung finden, kann in Amerika immer
nur von einem Dienst des Individuums, keinesfalls von seiner Unterwerfung,
von einem «blinden Gehorsam» die Rede sein. Von Rom bezog man die Tei-
lung der Gewalten, wobei am Ende praktisch eigentlich der Senat regierte
(dort wie hier). Obschon sich Jefferson gegen Platos Staatsutopie ausspricht,
waren die Griinder des amerikanischen Staatswesens doch von dem platoni-
schen Gedanken geleitet, dal unter den Biirgern «ein Wettkampf des Nicht-
herrschens » obwalten sollte, wie er sonst um das Herrschen bestinde. Zum
dynamischen Prinzip des politischen Lebens wurde Solons Forderung nach
Parteinahme erhoben. (Goethe iiber Solon: Neutralitit in entscheidenden Fra-
gen der Gemeinschaft ist ein Sich-Uberheben und daher versteckte Tyrannei.
Ferner: «Des titigen Manns Behagen sei Parteilichkeit. ») Die Orgien der ame-
rikanischen Wahlkampagnen und die Wahlkongresse der Parteien haben mit
ihren Aufziigen und Redeextasen etwas geradezu Bacchantisches. Hier zeigt
sich auch wiederum das Agonale, das ohne Freiheit und Gleichheit undenkbar
wire. Wenn Patrick Henry 1775 die Kolonie Virginia mit dem Schrei alarmierte
«Giv me liberty or give me death», so entsprach dies dem Geist der mit den
Persern kimpfenden Hellenen: «Die Freiheit ist unsere Losung, und wir wer-
den sie verteidigen, solange wir leben...» «Wenn die Schlacht beginnt, so
denke jeder vor allen Dingen an die Freiheit. ..» «Wenn das Volk herrscht,
so hat dies den allerschénsten Namen, nimlich: Freiheit und Gleichheit. »
All dies bei Herodot. In gleichem Sinne 148t Euripides in seinen «Hiketides»

797



den Theseus als Begriinder der athenischen Demokratie die freie Stadt mit
gleichem Stimmrecht preisen. Die Rede des Perikles auf die gefallenen Athener
mit ihrer Eulogie der demokratischen Tugenden Athens wird in der Fassung
des Thukidides immer wieder in Amerika zitiert.

Dem griechischen Demos waren selbst die verdienstvollsten Biirger und
Staatsminner nicht unverletzlich, sondern dauernd den schwersten Anklagen,
Angebereien und Investigationen wegen Veruntreuungen, Gottlosigkeit, Un-
fihigkeit, Verrat usw. ausgesetzt. Aber eben diese milliche Erscheinung war
eine der Kehrseiten des Systems, das — wie in Amerika — schatf auf der Hut
sein muBite gegen das Uberwuchern der Rolle und Macht des Einzelnen.
Konnte doch auch der Bedeutendste den normalen menschlichen Schwichen
unterliegen, besonders der Besitzgier. In jedem Falle aber mulite jede allzulang
andauernde einseitige Machtkonzentration in der gleichen, wenn auch noch so
vorziiglichen Personlichkeit eine Bedrohung der Demokratie darstellen. Von
den griechischen und romischen Systemen stammt der in Amerika ibliche
periodische Wechsel von Amtsfunktioniren auf Grund des Volkswillens. Fer-
rero (der das alte Rom und das moderne Amerika verglich) fihrt die judizidre
Selbstindigkeit des Richters in Fillen, wo das Gesetz nicht zureicht oder Liik-
ken aufweist, auf den romischen Magistratus zuriick. Wenn aber Burckhardt,
das viele und feierliche Schworen der Griechen hervorhebend, meint, «kein
anderes Volk habe so reiche Eidesquantititen aufzuweisen», so wiirde ihn das
moderne Amerika widetlegen, wo der Eid bei jeder Gelegenheit ebenso sehr an
der Tagesordnung ist wie die Meineidprozesse.

Eines kann man von den Amerikanern mit Sicherheit sagen, denkt der
Fremde: sie fiihren zwar Kriege, aber sie sind keine Militaristen. Sie lieben den
Wettkampf, aber nicht den Krieg. Sie weichen der hitzigen Kontroverse nicht
aus, aber sie sind nicht um jeden Preis streitsiichtig, und auch das «Free for
All» der Wildwest-Filme ist eher ein grobschlichtiges, schieBfreudiges Ballett,
bei dem am Ende der Bése mit dem schwarzen Schlapphut durchléchert wird,
weil er dem Guten mit dem weiBlen Funfgallonshut unrecht tat. Wenn sie
schon Krieg fithren mussen, dann tun es die Amerikaner weniger aus Feind-
seligkeit, als weil sie glauben oder sich einreden lassen, es miisse ein gewisser
«Job» ausgefiihrt werden, fir den man im Augenblick als Instrument eben
nur den Krieg zur Verfiigung habe, der tibrigens im amerikanischen Gemiit
sehr bald alle Attribute des Sports annimmt, seine Riicksichtslosigkeit, aber
auch seine FairneB. Wenn nun Rom eine militirische Zivilisation mit admini-
strativen und wirtschaftlichen Nebenaspekten war, so ist Amerika eine wirt-
schaftlich-administrative Zivilisation mit zeitweiligen militirischen Neben-
aspekten. Und trotz so mancher Kriege erachten die Amerikaner — ebenso wie
einst die Griechen — den Frieden immer als das kostbarste Gut. Mitten in den
Kimpfen der «Ilias» preisen die Krieger die Segnungen des Friedens. Fiir
Herodot ist der Krieg nur ein Mittel zur Bewahrung der Freiheit, ein « Job»

798



also, und der Friede jener natiirliche Zustand, in dem die Sohne ihre Viiter,
nicht aber die Viter ihre Sohne begraben. Dem «Polemos Pater Panton» des
Heraklit steht seine eigene Erkenntnis gegeniber, daBl die kosmische Einheit
auf Frieden und Eintracht beruhe. (Skeptiker mégen freilich fragen, ob es
solche Einheit anders gebe als in der Idee.) Auch mitten in Kriegszeiten lieB
Athen den oppositionellen Stimmen freien Lauf (Xenophon; Aristophanes).
Das gleiche trifft auf Amerika zu, wo man genau weil3, daB es das gréBte Un-
heil der Demokratie wiite, die Meinungsfreiheit zu drosseln und die Opposi-
tion zum Verstummen zu bringen. So war es Aischylos verstattet, die Tragik
des Erbfeindes, der Perser, herzergreifend auf die Bithne zu bringen, ihm dich-
terisch GroBe zu verleihen; und Euripides klagte in den «Troades» die bru-
tale Gewalt gegen Schuldlose an kurz nach dem imperialistischen Gewaltakt
seines Heimatstaates gegen Melos. In jeder groBen Gemeinde etreignet sich
stets auch viel Irrtum und Untecht, aber das Kriterium der Freiheit zeigt sich
darin, dafB3 es auch nie an 6ffentlichen Stimmen der Anklage mangelt, dal3 die
Hoffnung nicht endet, Unrecht und Liige am Ende doch durch Recht und
Wahrheit zermiitben zu kénnen.

Die Griechen waren keineswegs, was wir «ein fleiBiges Volk » nennen wiir-
den. Arbeit war verichtlich und Obliegenheit der Sklaven. In Amerika hin-
gegen gilt die Arbeit geradezu als das Siegel des freien Mannes. Er arbeitet im
Schweille seines Angesichts ohne UnterlaB fiir ein leichtes Leben und fiir
seine Weekends, an denen er meist ebenfalls schwer in Haus, Garten und
Garage arbeitet und dabei beteuert, dies sei Etholung von der Arbeit. Aber er
arbeitet, was und wo er will. Das Los der Gesamtheit wird sich dabei schon
irgendwie ausbalancieren, denkt er. Er ist vielseitig. In der Antike gab es das
nur in Ausnahmefillen (bei Minnern; Frauen sind vielseitig von Natur). Im-
merhin war Odysseus nicht nur Feldherr, Krieger und Diplomat, er verstand
auch, eigenhindig ein FloB zu zimmern, spaltete sich sein Brennholz und
kochte seine Mahlzeit. Aber weniger an das Griechentum des Mythos als an
das des Logos hat man in Amerika zu denken, wo die Uberzeugung herrscht,
dall man alles zu kénnen, alles zu erreichen, alles zu wissen vermag. « Educa-
tion» und «Information » sind die geheiligten Grundpfeiler der positivistischen
Existenz. Wissen ist demokratisch. (Jeder Trottel kann es bis zum Wissen
bringen.) Das Genie, das mit der Intuition auskommt, ist verdichtig, unbe-
greiflich und unheimlich, unverdaulich fiir die immerzu anwachsende Men-
schenmasse, die bestenfalls den «Job», das «Making» einer Sache wiirdigt.
Der Fremde muf3 an Platos Wollkronen fiir die auszuweisenden Genies denken.
Mit Wissen und Pfiffigkeit glaubt sich jeder Amerikaner durchsetzen zu miis-
sen, das heilt zu den Mitteln zu gelangen, die tieferes Nachdenken eriibrigen.
Das Schwere machen wir sofort, das Unmogliche in einem Weilchen. Demut
kann man nicht gerade eine amerikanische Grundeigenschaft nennen (auch
keine hellenische oder romische). Das «smiling » der Amerikaner ist eine soziale

799



Ubereinkunft (auch mit sich selbst) und ist weder mit dem Licheln archaischer
griechischer Figuren, noch mit dem der Sophrosyne zu vergleichen, die 13-
chelnd leidet und sogar stirbt.

Doch gibt es eine bestimmte und sehr erfreuliche Art amerikanischer Be-
scheidenheit, die sich vor allem im Sport duBert, in der makellosen physischen
Leistung nach festen Regeln. Die sittigende Bedeutung des Agonalen ist da
dieselbe wie bei den Griechen, ebenso wie das Massenverhiltnis (und selbst-
verstindlich auch das individuelle) zu dieser Leistung oft einem religiosen
Emotionalismus Zhnelt. Der Preiskimpfer, das Preisteam genieBen in Amerika
dasselbe Ansehen wie im Griechenland Pindars. Marianne Moore, eine der
bedeutendsten amerikanischen Dichterinnen, steht nicht an, das Baseball-Team
der Dodgers hymnisch zu verherrlichen. « May the best man win», das Gesetz
des sportlichen Agon gilt zwar nicht auf allen Lebensgebieten (wo in der Welt
wire dies sonst der Fall?), ist aber doch in Amerika unendlich mehr als eine
sportliche Formel. (Die Sportprofite haben fiir das Wesen des Sports keine
gewichtigere Bedeutung als die Profite des Kunsthandels fiir das Wesen der
Kunst.) Bescheidenheit des sportlichen Siegers — und tiberhaupt jedes Sie-
gers —, wirdiges, womoglich humorvolles Sich-Abfinden mit einer Nieder-
lage gelten als Pflicht, und «a good sport» genannt zu werden (auch sonst im
Leben) ist die schonste Auszeichnung. Sobald tbertriebenes SelbstbewuBtsein
sich pathetisch zu #uBlern beginnt, folgt in Amerika — ebenso wie bei den
Griechen der Antike — unfehlbar der offentliche Hohn.

Uber die Vorherrschaft der Frau in Amerika ist viel und meist Abfilliges
geschrieben worden. Thr Dominieren beruht nicht blof auf zahlenmiBiger
Uberlegenheit, auf ihrer lingeren Lebensspanne, auf dem Besitz des groBeren
Teils des Nationalvermogens, auf dem siegreichen Eindringen ins berufliche
und 6ffentliche Leben und darauf, daB3 die Frauen die stimulierenden und dik-
tierenden Hauptkonsumenten der amerikanischen Produktion darstellen, son-
dern auch auf der traditionellen Bedeutung der Frau seit dem Pionierzeitalter,
das uberdies zeit- und streckenweise an Frauenmangel litt, daher die Frau
hoch- und tberschitzte, so daB ihr in Gesetzgebung und Brauchtum Vorrechte
zugebilligt wurden, die mit dem heutigen Stand der Dinge kaum noch verein-
bar sind. Demzufolge hat sich die amerikanische Frau (als Typus) aus der
Opferbereitschaft und Hingabe, die die Pioniersfrau auszeichneten, in die
Richtung eines anspruchsvollen Egoismus entwickelt (dem noch von minn-
licher Seite entgegenkommt, was Schopenhauer als «licherliche Weibervene-
ration» tadelt). Hiezu zeigt uns die Antike keine ausreichenden Parallelen.

Der feminine Reiz beriihrte die Griechen gottergleich, die Amerikaner trifft
er despotisch, auch wenn ein Menandros seine Geliebte ebenso Glykerion
nennt wie der Boy aus Nebraska die seine Candy, Honey oder Sweatheart. Dal
es auch auf Tenedos Schonheitskonkurrenzen gab und anderwirts in Hellas
Sittsamkeitswettkimpfe und Preise fiir die besten Haushilterinnen, zeigt eben

800



nur, daB die Frau im Agonalen mitinbegriffen war. Die dirigierende Stellung
der Frau in Haus und Gemeinschaft ist jedenfalls jenes Moment der amerikani-
schen Entwicklung, das sowohl physiologisch und psychologisch als auch
politisch und wirtschaftlich am allerernstesten genommen werden mufB, die
Ursache der einschneidensten Strukturverinderungen, die teils schon im Gange
sind, teils noch ihrer krisenhaften Auslésung harren. (Beispiel: Uneingestanden
reflektiert sich gedankenlose Koedukation der Geschlechter in der Tragik der
Rassenkonflikte der Siidstaaten.)

Es ist nur folgerichtig, daBl dort, wo die Frau — also die eigentliche Trigerin
des Lebens — die Szene beherrscht, der Gedanke an den Tod nach Moglichkeit
verdringt wird. Vom Tod wollen die Amerikaner méglichst wenig horen. Auf
den ersten Blick erscheint dies wiederum als Gegensatz zur griechischen Antike.
Keinesfalls ist es sii, zu sterben. Die sophokleischen Greise von Kolonos
(ebenso wie Aristoteles im « Eudemos ») halten es hingegen «fiir das Beste, gar
nicht erst geboren zu sein, wenn aber geboren, schleunigst zu den Pforten des
Hades zu gelangen». Plato definiert das Philosophieren als ein an den Tod
Denken und schon die Ilias (XVII, 446) beklagt das Dasein, «denn nichts an-
deres wo ist jammervoller auf Erden/als der Mensch vor allem, was Leben
haucht und sich reget». Wenn man das tiglich millionenfach und gruBartig
ausgesprochene « Enjoy yourself» nicht geradezu als Warnung auffassen méchte
(was es vielleicht im Allertiefsten sein konnte), so gilt doch zu leben, frei zu
sein und dem Gliick nachzujagen (pursuit of happiness) als selbstverstindliches
Grundrecht des Menschen, besonders des Amerikaners, der es ja auch als
gottgewollt der Unabhingigkeitserklirung entnimmt und in diesem Punkte
mit der Antike nicht {ibereinzustimmen scheint. Dennoch lieBe sich manches
zur Auflésung dieses Gegensatzes vorbringen.

Von Benjamin Franklin, dem vielleicht optimistischsten aller Genies stammt
der auffallende Satz, ein Mensch sei nicht zu Ende geboren, ehedem er tot sei.
Und nach Thoreau fithren die meisten Menschen ein Leben der stillen Ver-
zweiflung (quiet desperation). Andrerseits steht den diisteren Manifestationen
griechischer Dichter und Denker nicht weniger Lebensbejahung gleichge-
wichtig gegeniiber. In der Odyssee (XI) versichert Achilleus dem ihn im Hades
besuchenden Odysseus: «Lieber schuftete ich in der Welt als Knecht eines
jimmerlichen Bauern, als Konig zu sein aller Schatten hier unten im Hades. »
Wenn in der Ilias die Menschengeschlechter den Blittern im Walde verglichen
werden, so wird das Ewig-Zyklische, also etwas Positives betont. Anaxagoras
zieht unmiBverstindlich das Geborensein dem Nicht-Geborensein vor. Eurti-
pides bekennt («Hiketides»): «Es gibt in der Welt mehr Gutes als Boses.»
Pindar sing, es sei das Hertlichste, gliicklich und angesehen zu leben. «Aieu
Aristeuein », die Isonomie, die Herrlichkeiten der bildenden Kunst und Musik
die Spiele zu Olympia, ja selbst noch das bloBe Vorhandensein auch der in-
haltlich klageseligsten Dichtungen: all das sind nicht Kundgebungen krasser

8o1



Lebensverneinung. So betrachtet verengert sich die Distanz zwischen Amerika
und der Antike in dieser Sphire.

Sich mit dem Tod zu sehr abzugeben, widerstrebt der amerikanischen Ge-
mitsverfassung auch deshalb, weil diese sich dem Definitivum iiberhaupt wi-
dersetzt und das Leben als unaufhorliche Verinderung, als Wechsel, Um-
schwung und Bewegung empfindet, denen Beruf, Wohnstitte, Freundschaften,
Ehen, kurz alles innerhalb einer ganz und gar mobil gewordenen Zivilisation
ausgesetzt erscheint. Und wenn Jungsein und Jungbleiben den Griechen als
wichtigstes Lebensgut galt, so auch den Amerikanern. Altwerden ist Ungliick,
nicht bloB3 weil es ein Ausscheiden aus Erwerb und Arbeitsprozel mit sich
bringt. Jedes Absinken der Leistungsfihigkeit deklassiert (auBler in Fillen un-
verschuldeter Invaliditit, die denn zum Objekt der «Charity» werden mag).
Die «Seniority » wird zwar im 6ffentlichen Beamtenstatus mechanisch aufrecht-
erhalten (nicht immer zu sachlichem Vorteil), sonst aber sichert das Alter
keine Privilegien. Mit brutaler Ungeniertheit pocht die Jugend auf ihre Uber-
legenheiten.

Der Fremde, der nun das Verhiltnis zu Tod und Leben gegeneinander ab-
gewogen hat, begreift vielleicht jetzt, warum in amerikanischen Beerdigungs-
anstalten die Schatten des Todes weggeschminkt und fortbalsamiert werden.
Er muB sich dabei freilich der klassischen Mumienportrits der Antike erinnern,
der Totenmasken auch etwa von Mykene und tiberhaupt all der embellierten
Bildnisse und Idealisierungen, in denen Antlitze der griechischen Antike, des
Hellenismus, des Romertums und iibrigens auch anderer abendlindischer
Epochen einer Nachwelt iiberliefert wurden. So spricht der Amerikaner: «So-
lange wir irgend vermogen, sagen wir ,Nein‘ zum Tode, und auch wenn er uns
iberwiltigt, sind wir noch lange nicht mit dem Leben zu Ende. » Dies eigent-
lich ist ein schones Beharren, das — nehmt alles nur in allem — dem Menschen
nicht ibel ansteht.

Aus der ersten Hauptphase der amerikanischen Literatur, die in der ersten
Hilfte des vorigen Jahrhunderts wesentlich in der Schule von Concord kul-
minierte, ist der griechisch-romische Lehrgang nicht wegzudenken. Bei Emer-
son, Thoreau und Hawthorne begegnen wir ihm ebenso wie bei Melville und
Poe. Man kann aber noch weiter zuriickgreifen und figlich behaupten, daf3
in Franklins Almanachen und in den sittlichen und praktischen Ratschligen
seines « Poor Richard » der Geist der « Erga kai Hemerai» eine in den Anfingen
begriffene Nation leitet. Im weiteren Verlauf der Entwicklung werden abwech-
selnd entweder die Griechen oder die Romer als Vorbilder in den Brennpunkt
geschoben, zuweilen beide, denn die Antike als Einheit zu sehen gehorte zu
den Perspektivenverschiebungen des Zeitalters (ein jedes hat seine eigenen).
Whitman (in « Democratic Vistas») stellt griechische Helden als Beispiele auf,
«demokratische Athleten». Oliver Wendell Homes (in «The Autocrat at the
Breakfast Table») proklamiert: «We are the Romans of the modern world,

802



the great assimilating people.» Er ist hiemit weder der erste, noch bleibt er
allein. Schon 6 Jahre vorher (1852) forderte ein Deutsch-Pennsylvanier die
Weltrepublik der Zukunft ausgehend von den Vereinigten Staaten, dem
«neuen Rom» (The New Rome or the U. S. of the World).

Griechentum und Rémertum wirkt nicht minder machtvoll in die zeit-
gendssische amerikanische Dichtung. O’Neill verpflanzte die Orestie nach New
England, Robinson Jeffers schuf grandiose Neugestaltungen euripideischer
Dramen, Geist und Stoffwahl bei Thornton Wilder erheben sich wesentlich aus
antiken Humanititsbegriffen, Schicksalen und Landschaften. Edna St. Vincent
Millay, Edwin Atrlington Robinson, die geniale H. D. (Hilda Doolittle) sind
in Geist und Form der Antike verpflichtet. Im «Literary Supplement» der
Londoner «Times», das jingst der amerikanischen Kultursituation eine um-
fangreiche Sondernummer widmete, wurde mit Recht hervorgehoben, daB3 die
neueste amerikanische Dichtung (nicht bloB die Lyrik) von antiken Anregun-
gen ausgehend auf ein frithes amerikanisches Lebensgut zuriickgreife. Der
Fremde, der nach so vielerlei Erwidgungen kein vollig Fremder mehr ist, geht
noch weiter. Es ist mehr als « Zuriickgreifen », es ist Lebensfarbe, die unter der
wechselnden Zeitschminke immer wieder hervortritt.

Die Amerikaner lieben das Theater mehr als die Lektiire. Sie sind eher
Augenmenschen (wie die Griechen). «Showbusiness» ist hochgeachtet, die
Stars sind geliebt. Sie werden nicht bewundert, weil sie astronomische Gagen
erhalten, sondern sie erhalten die Gagen, weil sie weithin bewundert werden.
Es gibt groBartige, buchstiblich alles kénnende « Entertainer », mannliche und
weibliche. Und wer die Nation am besten unterhilt, hat bei ihr die groBten
Chancen. Das geht bis tief ins Politische. Darin lag die Gefahr, die von einem
Senator McCarthy ausging. Wer aber anfingt, die Nation zu langweilen, ist
etledigt, er sei, wer er sei. Dies bezeichnete McCarthys Ende.

Kino, Radio, Fernsehen sind heute im Dienst des allumfassenden Show-
business. «Odipus» oder «Antigone» werden an einem Abend von mehr
Menschen gesehen, als in simtlichen Auffithrungen in simtlichen Theatern
der Erde seit Sophokles zusammengenommen. Dennoch ist der Anteil dieser
Medien am eigentlichen Kulturvolumen bedingt. (Man vergesse nur nicht,
daB auch die iiberwiltigende Mehrzahl aller in der Welt gedruckten Biicher
nicht Gipfelleistungen der Literatur, sondern Unsinn und Schund bietet.) Aber
vermoge seiner neuen und jedermann zuginglichen Medien ist der Amerikaner
auch im entlegensten Dotf zu jeder Tages- oder Nachtzeit beliebig mit dem
groBBen Welttheater konfrontiert. Trotzdem sind die Sprech- und Singtheater
in den Stidten immerzu auf Monate hinaus ausverkauft.

In Griechenland genoB die Kultur offizielle Férderung, die auch den Dichter
besoldete und das Theater zur staatlichen Anstalt machte. Diese Vorstellung
verursacht dem Amerikaner eine Ginsehaut. Einer staatlichen Kontrolle zieht
er die sinnloseste und schreiendste Reklame jedes privaten Sponsors vor.

803



Staatliche Férderung der Kultur wiirde sehr rasch auch in staatliche Lenkung
und Bevormundung umschlagen und die Kiinste zum Spielball parteipolitischer
Tendenzen erniedrigen. (Hierin wird Plato nicht gefolgt, der die dirigierte
Literatur frither anregte, als sie die Russen einfiihrten.) Daf} aber in Amerika
die Meinung verbreitet ist, man kénne das Dichten und Schriftstellern lernen,
erscheint dem Gast nicht komisch. Erstens ist man in Amerika {iberzeugt, es
lieBe sich alles erlernen. Und zweitens gab es ja auch in Griechenland Schulen
zur Erlernung des Dichtens. Kein Genie allerdings schuf je das Ewige auf
Grund des Kursus. Aber wet braucht schon Genies fiir den Tagesbedarf?

Die Antike sah Wissenschaft und Kunst als Einheit. Kunst hieB «Techne»,
Technik also, vielleicht in gehobenem Sinn, und der Kiinstler war Meister
schopferischen Handwerks. Noch im Spitmittelalter wurden Kiinstler den
Handwerkergilden zugewiesen. Die Ablésung und Autonomisierung der
Technik, ihr Erobern fast der ganzen Lebensweise und Erzeugung mit allen
hieraus hervorgehenden industriellen, kommerziellen und soziologisch be-
deutsamen Folgen, das was man eben «Technische Zivilisation» nennt, war
einer der schwersten Abbruchsvorginge des antik-christlichen Lebensgrunds.
Thoreau erkannte die Gefahren dieser Eruption («Wir fahren nicht auf der
Eisenbahn, sie fihrt auf uns»). Vor der Geschichte wird das gegenwirtige
Zeitalter nicht mehr von der Literatur und den Kiinsten reprisentiert, sondern
von Technik und Wissenschaft. Aber als Bediirfnisphinomene einerseits
schopferischer, andrerseits aufnahmswilliger Individuen werden Kunst und
Literatur weiter bestehen (und wahrscheinlich wird ihnen solche Einschrin-
kung zugute kommen).

Die mechanische Intensivierung der Krifte und das heftige Streben nach
Aufhebung zeit-riumlicher Distanzen steht im Gegensatz zur griechischen
Antike, die wenig Sinn hatte fiir {ibersteigerte mechanische Kraft und Ge-
schwindigkeit; aber nicht zur rémischen. Als StraBenbauer, Briickenbauer,
Schiffsbauer, tiberhaupt als Architekten und Ingenieure konnen sich die Ame-
rikaner getrost als Nachfolger der Romer betrachten. Hier sei ein subtiler
Zusatz genehmigt, der Goethes « Materialien zur Geschichte der Farbenlehre »
entnommen ist: «Stationire Volker behandeln ihre Technik mit Religion. Sie
gehen mit einer Art Naturlangsamkeit zu Werke ; dadurch bringen sie Fabrikate
hervor, welche bildungsfihigeren, schnell vorschreitenden Nationen unnach-
ahmlich sind. Nur die technisch hochstgebildeten Vélker, wo die Maschinen
wieder zu verstindigen Organen werden, wo die groBte Genauigkeit sich mit
der groBten Schnelligkeit verbindet, solche reichen an jene hinan und tber-
treffen sie in vielem.» Goethe, der oft genug an Amerika dachte, tat dies viel-
leicht auch diesmal. Der Gastfragtsich, obmandennschonso weitsei. Aberschon
allein die Fragestellung ist beunruhigend. Das Wort «Fortschritt» mit seiner
drohenden Antiklimax der Selbstzerstorung li8t ihn erzittern. Rund um ihn
gebirden sich alle, als wire ihnen gar nicht bange. Dem Amerikaner ist Furcht

804



peinlich. «Nichts ist so sehr zu fiirchten als Furcht.» (So Thoreau und so nach
ihm Franklin D. Roosevelt.) Weil dem so ist, rennen unzihlig viele zum
Psychoanalytiker. Der Grieche gab seine Angste zu und tobte sie aus (Lao-
koon, der sterbende Herakles, Philoktet).

Ferrero bezeichnet als Symptome des rémischen Verfalls die iibersteigerte
Urbanisierung und den Drang nach iibermiBiger Monumentalitit. Andere Hi-
storiker des rémischen Untergangs fiigen als weitere Anzeichen hinzu: Uber-
miBige Zentralisierung der Autoritit, Unsicherheitsgefiihl der Individuen bis
hinauf zu den Regierenden, ein hypertrophisches Administrieren und Biiro-
kratisieren, das Heer als weitgehend bestimmender Faktor, Korruption, An-
geberei, Horcher an der Wand, ungeheure Besteuerung, panische Reiselust.
Tacitus spricht von den Heucheleien des Senats, der durch Diiten erhalten
wird. Rom ist voll von catilinarischen Beatnik-Existenzen, eine « Urbs venalis
et mature peritura, si emptorem invenerit» (Sallust). Es ist die Phase, in der
neue und fremde Ideologien ungeachtet aller Verfolgung zersetzend vordrin-
gen, miBBachtete Barbaren die Zivilisation vandalisieren.

Aber der einstige Fremde, spitere Gast und nunmehr schon Einheimische
weil} bereits, daB sich die Erscheinungen nicht mehr vergleichen lassen. Du
frei wie Vogel oder Fisch, worin du hingst das weiBt du nicht. Keiner kann
vorhersagen, wie sich das atomare, elektronische und automative Zeitalter auf
die Struktur und die Probleme der zunehmenden Massen, auf ihre Moral und
ihre Politik auswirken wird, wie viele und welche Werte von einst iiberhaupt
auch nur noch spurweise in Kraft bleiben kénnen und welchen Formen und
Begriffen sie zu weichen haben. Amerika ist keine Kolonie Europas mehr, kein
groBes Abbild antiken Kolonisationsdranges. Vorzeichen und Begriffe haben
sich verindert, ja verkehrt. Der Proze der Dienstbarmachung von Stoff und
Energie, zur Urzeit des Menschen zuriickreichend, reprisentiert mit seiner
mehr oder minder groBen Siindhaftigkeit und Hybris doch immer nur das
aktive Verhiltnis des Menschen zur Natur, daher auch implizite das des Men-
schen zum Menschen. Hier liegt auch immer der Quellpunkt religioser Wieder-
geburten und Befriedungen des Aufruhts.

Wie aber die Entdeckung und Aktivierung allergréBter Energien in diesem
Verhiltnis figuriert, welche Art von Ordnungen sie bewirken wird, 148t sich
heute nicht bestimmen, an keinem vergleichenden Riickblick ablesen, durch
keinerlei AnalogieschluB ermitteln. Denn alle sozialen Strukturen derGegenwart
(so sehr sie auch — auseinander hervorgehend — einander bekimpfen) gehoren
bereits der Vergangenheit an und klammern sich vergeblich an eine Zukunft,
die sie nicht kennen. Ward die Antike iiberwunden? «Die Natur», so sagte
Demokritos von Abdera, «besteht aus Verbindung oder Trennung ewig be-
wegter Atome.» Der Mensch unserer Zeit hat gelernt, die Atome zu wandeln
und so der Natur, der er selbst mit angehért, ein anderes Antlitz zu verleihen.
Seine alten Spiegel zerbrechen. Er wird sich neu erkennen miissen.

8os



	Amerika und die Antike

