
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 40 (1960-1961)

Heft: 8

Artikel: Amerika und die Antike

Autor: Urzidil, Johannes

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-161118

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-161118
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Amerika und die Antike

JOHANNES URZIDIL

Der Europäer lächelt. Amerika! Was soUte es mit der Antike zu schaffen haben?

Immerhin entschließt er sich, der Frage an Ort und SteUe nachzugehen. Er
folgt erst einmal dem Außendasein des Lebens. Er hat Verwandte in Philadelphia,

Pennsylvania, und Freunde in Ithaka, New York. Namen Aber es gibt
Hunderte derartige Ortsnamen in den Staaten. Sparta, Arcadia, Olympia;
andere haben Götter zu Paten: Neptune, ApoUo, Aurora; wieder andere sind
nach Dichtern, Weisen und anderen Großen benannt : Homer, EucUd, Hannibal.

Viele nennen sich « Städte » auf griechische Art, Annapohs, Thermopoüs,
Mineapolis. Irgendwer mußte wohl einst bei der Namengebung antiker
Urbilder gedacht haben. Aber erinnern sich auch heute noch die Bewohner dieser

Namensherkunft? Der Europäer lächelt. Dann überlegt er, ob denn auch jeder
ionische Fischer auf Ithaki über Homer Bescheid weiß. Das Lächeln vergeht.

Der Fremde betrachtet die Banknoten und Münzen. Auf den Scheinen hest

er: «Novus ordo saeclorum», auf den Münzen: «E pluribus unum.» Das
Lächeln kehrt zurück. Wer versteht schon Latein in New York? Allerdings : Wer
wußte in der europäischen Heimatkirche, was «Libera nos a malo» oder sogar
«Te Deum laudamus » bedeutete, obwohl es jeder sang. Das Lächeln schwindet.
In New York, in Philadelphia und anderswo sieht er rechtwinkUg mit dem
Lineal gezogene Straßen. Nüchterner amerikanischer UtiUtarismus, mokiert er
sich. In der Bibliothek könnte er allerdings herausfinden, daß rechtwinklige,
in ParaUelen verlaufende Straßen schon im 5. Jahrhundert vor Christus in
Thurioi, Ephesos, Rhodos, Milet, unter Perikles im Piräos, in Alexandria und
übrigens auch in Babylon übhch waren.

Er betrachtet die Häuser. Wolkenkratzer, die sind nun etwas echt amerikanisches.

Aber der Fremde bemerkt unter ihnen geduckte und dennoch
selbstbewußte klassizistische Gebäude mit antikisierenden Fronten. Postämter,
Banken, Justizpaläste, Regierungsgebäude, sie sehen aus wie Parthenons.
Nachäffung der Antike, murmelt der Fremde. Die Parlamente der Staaten und der

Bundesregierung werden «Capitol» genannt. Jefferson war es, der den Klassizismus

Christopher Wrens aus Old England herüberholte, den Portikus-Stil,
der sich so oft auch bei Wohn-, ja sogar bei Farmhäusern wiederholt. Wenn er
ausruht, sitzt der Farmer in dem (von FrankUn erfundenen) Schaukelstuhl auf
seiner «Porch». Es ist nicht seine Sache, zu wissen, daß ihr Name sich von
«Porticus » ableitet. Der Fremde gibt zu, daß die meisten in Europa auch nicht
über die Herkunft von Worten und Wendungen Auskunft geben könnten, die

793



sie unablässig gebrauchen. Lächelnd hörte er eben einen Geschäftsmann in der
WaU Street auf die zur Untergrundbahn flutende Menge die Bezeichnung « Hoi
Polloi » anwenden. Im Hotel sah er auf einem Prospekt von NashviUe,
Tennessee, die Abbildung einer Rekonstruktion des Parthenons, die einzige in der
Welt in den genauen Originalmaßen. Eine kitschige Überflüssigkeit, denkt er,
muß sich aber doch fragen, warum die NashviUer gerade den Parthenon und
nicht den Taj Mahal kopierten, der der Freude am Kitsch weit mehr entsprochen

hätte. Wenn Jefferson, der nicht nur ein Präsident, sondern selbst auch
Architekt war, seine Antike von Wren übernahm, so hatte dieser sie von
Palladio geholt und dieser wiederum von Athen oder Agrigent. Jetzt aber fällt
dem Fremden vor den Wolkenkratzern des RockefeUer Center eine Bemerkung
Cocteaus ein, daß nämUch die allen Überflusses bare Nüchternheit und Größe,
die den amerikanischen Gebäuden durch die NützUchkeit verhehen wurde,
diese der griechischen Kunst ähnUch mache. Das führt schon ziemlich tief ins
Innere. Vielleicht also beruhte es auch nicht auf einem willkürUchen
Nachschlagen im Zitatenlexikon, daß an der Fassade des New Yorker Hauptpostamts

die Worte prangen: «Neither snow nor rain nor heat nor gloom of night
stays these couriers from the swift completion of their appointed rounds. »

Weder Schnee, noch Regen, noch Hitze, noch das Dunkel der Nacht hemmt
diese Boten bei der raschen Ausführung ihrer vorbestimmten Runden. Nun,
die amerikanische Postzustellung könnte besser sein. Aber man wählte immerhin

ein Wort des Herodot von HaUkarnaß zum Wahlspruch und nicht einfach:
«Trara, die Post ist da! »

Ein erhebUcher Teil des Lebens der Großstädte vollzieht sich wie im Orient
auf der Straße. Alles strebt nach weitester ÖffentUchkeit, und die Aufzüge und
Paraden — zweifellos den Pompes der Antike, den Pageants der Renaissance
und den klassischen Maskenzügen vergleichbar — sind allergrößte Lustbarkeit
des amerikanischen Volkes, wobei es — genau wie die Griechen — liebt, als

Masse aufzutreten und als Masse sich zu erleben. Und so ist auch die Sport-
Arena — um welche Art von Wettkampf es gehe — eine der großen
Selbstbestätigungen der Volksmenge, die sich, um Goethe zu zitieren, an ihrem eigenen

Anbück ebenso erfreut wie an dem der Kämpfer. Der Agon, das «Aieu
Aristeuein» ist das machtvollste Lebenskompelle der sich ausdrücklich als

«competitive society» bezeichnenden amerikanischen Daseinsform.
Sind wir bei der Öffentlichkeit des Daseins und beim Agon, so sind wir

auch schon beim Oratorischen. Amerika, Kind der Aufklärung, kannte kein
Mittelalter. Über die Renaissance hinweg — sofern diese etwas undeuthche
Bezeichnung erlaubt ist, und hier ist sie es — bUckten seine erleuchteten Gründer

nach der Antike, als deren Ururenkel sie sich fühlten. Demosthenes,
Aischynes, Cicero. Aber nicht nur diese. Goethe bemerkte über die Griechen,
daß sie «als geselüges Volk gerne sprachen, als Repubhkaner gerne sprechen
hörten und an den öffentUchen Vortrag so gewöhnt waren, daß sie sich unbe-

794



wüßt die Redekunst zu eigen machten, die ihnen eine Art Bedürfnis geworden
war» («Über die Parodie bei den Alten»). Genau dies muß von den Amerikanern

gelten, die schon als Kinder völlig unbefangene Podiumredner sind und
eher beim Vorlesen stocken oder stolpern. Wie die Griechen sind sie «inkurable

Liebhaber der Eloquenz» (Burckhardt). Die oratorischen Leistungen
Washingtons, Jeffersons, Lincolns, Everetts, Websters und anderer haben ihre
unverkennbaren Vorbilder in der Antike. Der Kongreß, die Staatsparlamente,
die «Town Meetings» mögen die wichtigsten Tribünen des unermüdhchen
amerikanischen Rede-Agons sein, aber in Stadt und Land gibt es noch
unzählige andere Tribünen, auf denen Redeturniere über alle Fragen des Lebens,
der Verwaltung, der Erziehung usw. abgehalten werden. Freie Redekunst ist
ein Teil der amerikanischen Erziehung.

Es genügt, eine Schule aufzusuchen, um zu beobachten, wie der Kritik bei
der Jugend freies Spiel gelassen wird, auch der Kritik an den Lehrern. Nicht
anders war das Verhalten der sokratischen Gemeinde. Die Beziehung zwischen
Lehrer und Schüler beruht auf Diskussion, nicht auf hypokritischem
Katzbuckeln und Maulhalten der Schüler. Ein Lehrer ist kein Heihger, and, after
all, we Uve in a free country. Zuweilen mag diese Auffassung zu weit getrieben
werden und der grundlegende Respekt abhanden kommen. In Metropolen
führt dies mitunter zu sehr bösen Folgen. Aber erstens : wo in der Welt wird
nicht irgend etwas zu weit getrieben? Und zweitens: hier geht es nicht um ein

soziologisches Werturteil, sondern um den Bezug auf die Antike. Thrasyma-
chos genierte sich nicht, dem Sokrates seine Meinung sehr temperamentvoll
ins Gesicht zu schleudern. «Nein» sagen können und dürfen ist die

Lebensgrundlage der Erziehung und Demokratie. Die Spartaner führten die Knechtschaft

der Perser auf deren Unfähigkeit zurück, das Wort «Nein» auszusprechen.

Die Pflege der antiken Sprachen in den Schulen und Hochschulen Amerikas

ist gering. (Wo in der Welt ist sie heutzutage hoch?) Aber keineswegs
ist «der Glanz Griechenlands und der Ruhm Roms », über den Edgar AUan Poe

dichtete, aus den amerikanischen Lehrplänen verschwunden. Übertragungen
großer klassischer Autoren gehören zur Pflichtlektüre. Ihre Werke sind in
Milhonenauflagen in Pocketbook-Form verbreitet. Piatos Dialoge, Sophokles,
Aristophanes, Homer, Ovid usw. sind in Stadt, Vorstadt und Dorf in jedem

Drugstore zu haben. Überall auf dem Kontinent führen die Theatergruppen
der Mittel- und Hochschulen antike Dramen auf. Die Fraternities oder Sororities

der Studenten bezeichnen sich mit griechischen Symbolen wie etwa «0BK»
(Greek Letter Societies). Schon der wesenthch private Charakter der Erziehung
ist antikes Erbgut. Und in der Schulung selbst ist nicht nur der athletische,
sondern auch der sprachliche Einfluß der Antike auf Schritt und Tritt wirksam.
Wo man deutsch sagt « nach Christus », sagt der Amerikaner «Anno Domini »,

wo j ener anführt « zum Beispiel », verwendet der Amerikaner «exemph gratia » ;

er sagt für «Vormittag» und «Nachmittag» «ante meridiem» und «post meri-

795



diem» (nicht bloß Akademiker drücken sich so aus, es ist weit verbreitetes

Sprachgut).
Amerika steht unter der permanenten Anklage, das Geld als das Maß aUer

Dinge und Werte, sogar der geistigen, anzusehen. Dem Fremden erscheint dies
als unwiderlegbares Axiom, obwohl er die Geldbeflissenheit (Moneyminded-
ness) anderer Nationen nicht unterschätzen möchte. Denn vergebUch sucht er
in der «freien», aber auch in der «nicht freien» Welt nach einem Volk, das

Geld geradezu verachten würde. Aber immerhin: es mag da verschiedene
Grade geben. Der Fremde, der unparteiisch bleiben möchte, hält sich vor
Augen, daß in der Pionierzeit für das sich erst entwickelnde Land die Erwerbung
ansehnlichen Besitzes nicht bloß der individueUen Habgier diente, sondern
immer auch einen wichtigen Gemeinschaftswert darstellte. Das ist eine Über-

Ueferungserscheinung. Goethe, der jener Pionierzeit noch nahestand,
übernahm sehr bezeichnenderweise im «Wilhelm Meister» seine geseUschaftUche
Grund-Doktrin «Besitz und Gemeingut» ausdrückUch von Amerika. Wo aber
in Amerika in diesem Sinne verfahren wird (und die zahlreichen öffentlichen
Stiftungen der MilUonäre und MiUiardäre gehören hieher), entspricht dies
antiken Vorbildern. Polybios berichtet von den römischen Geldmagnaten, daß
sie ihre Schätze nicht allein, sondern für das Gemeinwesen verbrauchten. Hero-
des Atticus in Athen, Agrippa in Rom wandten Riesensummen für öffentliche
Bauwerke auf. Sokrates bemerkte zu Xenophon, er sei nicht bloß von dem
Wunsche beseelt nach Kraft, nach Ehre in der Bürgerschaft, nach WohlwoUen
bei den Freunden und nach Errettung im Kriege, sondern er wünsche reich
zu sein, um die Götter und Freunde auf vornehme Weise zu ehren, diesen
beizustehen und die Stadt nicht ohne Pracht zu lassen. So wird von dem griechischen

Prototyp der Humanität der Begriff «Besitz »»(/Gemeingut » sanktioniert,
keineswegs aber ein diogenisches Habenichtsdasein.

Einer unbegrenzten Hochachtung des Privatbesitzes sind amerikanische
Klassiker der Literatur wie Emerson, Whitman und besonders Thoreau ebenso

entgegengetreten wie Plato, der das Privateigentum beschränken und es der
regierenden Kaste überhaupt absprechen mochte, oder Aristoteles, der den
Erwerb großen Reichtums und großer Macht als Hauptübel und Quelle aUer

Hybris erkannte, oder Aischylos, der (in den «Choephoroi») klagt, unter den
SterbUchen sei der Erfolg zum Gott geworden, mehr als Gott sogar, obschon
der Dike Zugriff unausweichUch bevorstehe. Schon bei Hesiod ist der Besitz
führend. Pindar ist dem Golde wohlgesinnt. Und nun gar die Römer! «Homo
Justus nunquam cito dives » zielt unmißverständlich nach dem Kern des Übels.
Cato bezeichnet denjenigen «als ruhmeswürdig und göttlichen Geistes voU,
dessen Rechnungsbücher bei seinem Tode zeigen, daß er mehr hinzuerworben
als ererbt habe». Der Alte empfahl schon dazumal korporative Sicherungsformen

von Investitionen. Er — nicht die Amerikaner — ist der Erfinder der
«Mutual Funds». Weshalb hätte das beginnende Christentum einen so starken

796



Akzent darauf gelegt, daß es unmögüch sei, Gott und dem Mammon gleichzeitig

zu dienen.

Heutzutage will es nicht mehr scheinen, als ob den Grundübeln dieser Welt
von der Pohtik aus abgeholfen werden könnte, die ja — gleichgültig welcher
Observanz — zu jenen Übeln selbst gehört. PoUtik, das mit der PoUs, breiter
gesehen dem Gemeinwesen, der Res pubUca Zusammenhängende, war dazu

bestimmt, jene GesetzUchkeit hervorzubringen, die die Macht darsteUt und

zugleich bändigt, die SelbstverwirkUchung der geordneten Freiheit. Die eigentliche

Triebkraft der amerikanischen Revolution von 1775 war weniger die
Abwehr britischen Kolonialdrucks als das Bedürfnis nach selbstbestimmter Freiheit

und nach jener Isonomie, die während der Blütezeit der griechischen
Freistaaten im Schwange war und von deren Geschichtsschreibern, Denkern, Rednern

und Dichtern als das Um und Auf der Menschenwürde gepriesen wurde.
Mit Recht verglich deshalb Wieland die rebellierenden Amerikaner «den
besten Helden und Heldinnen des Plutarch» und sehr zutreffend sahen Byron
und Chateaubriand in Washington die Reinkarnation eines antiken Helden.

Ein grundlegender Unterschied: den Freien und Gleichen Amerikas sollte
der Staat den sichernden Daseinshintergrund bieten, nicht aber Ausgangs- und
Zielpunkt allen öffentUchen und privaten Strebens und Handelns sein wie bei
den Griechen, aber auch den modernen Despotien. Selbst wenn Staat und
Gemeinschaft sich in einer Verteidigungshaltung finden, kann in Amerika immer
nur von einem Dienst des Individuums, keinesfalls von seiner Unterwerfung,
von einem «bhnden Gehorsam» die Rede sein. Von Rom bezog man die
Teilung der Gewalten, wobei am Ende praktisch eigenthch der Senat regierte
(dort wie hier). Obschon sich Jefferson gegen Piatos Staatsutopie ausspricht,
waren die Gründer des amerikanischen Staatswesens doch von dem platonischen

Gedanken geleitet, daß unter den Bürgern «ein Wettkampf des Nicht-
herrschens» obwalten soUte, wie er sonst um das Herrschen bestünde. Zum
dynamischen Prinzip des poUtischen Lebens wurde Solons Forderung nach
Parteinahme erhoben. (Goethe über Solon: NeutraUtät in entscheidenden Fragen

der Gemeinschaft ist ein Sich-Überheben und daher versteckte Tyrannei.
Ferner: «Des tätigen Manns Behagen sei Parteihchkeit. ») Die Orgien der
amerikanischen Wahlkampagnen und die Wahlkongresse der Parteien haben mit
ihren Aufzügen und Redeextasen etwas geradezu Bacchantisches. Hier zeigt
sich auch wiederum das Agonale, das ohne Freiheit und Gleichheit undenkbar
wäre. Wenn Patrick Henry 1775 die Kolonie Virginia mit dem Schrei alarmierte
«Giv me Uberty or give me death», so entsprach dies dem Geist der mit den
Persern kämpfenden HeUenen: «Die Freiheit ist unsere Losung, und wir werden

sie verteidigen, solange wir leben...» «Wenn die Schlacht beginnt, so
denke jeder vor aUen Dingen an die Freiheit...» «Wenn das Volk herrscht,
so hat dies den allerschönsten Namen, nämUch: Freiheit und Gleichheit.»
AU dies bei Herodot. In gleichem Sinne läßt Euripides in seinen «Hiketides»

797



den Theseus als Begründer der athenischen Demokratie die freie Stadt mit
gleichem Stimmrecht preisen. Die Rede des Perikles auf die gefallenen Athener
mit ihrer Eulogie der demokratischen Tugenden Athens wird in der Fassung
des Thukidides immer wieder in Amerika zitiert.

Dem griechischen Demos waren selbst die verdienstvollsten Bürger und
Staatsmänner nicht unverletzlich, sondern dauernd den schwersten Anklagen,
Angebereien und Investigationen wegen Veruntreuungen, Gottlosigkeit,
Unfähigkeit, Verrat usw. ausgesetzt. Aber eben diese mißüche Erscheinung war
eine der Kehrseiten des Systems, das — wie in Amerika — scharf auf der Hut
sein mußte gegen das Überwuchern der Rolle und Macht des Einzelnen.
Konnte doch auch der Bedeutendste den normalen menschUchen Schwächen

unterliegen, besonders der Besitzgier. In jedem Falle aber mußte jede allzulang
andauernde einseitige Machtkonzentration in der gleichen, wenn auch noch so

vorzüghchen Persönbchkeit eine Bedrohung der Demokratie darstellen. Von
den griechischen und römischen Systemen stammt der in Amerika übhche

periodische Wechsel von Amtsfunktionären auf Grund des VolkswiUens. Ferrerò

(der das alte Rom und das moderne Amerika verglich) führt die judiziäre
Selbständigkeit des Richters in Fällen, wo das Gesetz nicht zureicht oder Lük-
ken aufweist, auf den römischen Magistrates zurück. Wenn aber Burckhardt,
das viele und feierliche Schwören der Griechen hervorhebend, meint, «kein
anderes Volk habe so reiche Eidesquantitäten aufzuweisen », so würde ihn das

moderne Amerika widerlegen, wo der Eid bei jeder Gelegenheit ebenso sehr an
der Tagesordnung ist wie die Meineidprozesse.

Eines kann man von den Amerikanern mit Sicherheit sagen, denkt der
Fremde : sie führen zwar Kriege, aber sie sind keine Militaristen. Sie heben den

Wettkampf, aber nicht den Krieg. Sie weichen der hitzigen Kontroverse nicht
aus, aber sie sind nicht um jeden Preis streitsüchtig, und auch das «Free for
AU » der Wildwest-Filme ist eher ein grobschlächtiges, schießfreudiges Ballett,
bei dem am Ende der Böse mit dem schwarzen Schlapphut durchlöchert wird,
weil er dem Guten mit dem weißen Fünfgallonshut unrecht tat. Wenn sie

schon Krieg führen müssen, dann tun es die Amerikaner weniger aus
Feindseligkeit, als weil sie glauben oder sich einreden lassen, es müsse ein gewisser
«Job» ausgeführt werden, für den man im Augenblick als Instrument eben

nur den Krieg zur Verfügung habe, der übrigens im amerikanischen Gemüt
sehr bald alle Attribute des Sports annimmt, seine Rücksichtslosigkeit, aber
auch seine Fairneß. Wenn nun Rom eine militärische Zivilisation mit
administrativen und wirtschaftUchen Nebenaspekten war, so ist Amerika eine wirt-
schafthch-administrative Zivilisation mit zeitweihgen miUtärischen
Nebenaspekten. Und trotz so mancher Kriege erachten die Amerikaner — ebenso wie
einst die Griechen — den Frieden immer als das kostbarste Gut. Mitten in den

Kämpfen der «Ilias» preisen die Krieger die Segnungen des Friedens. Für
Herodot ist der Krieg nur ein Mittel zur Bewahrung der Freiheit, ein «Job»

798



also, und der Friede jener natürhche Zustand, in dem die Söhne ihre Väter,
nicht aber die Väter ihre Söhne begraben. Dem «Polemos Pater Panton» des

Herakht steht seine eigene Erkenntnis gegenüber, daß die kosmische Einheit
auf Frieden und Eintracht beruhe. (Skeptiker mögen freiUch fragen, ob es

solche Einheit anders gebe als in der Idee.) Auch mitten in Kriegszeiten ließ
Athen den oppositionellen Stimmen freien Lauf (Xenophon; Aristophanes).
Das gleiche trifft auf Amerika zu, wo man genau weiß, daß es das größte Unheil

der Demokratie wäre, die Meinungsfreiheit zu drosseln und die Opposition

zum Verstummen zu bringen. So war es Aischylos verstattet, die Tragik
des Erbfeindes, der Perser, herzergreifend auf die Bühne zu bringen, ihm
dichterisch Größe zu verleihen; und Euripides klagte in den «Troades» die brutale

Gewalt gegen Schuldlose an kurz nach dem imperialistischen Gewaltakt
seines Heimatstaates gegen Melos. In jeder großen Gemeinde ereignet sich
stets auch viel Irrtum und Unrecht, aber das Kriterium der Freiheit zeigt sich

darin, daß es auch nie an öffentlichen Stimmen der Anklage mangelt, daß die

Hoffnung nicht endet, Unrecht und Lüge am Ende doch durch Recht und
Wahrheit zermürben zu können.

Die Griechen waren keineswegs, was wir «ein fleißiges Volk» nennen würden.

Arbeit war verächtlich und Obliegenheit der Sklaven. In Amerika
hingegen gilt die Arbeit geradezu als das Siegel des freien Mannes. Er arbeitet im
Schweiße seines Angesichts ohne Unterlaß für ein leichtes Leben und für
seine Weekends, an denen er meist ebenfalls schwer in Haus, Garten und
Garage arbeitet und dabei beteuert, dies sei Erholung von der Arbeit. Aber er
arbeitet, was und wo er will. Das Los der Gesamtheit wird sich dabei schon

irgendwie ausbalancieren, denkt er. Er ist vielseitig. In der Antike gab es das

nur in Ausnahmefällen (bei Männern; Frauen sind vielseitig von Natur).
Immerhin war Odysseus nicht nur Feldherr, Krieger und Diplomat, er verstand
auch, eigenhändig ein Floß zu zimmern, spaltete sich sein Brennholz und
kochte seine Mahlzeit. Aber weniger an das Griechentum des Mythos als an
das des Logos hat man in Amerika zu denken, wo die Überzeugung herrscht,
daß man alles zu können, alles zu erreichen, alles zu wissen vermag. « Education

» und «Information » sind die geheiligten Grundpfeiler der positivistischen
Existenz. Wissen ist demokratisch. (Jeder Trottel kann es bis zum Wissen

bringen.) Das Genie, das mit der Intuition auskommt, ist verdächtig, unbe-

greifüch und unheimhch, unverdauhch für die immerzu anwachsende
Menschenmasse, die bestenfalls den «Job», das «Making» einer Sache würdigt.
Der Fremde muß an Piatos Wollkronen für die auszuweisenden Genies denken.
Mit Wissen und Pfiffigkeit glaubt sich jeder Amerikaner durchsetzen zu müssen,

das heißt zu den Mitteln zu gelangen, die tieferes Nachdenken erübrigen.
Das Schwere machen wir sofort, das Unmögliche in einem Weilchen. Demut
kann man nicht gerade eine amerikanische Grundeigenschaft nennen (auch
keine hellenische oder römische). Das « smiUng » der Amerikaner ist eine soziale

799



Übereinkunft (auch mit sich selbst) und ist weder mit dem Lächeln archaischer

griechischer Figuren, noch mit dem der Sophrosyne zu vergleichen, die
lächelnd leidet und sogar stirbt.

Doch gibt es eine bestimmte und sehr erfreuUche Art amerikanischer
Bescheidenheit, die sich vor aUem im Sport äußert, in der makellosen physischen
Leistung nach festen Regeln. Die sittigende Bedeutung des Agonalen ist da
dieselbe wie bei den Griechen, ebenso wie das Massenverhältnis (und
selbstverständlich auch das individuelle) zu dieser Leistung oft einem reUgiösen
Emotionalismus ähnelt. Der Preiskämpfer, das Preisteam genießen in Amerika
dasselbe Ansehen wie im Griechenland Pindars. Marianne Moore, eine der
bedeutendsten amerikanischen Dichterinnen, steht nicht an, das Baseball-Team
der Dodgers hymnisch zu verherrUchen. «May the best man win», das Gesetz
des sportUchen Agon gilt zwar nicht auf allen Lebensgebieten (wo in der Welt
wäre dies sonst der Fall?), ist aber doch in Amerika unendlich mehr als eine

sporthche Formel. (Die Sportprofite haben für das Wesen des Sports keine

gewichtigere Bedeutung als die Profite des Kunsthandels für das Wesen der

Kunst.) Bescheidenheit des sporthchen Siegers — und überhaupt jedes
Siegers —, würdiges, womögUch humorvolles Sich-Abfinden mit einer Niederlage

gelten als Pflicht, und «a good sport» genannt zu werden (auch sonst im
Leben) ist die schönste Auszeichnung. Sobald übertriebenes Selbstbewußtsein
sich pathetisch zu äußern beginnt, folgt in Amerika — ebenso wie bei den
Griechen der Antike — unfehlbar der öffentliche Hohn.

Über die Vorherrschaft der Frau in Amerika ist viel und meist Abfälhges
geschrieben worden. Ihr Dominieren beruht nicht bloß auf zahlenmäßiger
Überlegenheit, auf ihrer längeren Lebensspanne, auf dem Besitz des größeren
Teils des Nationalvermögens, auf dem siegreichen Eindringen ins berufUche

und öffentliche Leben und darauf, daß die Frauen die stimuUerenden und
diktierenden Hauptkonsumenten der amerikanischen Produktion darstellen,
sondern auch auf der traditionellen Bedeutung der Frau seit dem Pionierzeitalter,
das überdies zeit- und streckenweise an Frauenmangel Utt, daher die Frau
hoch- und überschätzte, so daß ihr in Gesetzgebung und Brauchtum Vorrechte
zugebilhgt wurden, die mit dem heutigen Stand der Dinge kaum noch vereinbar

sind. Demzufolge hat sich die amerikanische Frau (als Typus) aus der

Opferbereitschaft und Hingabe, die die Pioniersfrau auszeichneten, in die

Richtung eines anspruchsvollen Egoismus entwickelt (dem noch von männ-
Ucher Seite entgegenkommt, was Schopenhauer als «lächerUche Weibervene-
ration» tadelt). Hiezu zeigt uns die Antike keine ausreichenden Parallelen.

Der feminine Reiz berührte die Griechen göttergleich, die Amerikaner trifft
er despotisch, auch wenn ein Menandros seine Geüebte ebenso Glykerion
nennt wie der Boy aus Nebraska die seine Candy, Honey oder Sweatheart. Daß
es auch auf Tenedos Schönheitskonkurrenzen gab und anderwärts in HeUas

Sittsamkeitswettkämpfe und Preise für die besten Haushälterinnen, zeigt eben

800



nur, daß die Frau im Agonalen mitinbegriffen war. Die dirigierende SteUung
der Frau in Haus und Gemeinschaft ist jedenfaUs jenes Moment der amerikanischen

Entwicklung, das sowohl physiologisch und psychologisch als auch

poUtisch und wirtschafthch am aUerernstesten genommen werden muß, die
Ursache der einschneidensten Strukturveränderungen, die teils schon im Gange
sind, teils noch ihrer krisenhaften Auslösung harren. (Beispiel: Uneingestanden
reflektiert sich gedankenlose Koedukation der Geschlechter in der Tragik der
Rassenkonflikte der Südstaaten.)

Es ist nur folgerichtig, daß dort, wo die Frau — also die eigenthche Trägerin
des Lebens — die Szene beherrscht, der Gedanke an den Tod nach MögUchkeit
verdrängt wird. Vom Tod wollen die Amerikaner mögUchst wenig hören. Auf
den ersten Bück erscheint dies wiederum als Gegensatz zur griechischenAntike.
Keinesfalls ist es süß, zu sterben. Die sophokleischen Greise von Kolonos
(ebenso wie Aristoteles im «Eudemos») halten es hingegen «für das Beste, gar
nicht erst geboren zu sein, wenn aber geboren, schleunigst zu den Pforten des

Hades zu gelangen». Plato definiert das Philosophieren als ein an den Tod
Denken und schon die IUas (XVII, 446) beklagt das Dasein, «denn nichts
anderes wo ist jammervoüer auf Erden/als der Mensch vor aUem, was Leben
haucht und sich reget». Wenn man das tägUch miUionenfach und grußartig
ausgesprochene « Enjoy yourself» nicht geradezu als Warnung auffassen möchte

(was es vieUeicht im AUertiefsten sein könnte), so gilt doch zu leben, frei zu
sein und dem Glück nachzujagen (pursuit of happiness) als selbstverständhches
Grundrecht des Menschen, besonders des Amerikaners, der es ja auch als

gottgewollt der Unabhängigkeitserklärung entnimmt und in diesem Punkte
mit der Antike nicht übereinzustimmen scheint. Dennoch heße sich manches

zur Auflösung dieses Gegensatzes vorbringen.
Von Benjamin FrankUn, dem vielleicht optimistischsten aUer Genies stammt

der auffallende Satz, ein Mensch sei nicht zu Ende geboren, ehedem er tot sei.

Und nach Thoreau führen die meisten Menschen ein Leben der stillen
Verzweiflung (quiet desperation). Andrerseits steht den düsteren Manifestationen
griechischer Dichter und Denker nicht weniger Lebensbejahung gleichgewichtig

gegenüber. In der Odyssee (XI) versichert AchiUeus dem ihn im Hades
besuchenden Odysseus: «Lieber schuftete ich in der Welt als Knecht eines

jämmerüchen Bauern, als König zu sein aUer Schatten hier unten im Hades. »

Wenn in der IUas die Menschengeschlechter den Blättern im Walde vergüchen
werden, so wird das Ewig-ZykUsche, also etwas Positives betont. Anaxagoras
zieht unmißverständhch das Geborensein dem Nicht-Geborensein vor.
Euripides bekennt («Hiketides»): «Es gibt in der Welt mehr Gutes als Böses.»
Pindar sing, es sei das Herrhchste, glückhch und angesehen zu leben. «Aieu
Aristeuein », die Isonomie, die Herrüchkeiten der bildenden Kunst und Musik
die Spiele zu Olympia, ja selbst noch das bloße Vorhandensein auch der
inhaltlich klageseügsten Dichtungen: all das sind nicht Kundgebungen krasser

801



Lebensverneinung. So betrachtet verengert sich die Distanz zwischen Amerika
und der Antike in dieser Sphäre.

Sich mit dem Tod zu sehr abzugeben, widerstrebt der amerikanischen
Gemütsverfassung auch deshalb, weil diese sich dem Definitivum überhaupt
widersetzt und das Leben als unaufhörhche Veränderung, als Wechsel,
Umschwung und Bewegung empfindet, denen Beruf, Wohnstätte, Freundschaften,
Ehen, kurz aUes innerhalb einer ganz und gar mobil gewordenen ZiviUsation
ausgesetzt erscheint. Und wenn Jungsein und Jungbleiben den Griechen als

wichtigstes Lebensgut galt, so auch den Amerikanern. Altwerden ist Unglück,
nicht bloß weil es ein Ausscheiden aus Erwerb und Arbeitsprozeß mit sich

bringt. Jedes Absinken der Leistungsfähigkeit deklassiert (außer in FäUen
unverschuldeter Invalidität, die denn zum Objekt der «Charity» werden mag).
Die « Seniority » wird zwar im öffentlichen Beamtenstatus mechanisch aufrechterhalten

(nicht immer zu sachlichem Vorteil), sonst aber sichert das Alter
keine Privilegien. Mit brutaler Ungeniertheit pocht die Jugend auf ihre
Überlegenheiten.

Der Fremde, der nun das Verhältnis zu Tod und Leben gegeneinander
abgewogen hat, begreift vielleicht jetzt, warum in amerikanischen Beerdigungsanstalten

die Schatten des Todes weggeschminkt und fortbalsamiert werden.
Er muß sich dabei freihch der klassischen Mumienporträts der Antike erinnern,
der Totenmasken auch etwa von Mykene und überhaupt all der embelüerten
Bildnisse und Ideaüsierungen, in denen Antlitze der griechischen Antike, des

Hellenismus, des Römertums und übrigens auch anderer abendländischer

Epochen einer Nachwelt überliefert wurden. So spricht der Amerikaner : «

Solange wir irgend vermögen, sagen wir .Nein' zum Tode, und auch wenn er uns

überwältigt, sind wir noch lange nicht mit dem Leben zu Ende. » Dies eigentlich

ist ein schönes Beharren, das — nehmt alles nur in allem — dem Menschen
nicht übel ansteht.

Aus der ersten Hauptphase der amerikanischen Literatur, die in der ersten
Hälfte des vorigen Jahrhunderts wesentlich in der Schule von Concord
kulminierte, ist der griechisch-römische Lehrgang nicht wegzudenken. Bei Emerson,

Thoreau und Hawthorne begegnen wir ihm ebenso wie bei MelviUe und
Poe. Man kann aber noch weiter zurückgreifen und füghch behaupten, daß

in Franklins Almanachen und in den sittbchen und praktischen Ratschlägen
seines « Poor Richard » der Geist der « Erga kai Hemerai » eine in den Anfängen
begriffene Nation leitet. Im weiteren Verlauf der Entwicklung werden abwechselnd

entweder die Griechen oder die Römer als Vorbüder in den Brennpunkt
geschoben, zuweilen beide, denn die Antike als Einheit zu sehen gehörte zu
den Perspektivenverschiebungen des Zeitalters (ein jedes hat seine eigenen).
Whitman (in «Democratic Vistas») steht griechische Helden als Beispiele auf,
«demokratische Athleten». Oüver Wendell Homes (in «The Autocrat at the
Breakfast Table») proklamiert: «We are the Romans of the modern world,

802



the great assimilating people. » Er ist hiemit weder der erste, noch bleibt er
aUein. Schon 6 Jahre vorher (1852) forderte ein Deutsch-Pennsylvanier die

Weltrepubhk der Zukunft ausgehend von den Vereinigten Staaten, dem

«neuen Rom» (The New Rome or the U. S. of the World).
Griechentum und Römertum wirkt nicht minder machtvoll in die

zeitgenössische amerikanische Dichtung. O'NeiU verpflanzte die Orestie nach New
England, Robinson Jeffers schuf grandiose Neugestaltungen euripideischer
Dramen, Geist und Stoffwahl bei Thornton Wilder erheben sich wesenthch aus
antiken Humanitätsbegriffen, Schicksalen und Landschaften. Edna St. Vincent
Millay, Edwin Arlington Robinson, die geniale H. D. (Hilda Dooüttle) sind
in Geist und Form der Antike verpflichtet. Im «Literary Supplement» der
Londoner «Times», das jüngst der amerikanischen Kultursituation eine
umfangreiche Sondernummer widmete, wurde mit Recht hervorgehoben, daß die

neueste amerikanische Dichtung (nicht bloß die Lyrik) von antiken Anregungen

ausgehend auf ein frühes amerikanisches Lebensgut zurückgreife. Der
Fremde, der nach so vielerlei Erwägungen kein völlig Fremder mehr ist, geht
noch weiter. Es ist mehr als « Zurückgreifen », es ist Lebensfarbe, die unter der
wechselnden Zeitschminke immer wieder hervortritt.

Die Amerikaner heben das Theater mehr als die Lektüre. Sie sind eher

Augenmenschen (wie die Griechen). «Showbusiness» ist hochgeachtet, die
Stars sind gehebt. Sie werden nicht bewundert, weil sie astronomische Gagen
erhalten, sondern sie erhalten die Gagen, weil sie weithin bewundert werden.
Es gibt großartige, buchstäblich alles könnende « Entertainer », männUche und
weibhche. Und wer die Nation am besten unterhält, hat bei ihr die größten
Chancen. Das geht bis tief ins Pohtische. Darin lag die Gefahr, die von einem
Senator McCarthy ausging. Wer aber anfängt, die Nation zu langweilen, ist
erledigt, er sei, wer er sei. Dies bezeichnete McCarthys Ende.

Kino, Radio, Fernsehen sind heute im Dienst des allumfassenden
Showbusiness. «Ödipus» oder «Antigone» werden an einem Abend von mehr
Menschen gesehen, als in sämthchen Aufführungen in sämtlichen Theatern
der Erde seit Sophokles zusammengenommen. Dennoch ist der Anteil dieser
Medien am eigentUchen Kulturvolumen bedingt. (Man vergesse nur nicht,
daß auch die überwältigende Mehrzahl aUer in der Welt gedruckten Bücher
nicht GipfeUeistungen der Literatur, sondern Unsinn und Schund bietet.) Aber
vermöge seiner neuen und jedermann zugänglichen Medien ist der Amerikaner
auch im entlegensten Dorf zu jeder Tages- oder Nachtzeit behebig mit dem

großen Welttheater konfrontiert. Trotzdem sind die Sprech- und Singtheater
in den Städten immerzu auf Monate hinaus ausverkauft.

In Griechenland genoß die Kultur offizielle Förderung, die auch den Dichter
besoldete und das Theater zur staatlichen Anstalt machte. Diese VorsteUung
verursacht dem Amerikaner eine Gänsehaut. Einer staatUchen Kontrolle zieht
er die sinnloseste und schreiendste Reklame jedes privaten Sponsors vor.

803



Staatbche Förderung der Kultur würde sehr rasch auch in staatUche Lenkung
und Bevormundung umschlagen und die Künste zum SpielbaU parteipoUtischer
Tendenzen erniedrigen. (Hierin wird Plato nicht gefolgt, der die dirigierte
Literatur früher anregte, als sie die Russen einführten.) Daß aber in Amerika
die Meinung verbreitet ist, man könne das Dichten und SchriftsteUern lernen,
erscheint dem Gast nicht komisch. Erstens ist man in Amerika überzeugt, es

heße sich alles erlernen. Und zweitens gab es ja auch in Griechenland Schulen

zur Erlernung des Dichtens. Kein Genie allerdings schuf je das Ewige auf
Grund des Kursus. Aber wer braucht schon Genies für den Tagesbedarf?

Die Antike sah Wissenschaft und Kunst als Einheit. Kunst hieß «Tedine »,
Technik also, vielleicht in gehobenem Sinn, und der Künstler war Meister
schöpferischen Handwerks. Noch im Spätmittelalter wurden Künstler den

Handwerkergilden zugewiesen. Die Ablösung und Autonomisierung der
Technik, ihr Erobern fast der ganzen Lebensweise und Erzeugung mit aUen

hieraus hervorgehenden industriellen, kommerzieUen und soziologisch
bedeutsamen Folgen, das was man eben «Technische Zivilisation» nennt, war
einer der schwersten Abbruchsvorgänge des antik-christlichen Lebensgrunds.
Thoreau erkannte die Gefahren dieser Eruption («Wir fahren nicht auf der
Eisenbahn, sie fährt auf uns»). Vor der Geschichte wird das gegenwärtige
Zeitalter nicht mehr von der Literatur und den Künsten repräsentiert, sondern
von Technik und Wissenschaft. Aber als Bedürfnisphänomene einerseits

schöpferischer, andrerseits aufnahmswilUger Individuen werden Kunst und
Literatur weiter bestehen (und wahrscheinUch wird ihnen solche Einschränkung

zugute kommen).
Die mechanische Intensivierung der Kräfte und das heftige Streben nach

Aufhebung zeit-räumhcher Distanzen steht im Gegensatz zur griechischen
Antike, die wenig Sinn hatte für übersteigerte mechanische Kraft und
Geschwindigkeit; aber nicht zur römischen. Als Straßenbauer, Brückenbauer,
Schiffsbauer, überhaupt als Architekten und Ingenieure können sich die
Amerikaner getrost als Nachfolger der Römer betrachten. Hier sei ein subtiler
Zusatz genehmigt, der Goethes «Materiahen zur Geschichte der Farbenlehre »

entnommen ist: «Stationäre Völker behandeln ihre Technik mit Rehgion. Sie

gehen mit einer Art Naturlangsamkeit zu Werke ; dadurch bringen sie Fabrikate
hervor, welche bildungsfähigeren, schneU vorschreitenden Nationen unnach-
ahmlich sind. Nur die technisch höchstgebildeten Völker, wo die Maschinen
wieder zu verständigen Organen werden, wo die größte Genauigkeit sich mit
der größten SchneUigkeit verbindet, solche reichen an jene hinan und
übertreffen sie in vielem. » Goethe, der oft genug an Amerika dachte, tat dies
vielleicht auch diesmal. Der Gast fragt sich, ob mandenn schon so weit sei. Aber schon
aUein die FragesteUung ist beunruhigend. Das Wort «Fortschritt» mit seiner
drohenden Antiklimax der Selbstzerstörung läßt ihn erzittern. Rund um ihn
gebärden sich alle, als wäre ihnen gar nicht bange. Dem Amerikaner ist Furcht

804



peinUch. «Nichts ist so sehr zu fürchten als Furcht. » (So Thoreau und so nach
ihm FrankUn D. Roosevelt.) Weil dem so ist, rennen unzähUg viele zum
Psychoanalytiker. Der Grieche gab seine Ängste zu und tobte sie aus (Lao-
koon, der sterbende Herakles, Philoktef).

Ferrerò bezeichnet als Symptome des römischen Verfalls die übersteigerte
Urbanisierung und den Drang nach übermäßiger Monumentalität. Andere
Historiker des römischen Untergangs fügen als weitere Anzeichen hinzu:
Übermäßige Zentrahsierung der Autorität, Unsicherheitsgefühl der Individuen bis
hinauf zu den Regierenden, ein hypertrophisches Administrieren und Büro-
kratisieren, das Heer als weitgehend bestimmender Faktor, Korruption,
Angeberei, Horcher an der Wand, ungeheure Besteuerung, panische Reiselust.
Tacitus spricht von den Heucheleien des Senats, der durch Diäten erhalten
wird. Rom ist voU von catiünarischen Beatnik-Existenzen, eine «Urbs venaüs

et mature peritura, si emptorem invenerit» (Sallust). Es ist die Phase, in der
neue und fremde Ideologien ungeachtet aller Verfolgung zersetzend vordringen,

mißachtete Barbaren die Zivilisation vandaUsieren.
Aber der einstige Fremde, spätere Gast und nunmehr schon Einheimische

weiß bereits, daß sich die Erscheinungen nicht mehr vergleichen lassen. Du
frei wie Vogel oder Fisch, worin du hängst das weißt du nicht. Keiner kann

vorhersagen, wie sich das atomare, elektronische und automative Zeitalter auf
die Struktur und die Probleme der zunehmenden Massen, auf ihre Moral und
ihre Pohtik auswirken wird, wie viele und welche Werte von einst überhaupt
auch nur noch spurweise in Kraft bleiben können und welchen Formen und
Begriffen sie zu weichen haben. Amerika ist keine Kolonie Europas mehr, kein
großes Abbild antiken Kolonisationsdranges. Vorzeichen und Begriffe haben
sich verändert, ja verkehrt. Der Prozeß der Dienstbarmachung von Stoff und
Energie, zur Urzeit des Menschen zurückreichend, repräsentiert mit seiner
mehr oder minder großen Sündhaftigkeit und Hybris doch immer nur das

aktive Verhältnis des Menschen zur Natur, daher auch imphzite das des
Menschen zum Menschen. Hier hegt auch immer der Quellpunkt reUgiöser
Wiedergeburten und Befriedungen des Aufruhrs.

Wie aber die Entdeckung und Aktivierung allergrößter Energien in diesem
Verhältnis figuriert, welche Art von Ordnungen sie bewirken wird, läßt sich
heute nicht bestimmen, an keinem vergleichenden Rückbhck ablesen, durch
keinerlei Analogieschluß ermitteln. Denn aUe sozialen Strukturen derGegenwart
(so sehr sie auch — auseinander hervorgehend — einander bekämpfen) gehören
bereits der Vergangenheit an und klammern sich vergebbch an eine Zukunft,
die sie nicht kennen. Ward die Antike überwunden? «Die Natur», so sagte
Demokritos von Abdera, «besteht aus Verbindung oder Trennung ewig
bewegter Atome. » Der Mensch unserer Zeit hat gelernt, die Atome zu wandeln
und so der Natur, der er selbst mit angehört, ein anderes Antlitz zu verleihen.
Seine alten Spiegel zerbrechen. Er wird sich neu erkennen müssen.

805


	Amerika und die Antike

