
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 40 (1960-1961)

Heft: 7

Artikel: Zum Gedenken an Friedrich Nietzsche

Autor: Keller, Wilhelm

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-161114

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-161114
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zum Gedenken an Friedrich Nietzsche

WILHELM KELLER

ANSPRACHE, GEHALTEN ANLÄSSLICH DER ERÖFFNUNGSFEIER
FÜR DAS NIETZSCHE-HAUS IN SILS-MARIA AM 25. AUGUST i960

Sehr verehrte Freunde und Gäste,

Sie haben in liebenswürdiger Weise der Einladung zu der Eröffnungsfeier
Folge geleistet, die der Stiftungsrat des Nietzsche-Hauses nach dem vorläufigen
Abschluß seiner Arbeit und zur Übergabe seines Werkes an die öffenthchkeit
an diesem sechzigsten Todestag Friedrich Nietzsches glaubte veranstalten zu
soüen. Sie bezeugen damit diesem Werk nicht nur Ihr wohlwollendes Interesse,
sondern bestätigen zugleich in einer ehrenden Weise den Sinn der Bemühungen
und den Wert ihres Ergebnisses.

Wer in der unvergleichhchen Landschaft des Engadins verweilen darf,
zumal wenn dies an einem strahlenden Sommertag geschieht wie dem heutigen,
dem wird diese Landschaft immer wieder zu einer Offenbarung durch ihre
zauberhafte StiUe, Lichtheit und Größe. Wer zugleich mit dem Werk Nietzsches

vertraut ist, den umfängt sie mit noch tieferer Bedeutung: Wie ist im
Nietzscheschen Werk gerade diese Landschaft doch Sprache geworden! Wie
sinnbetörend ist dann immer wieder das Erlebnis ihrer Einheit mit der Welt
«Zarathustras». Wie ist sie eins mit dem Triumph über den Geist der Schwere,
über den das Denken Nietzsches hier seine tänzerischen Siege errungen hat.
Eine besondere Bedeutung muß für den Besinnhchen dann aber auch das

Haus haben, das Nietzsche in den entscheidenden Sommern der Jahre 1881 bis

1889, bis kurz vor seinem Zusammenbruch, jeweils bewohnte. Denn es muß
ja das Andenken an ihn in der unmittelbarsten und sinnfäüigsten Weise
ausstrahlen. AUein, bis vor kurzem war für den andächtig Erwartenden die Begegnung

mit diesem Haus eher befremdend und enttäuschend. Das lag nicht an
seiner Unscheinbarkeit, denn diese stimmt durchaus mit der Bescheidenheit

zusammen, die der äußeren Lebensführung Nietzsches eigen gewesen war.
Doch sah das Haus lange Zeit recht mitgenommen aus. Der Raum, in dem der

große Mann gewohnt, und wo er die geistige Ernte seiner unermüdlichen
Wanderungen niedergeschrieben hatte, war unzugänghch. Nichts mehr schien
hier zu leben und zu zeugen von der Existenz, die da dramatisch ihre gewaltigen

Kreise durchschritten und ihre tiefen Krisen durchlitten hatte. Nur eine

701



kleine Tafel, von privater Pietät angebracht, erinnerte etwas linkisch an die

Bedeutung des Ortes.
Wir haben vielerlei Zeugnisse davon, daß diese Enttäuschung manchem

zuteil wurde. Viele fremde Besucher von kultureUem Rang empfanden in
diesem Sinn und gaben dem Wunsch nach einer würdigen Wahrung des Hauses
als geziemender geistesgeschichtlicher Denkstätte Ausdruck. Auch in der
Gemeinde Sils war die Einsicht lebendig, daß ein Schritt in diesem Sinne
geschehen müßte. Als dann Ende 1958 das Haus zum Verkauf angeboten war
und als ruchbar wurde, es könnte durch die Errichtung eines gewerblichen
Betriebes seiner historischen Bedeutung völüg entfremdet werden, bildete sich,

um dieser Gefahr zuvorzukommen, ein Initiativkomitee von besonders aktiven
Freunden des Gedankens und erweiterte sich rasch durch Hinzuziehung von
Vertretern der akademischen Welt.

Der erste Schritt, den die Initianten zu unternehmen hatten, bestand darin,
sich der Sympathie weiterer Kreise zu versichern. Die durchweg bejahende,
ja zum Teil begeisterte Zustimmung, die von Seiten namhaftester Vertreter
der geistigen Welt eingingen, ermutigte zur zielbestimmten Inangriffnahme des

Planes. Als besonders glücklich wurde von allen Befürwortern der Gedanke

empfunden, daß zwei Zwecke in sinnvoller Weise miteinander verbunden werden

sollten. Im Vordergrund würde zunächst die museale Zweckbestimmung
stehen: die Erhaltung des Hauses und zumal des von Nietzsche bewohnten
Zimmers als ehrende Gedenkstätte, und ihre Bereitstellung für den Besuch des

für ein solches Andenken empfänghchen Pubhkums. Mit dieser Zweckbestimmung

aber sollte zugleich eine wiükommene Förderung geisteswissenschaftlicher

und schriftstellerischer Arbeit in unserer Zeit verknüpft werden. Die für
den ersten Zweck nicht benötigten Räume sollten dazu verwendet werden,
um Gelehrte und literarisch Schaffende zu beherbergen, die für eine ruhige
Arbeitszeit oder zur Erholung das Engadin aufzusuchen wünschten und in
dieser für eine besinnliche Erinnerung und Einkehr so günstigen Landschaft
eine Art «retraite spirituelle» suchen. Zumeist ist dieser Menschenschlag ja
nicht mit den materiellen Mitteln gesegnet, die für einen längeren Aufenthalt
zu den übhchen Hotelpreisen am Orte nötig sind. Das Nietzsche-Haus soll sie

zu sehr erschwinghchen Preisen aufnehmen. In hocherfreulicher und dankenswerter

Bereitschaft haben sich diesem Plan eine Reihe von Hotehers mit der

Zusage angeschlossen, zu entgegenkommender Berechnung auch für das

leibliche Wohl dieser Gäste zu sorgen.
Im ganzen, so meinen wir, handelt es sich um eine gute und schöne Institution,

dienstbar dem kulturellen Leben. Aber es ist eine Einrichtung, die
empfindlich ist. Sie muß von den Benutzern mit den nötigen Rücksichten benützt
und von der Institution und ihren Gönnern mit dem nötigen Takt verwaltet
werden. Der Stiftung wird es zu besonderer Genugtuung gereichen, Gäste

beherbergen zu dürfen, die nicht nur würdig sind, die Begünstigung zu beanspru-

702



chen, die vielmehr auch ihrerseits so etwas wie eine Ehrung darin zu sehen

vermögen, in der Atmosphäre dieses Hauses zu verweilen. Und schheßlich
hoffen wir gar, daß das zeitweihge Zusammenwohnen von geistig Schaffenden
fruchtbare Begegnungen und Kontakte zwischen Persönlichkeiten und Fakultäten

im doppelten Sinn dieses Wortes zu bewirken vermöge. Es ist zu erwähnen,

daß das Haus durchaus nicht nur etwaigen Nietzsche-Jüngern oder den

Nietzsche-Forschern, sondern den Geisteswissenschaftern und literarisch Tätigen

überhaupt, in zweiter Linie aber auch den Adepten anderer Wissenschaften
offen stehen soll. Ferner wird es die Sorge der Stiftung sein, vor allem die

jüngere Generation und die heranwachsenden geistigen Talente zu berücksichtigen.

Nach eineinhalb Jahren der Planung, Organisation und InstandsteUung
präsentiert sich das Haus nun heute wie folgt: Das Nietzsche-Zimmer wurde
unberührt belassen. Durch einen glücklichen Zufall sind wir in der Lage, es

mit einiger Wahrscheinhchkeit sogar in seiner originalen Möblierung zu zeigen.
Daneben wurden zwei Räume als Lese- und Sammlungszimmer eingerichtet

und der Grundstein zu einer Bibliothek gelegt, die vor allem Nietzsches
Werke in den Original-Ausgaben und Nietzscheana enthalten soll, sowie eine

Sammlung von Dokumenten und Erinnerungsgegenständen, die zu Nietzsches
Silser Aufenthalt Bezug haben. Es wird das Anliegen der Stiftung sein, diese

Sammlung im Rahmen ihrer Mögbchkeit sorgfältig zu mehren. Sie ist
selbstverständlich für entsprechende Geschenke oder Leihgaben im höchsten Maße
dankbar. Das Nietzsche-Zimmer und dieser Sammlungsraum und der
Leseraum sind allgemein für Besucher im Sinne einer pietätvollen Besichtigung zu-
gänghch. Daneben aber wurden für Gäste zum vorher umschriebenen Aufenthalt

vorerst vier wohnliche Zimmer, eine schöne Halle mit der Vorkehr zur
Selbstverpflegung, die erforderlichen sanitären Einrichtungen sowie eine

Heizung für sommerhche Kälteperioden eingerichtet. Sobald die nötigen Mittel
zur Verfügung stehen, sollen die Wohngelegenheiten unter Ausnützung des

vorhandenen Anbaues vermehrt und die Heizung unter Umständen auch auf
die Möglichkeit des Winterbetriebes ausgebaut werden.

Es gereicht der Stiftung zur hohen Genugtuung, mit all dem nicht nur den
vorher umrissenen Zwecken zu dienen, sondern auch der Gemeinde Sils und
im weitern Sinn der ganzen Talschaft und dem Kanton Graubünden eine

wenn auch bescheidene neue Sehenswürdigkeit und vor allem eine Vermehrung

der Zentren kulturellen Lebens darzubieten. Wir möchten denn auch das

Haus, seine Einrichtung und seinen Geist der pfleglichen Sorgfalt der Behörden,

des Kurvereins und der Öffentlichkeit anempfehlen. Möge von ihm
inmitten des turbulenten modernen Verkehrs und der touristischen Betriebsamkeit

eine Strahlungskraft ausgehen, die zum Ausgleich in der andern Richtung
¦— in der Richtung der Stille, der Besinnlichkeit, der innern und geistigen
Werte — beiträgt.

703



Daß der gesamte Plan reahsiert werden konnte, war in erster Linie davon
abhängig, daß die erforderhchen Mittel vorhanden waren. Die Beschaffung
derselben — denn der Stiftung stand kein eigenes Stammkapital zur Verfügung

— war bei weitem schwieriger, mühsamer und arbeitsreicher als die

Konzeption der Idee selbst. Der Zustrom der materieUen Unterstützungen war
auch bei weitem zögernder als derjenige der Ermutigungen und der ideellen
Sympathiebekundungen. Unsere Werbung erstreckte sich auf private Gönner,
auf Institutionen und Behörden und auf die Wirtschaft. Den größten Beitrag
stiftete aus den Bundesmitteln, die sie verwaltet, in sofortiger, schöner
Hilfsbereitschaft die Stiftung Pro Helvetia. Die angegangenen Kantone waren
zurückhaltend. Von Privaten gingen Beiträge von bescheidener bis zu, je nach den
Verhältnissen, sehr beachtlicher Höhe ein. Es reagierten positiv die Banken,
die Industrie, die Versicherungsgesellschaften, leider aber nicht alle Angegangenen

und leider nicht alle in dem erwarteten Ausmaß.
Von Anfang an war die Meinung des Stiftungsrates, daß, gemäß dem Anlaß,

Ursprung und Sinn der Stiftung, die Beteiligung international sein soüte; wie
die Stiftung ja auch wiederum zu internationaler Verfügung stehen würde. Vor
allem lag ein großes Gewicht unserer Hoffnungen auf Deutschland; war die
Schweiz ja doch nur die Wahlheimat des deutschen und für die deutsche
Kulturwelt im ganzen bedeutsamen Philosophen gewesen. Unsere Werbung
konnte aber in Deutschland erst später einsetzen und erwies sich daselbst bis
heute als weniger wirksam. Seit einigen Monaten besteht nun, dank der
hingebenden Bemühung unseres Mitgheds, Herrn Dr. Neinhaus, alt Landtagspräsident

von Baden-Württemberg, ein Verein mit Sitz in Stuttgart, der unsere
Verbindungsstelle in Deutschland darstellt und uns die Werbung in Deutschland
in bereits wirksamer Weise abgenommen hat. Der anfängliche Mangel an
Durchschlagskraft mag damit zusammenhängen, daß der Sitz der Stiftung schUeßUch

ja eben doch im deutschen Ausland hegt. Nicht unbeteiligt war aber wohl auch
der Umstand, daß für viele auf dem Namen Nietzsches noch der Schatten jenes
Mißbrauchs lastet, den der Nationalsozialismus mit ihm getrieben hat. Ehrend
erwähnen möchte ich insbesondere, wiederum neben privaten Spenden, die
Zuwendungen aus einigen deutschen Verlagen und Wirtschaftsorganisationen
und vor allem den Beitrag des Außenministeriums in Bonn sowie denjenigen
des ehemaligen Bundespräsidenten, Professor Heuß, und denjenigen des

Kultusministeriums von Baden-Württemberg. Die Mittel, die uns bis heute im
ganzen zugegangen sind, belaufen sich auf rund Fr. 125 000.— und stammen

zu ziemlich genau zwei Dritteln aus der Schweiz und einem Drittel aus
Deutschland. Das Mißverhältnis, daß sich demgegenüber für diesen Sommer
sogleich vor aüem Gäste aus Deutschland meldeten und berücksichtigt wurden

und kein Reflektant aus der Schweiz, ist darauf zurückzuführen, daß in
der Schweiz die Bekanntmachung über die nunmehr bestehende Bereitschaft
des Hauses unter einer organisationsbedingten Verzögerung geUtten hat.

704



Wir freuen uns darüber, daß die Sache nun steht, aber sie muß dauern und
bestehen können, und das Haus sollte nach den gegebenen Möglichkeiten weiter

ausgebaut werden. Für beides, den Betrieb (eingeschlossen die Instandhaltung

und die Spesen) und für den bescheidenen weiteren Ausbau bedürfen
wir fernerer Mittel und benötigen eine Reserve. Wir hoffen herzlich, daß dieser

Appell von vielen neuen Freunden und Gönnern gehört werde.

Wer ein Werk wie das Vorliegende unternimmt und wer ihm zustimmt,
muß von seiner Berechtigung überzeugt sein und muß sie verteidigen können.
Das ist für den praktischen Zweck, dem das Gebäude dienen wird, nicht schwer.
Wie aber steht es um das Hauptmotiv, ohne das an diesen zweiten Zweck ja
auch nie gedacht worden wäre? Wie steht es um die Berechtigung, das Andenken

an Nietzsche an einer der wichtigsten Stätten seines Lebens durch eine

pietätvolle Pflege aufrechtzuerhalten?
Wenn wir so fragen, fragen wir nach der Bedeutung und der Größe des

Mannes, der heute vor 60 Jahren gestorben ist. Woher aber nehmen wir dazu
die Maßstäbe? Ein Richteramt in Sachen der Größe ist stets eine Anmaßung.
Auch steht es höchstens ranggleichen Geistern zu. Unsere Haltung kann denn
auch nicht eine richtende sein, sondern nur die einer besinnhchen Bereitschaft
zum Vernehmen des Anspruchs, der aus der ungewöhnlichen Existenz an

unsere eigene und an das Menschsein im ganzen ergeht.
Viele unter uns wissen um Nietzsches musikalisches Schaffen, allen ist

vertraut, daß sein Werk Schöpfungen von hohem dichterischen Rang aufweist.
Allein seine Kompositionen wären längst wohl im Dunkel versunken, wenn
es nicht eben der faszinierende Denker wäre, der Sie verfaßte. Und sein
dichterisches Schaffen, ja sogar der verführerische Glanz seiner Sprache, die alle

Erscheinungen scheinender macht, die eine Beschwörungskraft sondergleichen
besitzt und in der Meisterschaft der Zweideutigkeit zugleich die Abgründigkeit
aller Dinge enthüllt, beziehen ihren Sinn und ihre Macht aus der Impetuosität
der denkerischen Leistung. So muß denn hier primär nach dieser gefragt werden.
Aber wie ist der tiefste Sinn und die existenzielle Bedeutung dieses schillernden
Denkens, das sich einerseits in zersetzender Kritik und letztlich in unrealisierbaren

Verheißungen und Postulaten bewegt, wie ist dieser Sinn in einem Grifi
zu fassen?

Nietzsches Denken ist vom ersten bis zum letzten Zug eine ungeheure
Herausforderung an den Menschen. Unbestreitbar hat dieses Denken die

Geistesgeschichte seines zu Ende gehenden Jahrhunderts und der Generationen
seither in einzigartiger Weise erregt und geprägt. Umgekehrt ist es selber ein

sinnfälhger Exponent der geistigen Situation dieses Zeitalters und der Krise,
in der da das Seins- und das Selbstverständnis des abendländischen Menschen
und sein gesamtes Kulturbewußtsein geraten ist.

Was die Wirkung auf die Zeit betrifft, so beruht sie gewiß weitgehend darin,

705



daß Nietzsches scharfe Anklage gegen alle hohl gewordenen Normen und
Formen in der zeitgenössischen Zivihsation und Kultur dem schwebenden

Mißgefühl der Zeit mit greUen FormuUerungen entgegenkam und von der
heimhchen Lust an der Destruktion gierig aufgegriffen wurde. Und ebenso

ist an dieser Zeitwirkung beteihgt, daß die neuen Ziele und Werte, die er an
die Stelle der zerfallenen zu setzen beansprucht, sich im Maßlosen verheren
und eben damit jedem radikal-revolutionären aber gestaltlosen Drang zu einer
neuen und anderen Seinsform einen Ferneraum zu eröffnen scheinen. Allein das

Wesen von Nietzsches Denken ist nicht getroffen, wenn man es nur als das

verführerisch-verfügbare Wortangebot für den Ausdruck dumpfer Nöte oder
hektischer Antriebe des Zeitgeistes nimmt.

Von der Wirkung her gesehen, kann Nietzsches Größe höchst zweideutig
erscheinen. Unbestreitbar ist, daß er dem menschlichen Daseinsverständnis
ungeahnte neue Horizonte eröffnet. Wie er schon in seiner frühen Schaffenszeit

an der Umgestaltung des Griechenbilds arbeitet, der vernunftklaren,
gestaltwilligen Tagseite der griechischen Kultur die antriebsdunkle Nachtseite des

Lebensuntergrundes entgegenstellend, so erschheßt er in seiner zweiten
Schaffensphase ¦— dem « Menschbchen, Allzumenschlichen », dem «Wanderer », der

«Morgenröte», der «FröhUchen Wissenschaft» — durch den Tiefblick seiner
subtilen Entlarvungskunst die verborgenen Hintergründe des sozialen,
moralischen, ästhetischen, religiösen Verhaltens der modernen Menschheit, ihrer
Kultur, ihrer Institutionen, ihrer traditionellen Normen und Werte. Und hier,
in den Schächten dieses «Bergwerks», stößt er allenthalben auf den
Behauptungswillen des Daseins, den er in der staunenswürdigen Mannigfaltigkeit
seiner Verstellungen und Verzweigungen aufdeckt, schon hier in einer
offensichtbch verkürzenden Metapher, auf den «Willen zur Macht» hinweisend. Die
Anstöße, die Nietzsche mit dieser subtilen Analyse der Lebenshintergründe
der zeitgenössischen Psychologie, Soziologie, Anthropologie, Kulturkritik
gegeben hat, sind heute noch kaum zu ermessen; ebensowenig die
Dimensionsbereicherung der modernen Lebensgestalt selbst. Denn immer bedeutet ja ein
Zuwachs im Daseinsverständnis zugleich eine Differenzierung des Lebensgefühls

und eine Wandlung des konkreten Daseins selber.
Aber neben dieser Wirkung des Nietzscheschen Denkens, glaubt man auch

von einer anderen sprechen zu soUen. Wir erwähnten schon den Schatten, der
für viele infolge der politisch-ideologischen Mißbrauchbarkeit dieses Denkens
auf dem Namen Nietzsches lastet. Der Nationalsozialismus hat sich auf ihn als

Geistesahnen berufen, und in der Tat scheint er dazu Anlaß genug zu geben.
Man braucht aus der schillernden Masse seiner Themen nur bestimmte Motive
in Schlagworten zu isolieren: das «Recht des Stärkern», die Ideologie der
vitalen Ehten und des «WiUens zur Macht », die Verachtung der Schwäche, das

Antiliberale, das Antidemokratische in seinem Denken und gar seinen Begriff
von einem höheren Typus, einer höheren Rasse des Menschen. Aber fragen

706



wir im Ernst: wie hätte sich Nietzsche, der Humanist, der zartfühlende Mensch

von unbestreitbarem persönUchen Adel, der Verkünder der schaffenden Freiheit,

des erlesenen Individuums — wie hätte er sich zu der fanatischen Willkür
der reinen Machtbesessenheit, wie zur Heraufkunft des Mittelmaßes, wie zu
der Massenaufpeitschung, wie zu der Herrschaft des Ressentiments und der

Verblendung, wie zum Mangel jeden Adels in der Diktatur der totaUtären
Staaten verhalten, wie gegen die Vernichtung des Europäertums — er der
Antinationale — und wie gegen die Orgien des Rassenhasses — er, der den
ätzendsten Hohn gegen die Antisemiten bereit hatte? Man braucht die Frage
nur zu stellen, um den unterstellten Bezug zerstieben zu sehen.

Nietzsches Denken kann zu allen subjektiven Zwecken mißbraucht werden,
weil sich in ihm zu allen essentiellen Dingen des Lebens die gegenteiUgsten
Behauptungen finden. Aber während dies bei ihm der Haltung entspricht, auf
der Suche nach dem Eigentlichen nichts unversucht zu lassen, wobei jede
Feststellung infolge der Zweideutigkeit der konkreten Begriffe immer wieder
ihre Verneinung hervortreibt und Wahrheit sich nur in der unendhchen
Reflexion enthüllen kann, wird durch diesen Mißbrauch die Wahrheit Nietzsches
selber verfehlt.

Aber auch andere Schatten scheinen Nietzsches Größe fragwürdig zu
machen : Da ist seine Krankheit. Ist nicht das ganze sich so oft ins Extrem
überschlagende Spiel seines Denkens die wahnhaft-genialische Ausgeburt eines

kranken Gehirns — Allein, sosehr ihn seine vegatativen und nervösen Leiden
zeitlebens marterten und ihm die größten Rücksichten in der Lebensführung
abzwangen, so ist doch in seinen Schriften bis kurz vor dem Absturz in die
geistige Umnachtung — bis auf die maßlosen letzten Schriften also — keine

Spur von diagnostizierbarem krankhaftem Denken zu finden; ganz abgesehen

von dem grundsätzlichen Sachverhalt, daß die Herkunft eines Gedankens nie
über dessen Wert und Gültigkeit entscheidet. Wenn die Krankheit bei Nietzsche

eine Rolle spielt, so ist es die, daß sie, als stimulierende Erregung seiner

Existenz, seinen Geist zur verschwenderischen Hergabe seiner äußersten
Möghchkeiten treibt.

Einen Einwand gegen seine Größe könnte man ferner in der Tatsache
finden, daß Nietzsche uns keine eigentlich positiven philosophischen Aussagen von
erfüllbarem Sinn zu geben scheint. Seine positiv gemeinten Losungsworte mit
metaphysischem Anspruch sind allesamt höchst fragwürdig, befremdend und

gar leer: der «WiUe zur Macht» nicht nur als Antrieb des Lebens, sondern auch
als Ziel; der «Übermensch», die «ewige Wiederkehr des Gleichen». Niemand

vermag sie als letzte Seins- und Sollensformeln in einem reahsierbaren Sinne

ernst zu nehmen. Aber ist dies auch überhaupt die Bedeutung, die ihnen nach
dem ganzen Charakter von Nietzsches Denken eigentlich und im Grunde
zukommt?

Der Umstand, daß wir gerade hier, bei den von Nietzsche als positiv ange-

707



botenen Gehalten, in die größte Verlegenheit kommen, muß uns stutzig
machen. Sind nicht vieUeicht wir selbst beim Versuch ihrer Aneignung noch in
Voraussetzungen und in einer Begriffhchkeit und Denkweise befangen, über
die er just hinaus will, und über die er mit dieser Thematik auch schon hinaus
ist? Und müssen wir da nicht, uns seiner Führung besser überlassend, in
nochmaligem Ansatz einen neuen Anlauf versuchen?

Nietzsche weiß sich an einer Wende der Zeit, in der alles wie auf eine

Spitze zu stehen kommt, und in der er sich selbst als einen Katalysator von
äußerster Wirksamkeit versteht ; so zwar, daß er den Sinn dieser Wende
bestimmen und ihr durch sein Denken den Weg weisen will. Sein Verhältnis zur
Geschichte ist nicht die des bloß deutenden systematischen Forschers, der Stein

um Stein zusammenträgt, sondern es ist die des Sehers, der aus vielfältiger
Perspektive eine Fülle von Einsichten verschwenderisch entwirft. Gegen den
bloßen Historismus hat er sich schon früh mit aller Schärfe ausgesprochen, und
bereits da im Sinne des durchhaltenden Grundthemas seines denkerischen
Wollens, nämhch zu Gunsten des sich gestaltfreudig auszeugenden schaffenden
Lebens. Maßstäblicher Hintergrund seines Denkens sind die frühen Griechen,
das vorsokratische und vorplatonische, von der Reflexion uneingeengte Leben.

Gegenstand seiner Kritik ist das spätchristhche, allenthalben in sich verstellte
Dasein, zumal in seiner gefährhchsten Form: in der des deutschen Bürgers.
Sinnrichtung, in der er die Aufgabe der geschichtlichen Entwicklung erblickt,
ist ein neues Europäertum des freien Geistes. — Sein Geschichtsbewußtsein,
in bezug auf die Moderne, ist die erschreckende Einsicht in die seit langem
angebahnte Heraufkunft des NihiUsmus, des Unglaubens, des Sinnzerfalls, des

Ruins aller geltenden Werte, des Verlustes aUen Haltes im Sein. Nietzsche
versteht in scheinbarer Paradoxie diesen Nihilismus selbst als späte Frucht gerade
noch des Christentums, denn dessen Wille zur Wahrhaftigkeit mußte sich
schließlich auch gegen seine eigenen Inhalte wenden. Nietzsches Satz: «Gott
ist tot, alles ist erlaubt », ist dann aber alles andere als ein blasphemischer Aufruf.

Es ist die schhchte Diagnose einer zu Ende gehenden geschichtlichen
Entwicklung: «daß der Kreis der christlichen Gehalte und alle Gültigkeiten zu
gespenstischer Wesenlosigkeit geworden sind » (Jaspers). Nietzsche verkündet
nicht eine banale Gottlosigkeit. Freilich, was fallen will, soll man nicht halten.
Aber der Nihilismus, der demgemäß ein notwendiges Schicksal ist, ist
zugleich doch nur ein Durchgang: eben darum muß er auch radikal vollzogen
werden; aber er wird dann in seinem äußersten Punkt, dem nüchtern klaren
Bewußtsein, daß es nichts ist mit einer vorgegebenen, jenseitigen Bestimmung
des Menschen, zum Appell an den Menschen selbst, mit der Verheißung einer
Götthchkeit, die der Mensch in der Verwirkbchung seiner eigenen höchsten

MögUchkeiten selber zu erreichen hat.
So zeigt sich in allem Verneinen Nietzsches ein Ja als Drang zu Ursprung,

Echtheit und Grund und als die begeisternde Befreiung zu einem Schaffen der

708



Zukunft, in der erst der eigenthche Rang des Menschen sich bewähren und
erwahren kann. Denn jetzt erst, losgebunden von einer übergreifenden
Sinngebung, die das menschbche Dasein nur gleichsam zum Instrument oder zum
in sich selbst nichtigen Durchgang erniedrigt, jetzt erst erhält der Mensch
seinen eigensten, unbeschränkten Selbstwert; aber nicht als eine ihm anhaftende

Qualität, nicht als ein Seiendes in ihm, sondern im Sinn einer bloßen Möglichkeit

und als eine Aufgabe, die er als schaffendes Leben selber zu erfüllen und
zu erreichen hat. Dabei bleibt dieses Ziel für Nietzsche — und eben aus diesem
Grunde — unbestimmbar. Es entzieht sich jeder rationalen Fixierung; denn
diese kann immer nur ein Seiendes oder eine im Sein zwingend angelegte
Notwendigkeit fassen. Eben darum bleibt Nietzsche eine faßhch nachvollziehbare

Philosophie der letzten Ziele, eine Philosophie der positiven Sinn- und
Sollsgehalte schuldig und muß sie schuldig bleiben.

Wo er das Äußerste berührt, vermag er es nur noch in Symbolen, ja in
Mythen : dem Übermenschen, dem Willen zur Macht als Ideal, der ewigen
Wiederkehr des Gleichen. Wer diese Begriffe in einem trivialen Sinn wörtUch nimmt,
hat sie auch schon um ihre mythisch-prophetisch-symbolische Bedeutung
verkürzt und hat ihren eigentlichen Hinweisgehalt verfehlt. Das scheint freilich
wie ein Verhängnis, das mit ihnen unter dem Anspruch der gemeinen Vernunft
unlöslich verbunden ist. Damit stimmt vollauf die Einschätzung zusammen, die
Nietzsche selber der Vernunft entgegenbringt. Seinerseits von einem
unersättlichen Erkenntnis- und Wahrheitswillen beseelt, verwirft er doch zugleich
die Ratio. Er gibt damit zu der Frage Anlaß, ob er nicht neben der einen
Wurzel der abendländischen Daseinsform, neben der christlichen, auch die
andere, die griechische, verwirft und zu überwinden sucht. Wiederum aber ist
seine Vernunftfeindlichkeit nicht eine trivial-antithetische. Sie will vielmehr

nur, in einer Überholung der kleinen Vernunft — das heißt der bloßen Logik
und Intellektuaütät, die eine verengende Perspektive des verengten menschlichen

Daseins ist —, die große Vernunft, die Urteilskraft aus den Instinkttiefen
des eigentlichen, ursprüngbchen und vollkommenen Lebens frei machen. Überdies

aber, und um gleichsam die Zweideutigkeit seiner Erkenntniseinschätzung
vollkommen zu machen, nährt Nietzsche dann doch wieder die entschiedenste

Hoffnung, das Eigentliche, was er zunächst nur hinweisend zu zeigen vermag,
seinerseits schUeßUch doch in einem systematisch, vernunftvollen Aufbau
fassen zu können. Allein er hat diesen systematischen Bau seines Philosophierens

nie errichtet. Auch nicht in der dritten Schaffensphase, in der er seine

letzte Höhe erreicht. Es bleibt bei einer Fülle von Fragmenten, von denen viele

nur Entwurfscharakter haben und bei jenem Bau wiederum verworfen worden
wären. Sein Denken bleibt bis zu seinem Abbruch wie ein Kreisen auf einer

Kugel, von deren Oberfläche aus die verborgene Mitte erreicht werden soll,
wobei eben, um im Bilde zu bleiben, die Vorstöße quer, ja gegensinnig zueinander

Uegen können. Darum stehen immer wieder gegen fast alle Aussagen

709



gegenteiUge Aussagen. Und eben darum muß eine wahre Verstehensbemühung
das Eigenthche nicht in den Aussagen, sondern gerade erst hinter ihrer
widersprüchlichen Verflechtung suchen. Unverkennbar aber ist der eine Grundzug :

Der Drang zur Gestaltung eines Daseins von tieferem Ursprung, strahlenderer
Echtheit, absoluterem Grund, orientiert an der Vision eines Lebens von äußerster

Möglichkeit und freiester Freiheit — dies alles zentriert in dem
konzentriertesten Willen: der Hervorbringung des Menschseins von höchstem Rang.

In diesem Licht verbinden sich aUe die Grundthemen und Grundthesen
Nietzsches nun doch zu eigentümhcher Transparenz. Wir werfen abschließend
einen Bbck auf seine Auseinandersetzung mit der Moral, auf sein Bild vom
Menschen und auf die Ideen, die nun als die zugehörigen, imaginären Leitvisionen

oder Extrapolationen offenbar werden: den Willen zur Macht, den
Übermenschen, die ewige Wiederkehr des Gleichen.

Nietzsche verneint alle positiven Moralsysteme, aUe Bewertungen nach gut
und böse, aUe moraüschen Geltungen, weil er just in ihnen Mittel der
Selbstbehauptung, Mittel des je nachdem direkten oder geduckten und versteUten
MachtwiUens sieht. Sie sind eben darum selber unmoralisch. Die Moralkritik
aber, die diese verborgene Unmoral, diese Unwahrhaftigkeit der Moral ent-
hüUt, entstammt ihrerseits einer höchsten doch wieder selber moralischen
Forderung : der Wahrhaftigkeit. Dies ergibt aber einen Zirkel und führt dazu, daß

so auch die Moralkritik ihrerseits wiederum der Verneinung anheimfällt. Aber
Nietzsche, in diesem Zirkel, stemmt sich gegen diesen Zirkel: er muß im ganzen

gesprengt werden : der Anspruch maßregelnder Forderungen an das Leben,
die Ebene alles «Guten» und «Bösen», muß absolut überwunden werden.
Und dem entspricht als symbohsch-archetypische Leitidee die «Unschuld des

Werdens», das Bild des ungebrochenen, zu sich selbst unbedingt ja sagenden
Lebens in der Fülle seiner höchsten MögUchkeiten. Dessen Wesen aber ist die
schaffende Freiheit. Inhalt und Ziel dieses Schaffens muß Nietzsche jedoch
offenlassen: es ist ja gerade erst existentiell zu ergreifen. — Und nun tritt als

Symbol für dieses maßstäbUche Urbild des Lebens jenseits von Gut und Böse
der Begriff des WiUens zur Macht in jener transzendierenden Bedeutung auf,
in der er nunmehr jedes morabsche Vorzeichen abgestreift hat. Er bedeutet
in letzter Instanz das urbildliche Leben, das als adhge Schöpferkraft im eigensten

Umschwung seine eigenste Höhe erringt.
Nietzsches Denken über den Menschen schwankt von der äußersten

Verneinung des menschbchen Daseins zur leidenschaftlichen Bejahung des Wesens
des Menschen. Er wechselt vom Psychologen, der mit schneidender Kälte
das Niedrigste bloßlegt, zum Propheten, der fordert, neue Sinnweisen
entwirft, den Horizont der Entscheidungen öffnet. Er umkreist die Freiheit
des Menschen, als dessen Mögbchkeit, sich selbst hervorzubringen. Er
bestimmt den Menschen als das «nicht festgelegte Tier», als das wesenhaft
wandelbare Wesen, dessen Sein noch nicht — oder nicht mehr — seine festgefügte

710



Ordnung hat, mit dem es darum nicht schon in Ordnung ist. Eben dies aber
ist zugleich seine Stärke und Verheißung. Die Fähigkeit, sich zu sich selbst

zu verhalten, sich aber auch in Zucht nehmen zu können, die Triebbestimmtheit

des Menschenlebens, die aber zuläßt, daß die Triebe einer Umsetzung fähig
sind — das alles macht den Menschen in einem ursprünglichen Sinn zum Wesen

der Möglichkeit, so zwar, daß der Mensch aus diesem, seinem Wesen her
sich immer wieder über seine je realisierten Möghchkeiten hinaus zu je eigent-
hcheren Möghchkeiten zu erheben vermag, zu dieser Erhebung aber, wiederum
aus diesem seinem Wesen, auch aufgerufen ist. Die Richtung dieses Wegs, das

äußerste Ziel, bezeichnet Nietzsche, gewollt zweideutig, mit dem Begriff des

Übermenschen. Auch dieser Begriff — eine Extrapolation, ein Symbol, ein
Glaubensinhalt — muß notwendig konkret unbestimmt bleiben; aber er
repräsentiert, was der sich selbst überwindende Mensch als Mensch zuhöchst
werden kann.

Zu alldem aber tritt das Bild des Seins im ganzen, das diese Lebensidee und
dieses Daseinsverständnis bestätigt und in eins fundierend übergreift: die
Lehre von der ewigen Wiederkunft des Gleichen; auch sie ist mit einem
Sinngehalt nur erfüllbar, wenn sie nicht gegenständlich verstanden wird. Sie ist,
als ontisches Theorem genommen, durch nichts ausweisbar; ja sie ist als

Vorstellung leer: denn Wiederholungen, wovon die eine mit der andern durch
keinen Bezug, sei es der Erinnerung oder der Wirkung, verbunden wäre, wären
doch wieder wie ein einziges einmaliges Sein. Dennoch muß der Gedanke
einen tiefsten Sinn haben, war er für Nietzsche selbst doch die höchste und
erregendste Offenbarung. Wir erahnen diesen Sinn, wenn wir auch diesen
Gedanken wieder als metaphysisches Symbol nehmen: Er repräsentiert das

unendhche Ja zu sich selbst, das dem Sein im ganzen eigentümlich sein muß,
wenn es in der eben umrissenen Weise rein in sich selbst, in der völligen Immanenz

seiner Realität, die Entfaltung der höchsten MögUchkeit enthält und sich
als solche ereignet und je und je ereignen wiU. «Wiederkehr» ist nur der
uneigentliche zeithche Ausdruck dieses ewigen Ja der höchsten Positivität.

Wir nannten das Denken Nietzsches vom ersten bis zum letzten Zug eine

ungeheure Herausforderung an den Menschen. Darin lag seine Fragwürdigkeit;
eben darin glauben wir nun auch seine Größe zu sehen. Nietzsche ist mit
diesem Denken nicht Vorbild für uns, denn dieses Denken als solches ist nicht
wiederholbar. Er errichtet mit ihm auch keinerlei Vorbild für unser Leben,
denn was er prophetisch aussagt, ist für uns praktisch unvollziehbar. Er hat
mit seinen Theoremen auch nicht den Wissensbestand, die erkenntnismäßigen
Entdeckungen der Menschheit gemehrt. Aber er hat, mit seinen Fragen in den
Menschen hinein und über alle seine konkreten Gestalten hinaus, das Bewußtsein

vom Wesen des Menschen als unendlicher Potentialität, als zugleich gefähr-
detster wie verheißungsvollster und verpflichtendster Mögbchkeit unendlich
vertieft. Seine Größe ist so die Größe einer intensivsten Erfahrung des mensch-

711



lichen Daseins, die die äußersten Pole der Existenz ergreift, exemplarisch
aufschließt und ihre extremste Spannung durchlebt und sie durch ihre Projektion in
das Wort uns selber fühlbar macht. Die Antwort auf diese Herausforderung
aber muß alsdann jeder von uns auf seine Weise selber geben.

Kleine Tierschau

MONIKA MANN

Gorilla

Welch ein Kerl Es ist als ob die Welten sich verschöben, um zu enthüllen ein
gewaltig Einst, das rückwärts und auch vorwärts weist. Es ist, als ob die
Kreidezeit utopisch würde und aus dem Urgetüm ins Morgen steige. Das gilt uns,
das ist ein Schatten meiner selbst, grotesk und schön auf öden unerkannten
Wegen je nach dem Lichte hinter mir und mir voran, hochaufgerichtet,
fäustetrommelnd jetzt die schwarze Zottelbrust und mit dem Bbck ins Feuer der
Vulkane zeigend — das Ungeheuer atmet Herrlichkeit. Ich erröte, beuge mich
vor dem Gorilla : Welch ein Kerl

Die Fliege

Ich will nicht wissen, wievielmal sie mich sekkiert — ich scheue hohe Zahlen,
sie geben mir das Gefühl der Protzerei, nicht angebracht für diese vermaledeite
kleine Plage! Nun läßt sie mich zum Überfluß noch tanzen, gerät ins Feuer
durch die Klatsche gar, zickzackt um mich rum wie toU, surrt donnernd an die
Fensterscheibe. Als sie verschnauft, und ich die FUege töten kann, weiß ich,
an ihre SteUe tritt die Einsamkeit.

Eichhörnchen

Ich kann's beschwören, ich hab sie fliegen sehn — das schwarze und das weiße
Eichhörnchen — nicht mit Federflügeln, mit Flügeln kecker Lebenslust Wie
Amorpfeile flogen sie von Baum zu Baum, schössen spiralenförmig auf- und
abwärts an dem hohen Stamme, nur zum Schein den Boden jetzt berührend
und am Baume der Erkenntnis jäh empor. Was sie in seinen Wipfeln spielten,
entdecke mir, wenn er's vermag, ein Strahl der Sonne!

712


	Zum Gedenken an Friedrich Nietzsche

