
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 40 (1960-1961)

Heft: 7

Artikel: Europa von aussen

Autor: Röpke, Wilhelm

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-161110

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-161110
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Europa von außen

WILHELM RÖPKE

Vielleicht bedarf es einer Erfahrung wie der meinigen, damit die Stellung
Europas gegenüber der nichteuropäischen Welt mit besonderer Deutlichkeit
und Plastik hervortritt. Auf der Mittagshöhe meines Lebens habe ich vier Jahre
lang in Kadiköy, dem alten Chalkedon, auf dem asiatischen Ufer des Helles-

ponts gelebt und fast täglich mit meinen Kindern die Scheide zwischen Asien
und Europa überquert, sie auf dem Wege zur Schule in Pera und ich selber
hinan zur Universität im alten Stambul, und Abend für Abend sahen wir von
unserer Wohnung in Asien die Sonne über Europa untergehen. Was aber wollte
das besagen? Wo endete Europa und wo begann Asien? Und was hatte die

physikalische Geographie damit zu schaffen? Fuhr man mit dem Orientexpreß
nach Wien, so hatte man vielleicht das Gefühl, sich erst auf ungarischem Boden
als Europäer einigermaßen heimisch zu fühlen. Legte man die Reise jedoch in
der umgekehrten Richtung zurück, so mochte einem schon in Budapest manches

asiatisch-orientalisch vorkommen. Kam man zum ersten Male mit dem
Schiff von Brindisi zum Piräus, so tat sich deutlich eine levantinisch-östliche
Welt auf, aber über den türkischen Kaffees am Hafen erhebt sich die Akropolis,
um schnell und dringend daran zu erinnern, daß hier die Hauptquelle der Kultur

hegt, die wir die europäische nennen, und es war in Athen, wo ich in keiner
mir bekannten Sprache dem Kellner begreifUch machen konnte, daß ich einen
Strohhalm für meinen Eiskaffee wünschte, bis mir aus der Ilias das altgriechische

Wort für Schilfrohr einfiel, das sofort die Verständigung zwischen uns
herstellte.

Dazu stelle ich eine andere Erinnerung. Wir hatten einst in jenen türkischen
Exiljahren einen Ausflug nach Brussa gemacht, der alten Osmanenhauptstadt,
die ihre architektonische Pracht und Noblesse in herrlicher Landschaft zu
Füßen des bithynischen Olymps ausbreitet. Als ich, nach Istanbul zurückgekehrt,

einem türkischen Universitätskollegen begeistert von diesem Juwel der

Kunstgeschichte seines eigenen Volkes berichtete, erklärte er mir lächelnd,
daß er nie dort gewesen sei und auch keine Neigung verspüre, meinen Spuren
zu folgen. Was Architektur beträfe, so ziehe er die Pariser Oper vor, und als

ich ihm sagte, daß ich meinerseits mich schämte, den plumpen neuromanischen

Brunnen auf dem Stambuler Hippodromplatz, ein Geschenk Wilhelms IL
an den Sultan Abdul Hamid, mit dem entzückenden Rokoko-Brunnen
Achmeds III. auch nur zu vergleichen, zögerte mein türkischer Freund nicht, sich

641



sehr entschieden für die Berliner Kunstschöpfung 2u erklären. Dazu paßte es

durchaus, daß wir dann bei der Auflösung unseres Haushalts für unseren
europäischen Maschinenteppich und sonstige Greuel die willigsten Käufer fanden,
während wir selber glücklich waren, noch einige prächtige alttürkische Uschak-
Brücken zu finden. So stießen wir auf neue und erregende Fragen, die wiederum

Europa, sein Wesen und seine Stellung in der Umwelt betreffen. Während
wir authentischen Europäer uns von der Häßlichkeit einer Maschinenzivilisation

abwandten, die unsere Kulturgemeinschaft hervorgebracht hat, war es

gerade dies, was Europa ein Prestige zu verleihen schien, von dem wir bis
dahin keine hinreichende Vorstellung gehabt hatten. Was ging hier vor? Was
bedeutet also Europa heute für die nichteuropäische Welt?

Wesen und Grenzen Europas

Damit sind aus persönlicher Erfahrung zwei Probleme abgeleitet, die heute
brennender als je sein dürften. Das eine lautet: Was ist Europa und wieweit
erstreckt sich das, was wir so nennen dürfen? Damit hängt aufs engste das

andere zusammen: Welchen Platz nimmt dieses Europa in der heutigen Welt
ein, welcher Rang kommt ihm zu und wie erscheint es dem nichteuropäischen
Teil der Erde?

Daß, um mit dem ersten Problem zu beginnen, eine geographische Definierung

Europas nur in sehr engen Grenzen Sinn hat und ohne weitere Kriterien
willkürlich ist, bedarf keiner Begründung mehr. Europa ist etwas Geistiges,
was sich in der Weltgeschichte auf einem bestimmten Gebiete begeben hat,
eine durch dieses Geistige bestimmte Kultur, und es ist gerade diese
geistigmoralische Kultureinheit, die den Begriff «Europa» von den kaum mehr als

kulturgeographischen Sammelbegriffen «Asien», «Afrika» und sogar «Amerika»

unterscheidet. Es handelt sich bei den letzteren um propagandistischpolitisch

aufgepumpte Begriffe, die nicht einmal eine rassenbiologische
Substanz haben, während «Europa» eine echte und reale Kultureinheit ist.

Was Asiaten oder Afrikaner sich als Gemeinsames zuschreiben, ist bestenfalls

eine aus der echten Gemeinsamkeit Europas abgeleitete Verbundenheit in
der Auseinandersetzung mit dieser europäischen Kultureinheit und daher etwas
im Negativen Steckenbleibendes, in verwirrender Weise durchkreuzt durch
ideologische Einflüsse, die die einen Asiaten und Afrikaner dem freien Europa
und die anderen dem kommunistischen Gegenpol entgegentreiben. Im übrigen
ist Europa als ein Kulturkreis, als eine der großen Kulturen der Weltgeschichte,
als ein gemeinsames Patrimonium religiös-geistig-moralischer Art und als ein
eigentümliches und die «Europäer» verbindendes Wertsystem nur vergleichbar

mit den einzelnen Kulturkreisen Chinas, Japans, Indiens oder des Islams.
Was «Amerika» betrifft, so handelt es sich um einen sehr verwickelten
Sachverhalt, über den sogleich noch einiges zu sagen sein wird.

642



In der Tat: was Fustel de Coulanges von der einzelnen Nation gesagt hat,
gilt auch von Europa, dies nämlich, daß der wahre Patriotismus nicht in der
Liebe zum Boden, sondern in der zur Vergangenheit der uns umfassenden
Gemeinschaft wurzelt, in der Achtung vor den Generationen, die uns vorausgegangen,

und in dem Bekenntnis zu dem geistigen Patrimonium, das sie aufgehäuft

und uns hinterlassen haben. Je stärker diese Gefühle, um so echter und
lebendiger ist «Europa». Danach ist zu ermessen, wieviel an der heutigen
Begeisterung für «Europa» wirkhch echt ist und wieviel lebendiger «Europa»
trotz allem in der Vergangenheit gewesen ist, als die eigentlichen und gemeinsamen

geistig-moralischen Grundlagen der europäischen Völker — Antike und
Christentum und alles, was aus dieser Verbindung hervorgegangen ist — eine
unantastbare Selbstverständlichkeit waren, während sie heute zum Gespött
von gewissen Intellektuellen geworden sind.

Daß wir die Geschichte der europäischen Völker mit allen ihren Verirrun-
gen und Fehltritten kritisch betrachten, ist daneben eine selbstverständliche
Forderung, wenn wir uns vor einem kontinentalen Chauvinismus hüten wollen.
Aber eine solche kritische Selbstbesinnung widerspricht keineswegs dem Gebot

der Treue zu unserem Patrimonium, sondern setzt diese Kontinuität
schlechtweg voraus, da wir die geistig-moralischen Maßstäbe unserer Selbstkritik

nur diesem Patrimonium selber entnehmen können, ja bereits den Drang
zur Selbstkritik als solcher. Insofern ist eine Schrift wie die von Karl Schmid
«Hochmut und Angst» mit ihrer bis zur Verleugnung der Kontinuität selber

gehenden Aufforderung zur radikalen Metanoia der Europäer paradoxerweise
ein durchaus authentisches Zeugnis dieser so gering geschätzten Kontinuität.

Inhalt, Ursprung und Wachsen dieses Patrimoniums zu beschreiben, ist
hier nicht der Ort. Was uns vielmehr beschäftigt, ist die Frage, ob damit viel
zur Absteckung der Grenzen Europas gewonnen ist. Stehen wir nicht vor dem

Dilemma, daß wir den Begriff Europas entweder geographisch völlig auflösen
oder ihn, wenn wir ihn scharf fassen wollen, geographisch allzu sehr verengen?
Gehören Amerika oder Rußland (sofern wir an diesem Lande ein ideologisches
Substraktionsverfahren vornehmen und ein unter dem Lapilhregen des
kommunistischen Kraters nur verschüttetes Rußland annehmen können) zum
Begriff «Europa»? Wenn aber nicht, wie gedenken wir damit fertig zu werden,
daß beide Landmassen wesentliche Elemente der Kultur mit uns gemeinsam
haben?

Hier gibt es offenbar nur eine mögliche Lösung : zu erkennen, daß « Europa »

als Name eines gemeinsamen Kultur-, Wert- und Gefühlssystems einen sehr

differenzierten, in vielen Facetten leuchtenden und mannigfach abgestuften
Begriff umschließt. Jedes Monolithische, starr Schablonenhafte ist ihm fremd,
und keine Feststellung ist hier zugleich wahrer wie unbestrittener als die, daß

es das Wesen Europas ausmacht, eine Einheit in der Vielheit zu sein, weshalb
denn auch so viele der heutigen Aktionen einer zentristischen «Integration»

643



Europas auf einem tragischen Irrtum beruhen und einem Verrat am europäischen

Wesen nahekommen.

England und Spanien

Der europäische Kulturkreis ist notwendigerweise deshalb ein Bereich mit sehr
unscharfem Rand, weil eines seiner Prinzipien die äußerste Variabilität des

Grundthemas ist. Dafür gibt es kaum ein besseres Beispiel als England, dessen

eigenartige und geradezu überragende Bedeutung für Europa immer wieder
verkannt worden ist. Selbst heute leiden wir — diesseits wie jenseits des
Kanals — noch immer unter schweren Mißverständnissen über das Verhältnis
zwischen dem «Kontinent » und dem ihm geradezu providentiell vorgelagerten
Inselreich. Aber es sollte klar sein, daß England das Wesen Europas als einer
Einheit in der Vielheit aufs deutlichste belegt, denn seine Eigenart ist ebenso
auffallend wie seine Zugehörigkeit zu « Europa » als einem deutlich abgegrenzten

Kulturkreise selbstverständlich. Großbritannien hat sogar die außerordentlichsten

Beiträge zu dem Werke der Geschichte geleistet, das « Europa » heißt,
von dem Augenblick an, da von jenem Inselland das Christentum nach

Mitteleuropa getragen worden ist. In seiner einzigartigen Doppelstellung als eines

Teiles von Europa, der andererseits wieder von ihm durch eine Meerenge von
welthistorischer Bedeutung getrennt ist, hat es in der geistigen, poUtischen und
wirtschaftlichen Entwicklung der europäischen Kultur eine immense,
überhaupt nicht wegzudenkende und durch kein anderes Land zu ersetzende Rolle
gespielt. Die Insellage hat es England erlaubt, von den Händeln des Festlandes

gemessenen Abstand zu halten, innerhalb der europäischen Kultur seinen eigenen

Weg zu gehen und sich ungestört der Expansion über den ErdbaU zu
widmen, durch die ein so großer Teil von ihm «europäisch» geworden ist.

In das unabschätzbare Verdienst, Europa vor asiatischer Willkürherrschaft
und Zerstampfung und damit vor dem furchtbaren Schicksal Rußlands bewahrt
zu haben, teilen sich mehrere Nationen, unter denen die heute vom kommunistischen

Lavastrom erfaßten Völker Ost- und Südosteuropas, die Polen,
Ungarn, Serben und Kroaten eine Ehrenstellung einnehmen. Daß Europa aber
auch vor jeder innereuropäischen Despotie beschützt worden ist und sich so
als Einheit in der Vielheit hat entfalten können, verdankt es vor allem England
und seiner Lage.

Die dafür unerläßUche Politik der wechselnden Allianzen, der kühlen
Reserve, der ständigen Umlagerung der außenpolitischen Gewichte, die als PoUtik
der Balance of power einen zweifelhaften Ruf erlangt hat, all das hätte England
auf dem Kontinent selbst dann unbeUebt machen müssen, wenn eine solche
Politik immer mit höchster InteUigenz und ohne Engherzigkeit betrieben worden

wäre. Der schUeßUche Preis ist die Anarchie Europas gewesen. Um so

dringender ist es, daß England, nachdem diese Epoche der Geschichte abge-

644



schlössen ist, sich selber als Teil Europas fühlt und als solcher von den sich

politisch und wirtschaftUch zusammenschließenden Staaten des Festlandes
anerkannt wird. Nur muß diese Assoziierung Englands in einer Form geschehen,
die der besonderen Lage Großbritanniens am Rande des Erdteils, als Zentrum
der einen so großen Teil des « Europa in Übersee » ausmachenden angelsächsischen

Welt und als pohtisches und wirtschaftliches Bindeglied zwischen

Europa und den übrigen Erdteilen Rechnung trägt. Eine Organisierung Europas,

die England ausstößt, indem sie dieser besonderen Lage nicht Rechnung
trägt, ist ein Akt europäischer Selbstverstümmelung, der nicht streng genug
verurteilt werden kann.

In den meisten dieser Beziehungen ist nun ein anderes europäisches Land
England merkwürdig ähnUch, nämlich Spanien. Auch dieses Land befindet sich
abseits in der halben Isolierung einer geographischen Randlage, mit den Pyrenäen

als Entsprechung des Ärmelkanals, und trotzdem ist es mit einem kaum
auszumessenden Beitrag an die europäische Gesamtkultur und an die historische

Entwicklung Europas vertreten, von Seneca über Ignatius von Loyola bis

zu Ortega y Gasset. Gleichzeitig ist Spanien dasjenige europäische Land, das

in der europäischen Expansion über den Erdball hin eine nur noch mit
derjenigen Englands vergleichbare Rolle gespielt hat, so daß heute die spanische
Sprache mit der engUschen als Weltsprache wetteifert. Über diese Sonderstellung

Spaniens finden sich sehr beredte und aufschlußreiche Ausführungen in
dem auch sonst sehr lesenswerten Buche von Luiz Diez del Corral « El Rapto
de Europa», das jetzt unter dem Titel «Der Raub der Europa» in guter
deutscher Übersetzung erschienen ist (bei C. H. Beck, München 1959).

Europa in Übersee

Damit gleitet unsere Betrachtung bereits hinüber zu der Frage, was es denn

nun mit dem Bereiche auf sich hat, den wir behelfsmäßig als «Europa in Übersee

» bezeichnet haben, also mit Nord- und Südamerika und den übrigen
überseeischen Gebieten, denen die europäischen Eroberer und Siedler das Gepräge
gegeben haben. Wie verhalten sie sich zu dem «eigentlichen», metropolitanen
Europa?

Einer befriedigenden Beantwortung dieser schwierigen Frage kommen wir
zweifeUos am nächsten, wenn wir jene Gebiete als selbständig gewordene
überseeische Filialen des europäischen Mutterhauses oder noch besser als

«Kolonien» im altgriechischen Sinne auffassen, die sich zu Europa so verhalten
wie Syrakus, MarsiUa und Magna Graecia zu Griechenland. Nur sind dazu er-
hebUche Einschränkungen und Präzisierungen zu machen. Wenn in jenen
Gebieten auch das europäische Patrimonium zu einem wesentUchen Element
geworden ist, so doch unter Umständen und Legierungen, die den Unterschied

645



zwischen Amerika und Europa größer machen als denjenigen zwischen den
Kernländern Europas und seinen Randländern England und Spanien. Was aUe

eint, ist immer noch so groß, daß das Wort «Okzident» eine echte ReaUtät

bezeichnet, aber nicht mehr hinreichend, um zu rechtfertigen, daß der Begriff
«Europa» ernsthaft auf jene Pflanzstätten ausgedehnt wird.

Zunächst ist zu bedenken, daß die Kulturdistanz zwischen Europa und
jenen Tochterländern einiges mit dem Umstand zu tun haben wird, daß es ja
gerade die beiden großen Randländer Europas, England und Spanien (plus
Portugal) gewesen sind, die den Hauptanteil an jener Kolonisation gehabt
haben. Ist uns schon England eine Welt für sich, wieviel mehr wird es
Nordamerika sein, und ist schon das Verhältnis Spaniens zu Europa ein sehr eigen-
tümUches und gelockertes, so wird man vom iberischen Amerika nicht viel
anderes erwarten können. Dies letztere um so weniger, als ja hier noch im
FaUe der meisten Länder — mit Ausnahme vor aUem von Argentinien — die

europäische Kolonie mit der von ihr gesteUten Führungsschicht, im Gegensatz
zu Nordamerika, einem indianischen Bevölkerungsstamm aufgepfropft worden
ist, der schon zahlenmäßig stark und oft erdrückend ist und jetzt in manchen
Ländern (so vor allem in Mexiko) diese Überlegenheit auch in der Prägung der
Kultur und Pohtik immer stärker geltend macht.

Erscheint damit Nordamerika biologisch und kulturgenetisch insoweit
«europäischer», so gilt in anderer Hinsicht genau das Umgekehrte. Dies ist
insoweit wahr, als die ibero-amerikanischen Länder ihr europäisches Gepräge
von einer Menschenschicht empfangen haben, die die kulturell-poUtisch-
moralische Kontinuität eines mediterranen KathoUzismus im ganzen bewahrt
haben, während Nordamerika (mit Ausnahme des darin den ibero-amerikanischen

Ländern ähnlichen Franco-Kanadas) seit den Pügrim Fathers von
Menschen geformt worden ist, denen der politisch-reUgiöse Protest gegen jene
Kontinuität gemeinsam war und die einer neuen demokratischen ZiviUsation
zustrebten. So sind denn Mexiko, Taxco, Oaxaca oder Lima für den
Nordamerikaner ein Stück «Old World», das für die Detroits oder Chicagos
überdrüssigen Touristen eine Art von bilUgem und mit indianischer Exotik
gewürztem Europaersatz geworden ist und sie in so großen Scharen anzieht, daß
der Fremdenstrom aus den Vereinigten Staaten zu einer wesentUchen Stütze
der mexikanischen Zahlungsbilanz geworden ist.

Das alles aber hindert die ibero-amerikanischen Länder — mit Einschluß
Argentiniens, das mit seiner Bevölkerung von fast rein europäischem Ursprung
zu einem «Kanada des Südens» bestimmt erscheint — seltsamerweise nicht
daran, aus einer Mischung aus verjährtem AntikoloniaUsmus, aus Ressentiment

gegenüber dem reichen, mächtigen und zugleich so andersartigen Nordamerika
und aus indianischem Exotismus immer wieder der Tendenz zu folgen, in den
Vereinten Nationen die Partei der asiatisch-afrikanischen Völker zu ergreifen.
Damit erhöhen sie die Gefahr, daß die Weltorganisation von New York, in der

646



zwar afrikanische Urwaldstämme, nicht aber Länder wie die Schweiz und
Deutschland Sitz und Stimme haben, zu einem Instrument der Herrschaft der

Nichteuropäer über die Europäer (im weitesten Sinne) wird.
Diesen Bemerkungen, die nichts als Andeutungen sein können, ist die weitere

hinzuzufügen, daß sich in den überseeischen Ländern europäischen Stammes,

die wie Nordamerika und Argentinien fast ausschUeßlich aus Einwanderung

entstanden sind, eine EigentümUchkeit bemerkbar macht, die Ortega y
Gasset mit Überzeugungskraft für den Fall Argentiniens gezeigt hat, und zwar
in seinem Essai «Argentinische Intimitäten» (jetzt in den Gesammelten Werken

I). Solche Länder können nämUch nicht umhin, sich von dem Mutterlande
schon dadurch zu unterscheiden, daß sie im Gegensatz zu diesem, das sich durch
eine «bodenständige und organische Gesellschaft» auszeichnet, das Bild einer
«abstrakten und angeschwemmten Gesellschaft» zeigen. Was alles daraus

folgen kann, mag man bei Ortega y Gasset nachlesen und dabei alle Vorbehalte
machen, die sich aufdrängen.

Es ist kaum zu bezweifeln, daß hier ein wichtiger Schlüssel für das Verständnis

des allgemeinen Unterschiedes zwischen Europa und seinen überseeischen
«Metastasen» bereit liegt. Damit hängt eine andere EigentümUchkeit dieser
«alluvialen» Gesellschaften zusammen, die uns am reinsten im Falle der
Vereinigten Staaten entgegentritt. Im Vergleich zum Mutterkontinent werden
sie nämUch die gemeinsamen Züge und Entwicklungstendenzen in einer
Weise, die man je nach Wertung als «gröber» oder als «reiner» bezeichnen

wird, zum Ausdruck bringen, ohne Hemmungen und Verzögerungen, ohne
«Schlösser und Basalte», «miroir grossissant de l'Europe» (Leo Ferrerò), ganz
der Zukunft und dem Fortschritt hingegeben, Nährboden eines Typs, der sich
im Extrem mit einem Chruschtschew berühren mag, der, vor die Kathedrale

von Reims geführt, sich widerwilüg abwendet und nach Fabriken und Arbeitern

sehnt. Hier mag denn, wie schon TocqueviUe vorausgesehen, die
Entfaltung der modernen MassengeseUschaft freieren Lauf haben, soweit und so

lange sie nicht, wie in den Vereinigten Staaten, von der eigenen reUgiös-
politischen Tradition und von den Spuren einer sich auflösenden Gesellschaftsordnung

der eigenen Vergangenheit noch gebremst wird.

Europäische Weltzivilisation

Noch weiter entfernen wir uns nun von Europa und von dem Kulturkreis, den

es repräsentiert, wenn wir uns Ländern wie der Türkei und dem Bereich des

Islams zuwenden. Gewiß lassen wir hier Europa entschieden hinter uns, und
doch handelt es sich um eine Stufe, wo wir von stärksten Beziehungen der
Nachbarschaft und Kreuzbefruchtung der Kulturen sprechen können,
Verhältnissen von der Art, wie sie in der Einleitung dieser Studie in einer persönh-

647



chen Weise iUustriert worden sind. Noch einen Schritt weiter, und wir stehen

vor der letzten großen Frage, wie sich denn heute die Erde als Ganzes zu
Europa verhält. Triumphiert die europäische ZiviUsation heute nicht über alle
anderen, und ist sie so nicht im Begriff, zum ersten Male eine wirkliche Welt-
ziviUsation zu schaffen? Verwandelt Europa mitsamt seinen überseeischen
Tochterländern nicht heute den ganzen Globus in eine einzige europäische
«Kolonie», allem Ressentiment der nichteuropäischen Völker zum Trotz?

In einem bestimmten Sinne ist das unleugbar der Fall. Es sind europäische
Lebensformen, GeseUschaftssitten und Wirtschaftsformen, die unaufhaltsam
vordringen, bis in die letzten Winkel der Erde. Die ungeheure und einzigartige
geistig-moraUsche Leistung, die Europa verkörpert, hat das Wunder bewirkt,
daß dieses kleine Vorgebirge Asiens zum Mutterhause einer solchen Weltzivilisation

geworden ist, von dem jetzt die ganze Welt, unmittelbar oder auf
Umwegen, die Muster für eine Daseinsweise nimmt, die in Europa entstanden ist
und jetzt als nachahmenswertes Vorbild für aUe Menschen gilt, und mit den
Mustern zugleich die Methoden für die VerwirkUchung dieser Daseinsweise.
Das immer stürmischere und sich immer weniger an autochthone Formen
haltende Drängen der nichteuropäischen Völker nach «Entwicklung» bringt
nichts anderes als dies zum Ausdruck. Film, Mikroskope, Explosionsmotor und
Maschinen — alles Dinge, die alle nur unter den einzigartigen Bedingungen
der europäischen Kultur entstehen konnten und Früchte eines Baumes sind,
dessen Wurzeln nach Athen, Jerusalem und Rom hinabreichen, desselben Baumes,

an dem Religion, Kunst und Wissenschaft des Abendlandes gereift sind —
werden allbeherrschend, und europäische Sprachen werden zum Mittel der
Verständigung für aUe Völker, ja sogar für die verschiedenen Volksgruppen
innerhalb vieler Länder Asiens und Afrikas.

Das alles ist ebenso wahr wie wichtig. Wie kann vom «Untergang des

Abendlandes » oder auch nur von einer geminderten Bedeutung Europas
gesprochen werden, wenn es sich in Wahrheit um einen Triumph handelt, wie
ihn noch kein Kulturkreis errungen hatte?

Aber natürUch ist es ein Triumph recht zweifelhafter Natur. Wie schon Paul

Valéry vor mehr als vierzig Jahren in seinem noch immer sehr eindrucksvoUen
Essai «La crise de l'esprit» bemerkt hatte, kann sich eine solche «diffusion de
la culture» nur um den Preis einer außerordentlichen Verdünnung, ja mögh-
cherweise sogar einer wahren Vergiftung ihrer Idee vollziehen. Ihr Geist selber
aber läßt sich nicht von seinen Wurzeln lösen, die in unserem Falle Christentum,

Humanismus und ihre Derivate sind, und ob sich solche Wurzeln
übertragen lassen, ist eine Frage, die man kaum mit Optimismus beantworten kann.
Eine solche Verkürzung und Verdünnung läßt sich auch daran erkennen, daß
die äußere OkzidentaUsierung der Welt bisher nicht imstande gewesen ist, auch
die internationale Ordnung, die in der Vergangenheit auf dem Grunde des

europäischen Kulturkreises entstanden war, zu einer erdumfassenden zu ma-

648



chen1. Dies ist eine der Ursachen dafür, daß die wirtschaftliche Entwicklung
der nichteuropäischen Länder zu einem so ernsten Problem geworden ist; die
rechtüch-moraUschen Bedingungen versagen jetzt, die eine nach den Regeln
der freien Weltwirtschaft erfolgende Entwicklung voraussetzt. Solange Belgien
die Anleihen des Kongos garantierte, konnte das Kapital für die Entwicklung
dieses Gebietes auf den freien Kapitalmärkten des Westens zu 4 Prozent
beschafft werden, weil dieser Kapitalstrom innerhalb der internationalen
Ordnung des europäischen Kulturkreises fließen konnte ; heute, da der Kongo aus
dieser Ordnung herausgebrochen ist, würde ein Zinsfuß von 20 Prozent nicht
genügen.

Die Gefahr, daß die heutige Okzidentalisierung der Welt sich auf die Diffusion

einer materialistischen Pseudo-Kultur beschränkt, ist um so größer, je mehr
eine solche Verdünnung und Verfälschung auch innerhalb des europäischen
Kulturkreises stattfindet, das heißt je mehr wir selber das Beispiel setzen. Das
ist um so schwerer zu nehmen, als unter der Wucht der Diffusion gleichzeitig
die nichteuropäischen Kulturen zerrieben werden, mit destruktiven Folgen,
für die Japan ein erschreckendes Beispiel Uefert. Wir können uns nur an die

von Toynbee, Luiz Diez del Corral und Christopher Dawson mit verschiedenen
Graden der Zuversicht ausgesprochene Hoffnung halten, daß es geUngen
könnte, den bisher so zweifelhaften und unvollkommenen, ja trügerischen
Triumph der europäischen Kultur auf der Erde zu einem echten und voU-
kommenen zu machen, indem wir ihn über den Bereich der materiellen ZiviU-
sationsformen hinausführen und zur Weltherrschaft der geistig-moralischen
Kultur machen, die von Europa ausgegangen ist.

Dafür aber tragen wir selber vor allem anderen die Verantwortung. Nicht
dadurch, daß wir uns erniedrigen und verkleinern und uns Asche aufs Haupt
streuen, sondern im Gegenteil dadurch, daß wir uns auf die Überlieferung
unserer Kultur besinnen und mit unerschütterlicher Überzeugung zu ihr stehen,
können wir erfüllen, was unsere Pflicht ist, gegenüber uns selber und gegenüber

der Welt, die uns in oft so mißverständlicher Weise zum Vorbild genommen.

Europa ist zum Mutterhaus einer heute globalen ZiviUsation geworden,
weil es der Tradition der so ausgestreuten Kultur am nächsten steht. Daher
ist Europa als ein solches Mutterhaus trotz aller — übrigens nicht zu
überschätzenden — politisch-wirtschaftUchen Schwächung noch immer, ja mehr als

je von einer geradezu ungeheuren Bedeutung, einer Bedeutung, die so groß
ist, daß die Auslöschung irgendeiner anderen vergleichbaren Ländermasse der
Erde eine Tragödie, diejenige Europas aber eine unausdenkbare Katastrophe
für unseren Planeten sein würde. Danach mißt sich unsere Verantwortung,
und daran ist die Richtung abzulesen, in die sie uns weist : die des Mutes, des

Selbstvertrauens und der Treue zu uns selber.

1 Ich muß zur Erklärung auf mein Buch «Internationale Ordnung — heute» (Erlenbach-
Zürich 1954) verweisen.

649


	Europa von aussen

