
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 40 (1960-1961)

Heft: 5

Artikel: Gonzague de Reynold und seine Bedeutung für die Schweiz

Autor: König, Paul

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-161101

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-161101
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Gonzague de Reynold
und seine Bedeutung für die Schweiz

PAUL KÖNIG

Gonzague de Reynold hat am 15. JuU sein achtzigstes Lebensjahr voUendet.
AnläßUch dieses Geburtstages woUen wir uns fragen, was er uns in der
deutschen Schweiz bedeutet, und was wir ihm verdanken. Er wurde in Cressier

ob Murten geboren. Geben wir ihm selber das Wort, wenn es darum geht,
seine ersten, entscheidenden Eindrücke festzuhalten.

Als wäre seine Jugend, seine Kindheit bereits zur Legende, ja zur Sage

geworden, beginnt Reynold seine rückbUckende Schilderung. «Il y avait une
fois, à Fribourg, une vieiUe maison. Dans cette vieille maison ne vivaient que
de vieiUes gens et un enfant. » Diese alten Leute waren die letzten Überlebenden
des Ancien régime. Sie grollten der neuen Zeit und schauten nur in die
Vergangenheit. «Dans cette demeure, il n'y avait donc pas de présent: rien qu'un
passé et un avenir en tête à tête. Pratiquement, une génération manquait.
Pratiquement, le temps s'était arrêté au Sonderbund...» Dieser letzte schweizerischer

Bruderkrieg des Jahres 1847 war hier also in unversöhnhchem Gedächtnis.

Wie zwei besonnte AUeen erstreckte sich die FamiUenvergangenheit vor
dem Auge des Knaben. Wie sah die Geschichte im Licht solchen genealogischen

Gedächtnisses aus, wenn wir bedenken, daß Reynolds väterUche
Vorfahren Offiziere in Frankreich, seine mütterhchen Ahnen Obwaldner waren?

Die alte Schweiz umgab den Knaben leibhaftig. «Et, cette vieille Suisse,

elle ne restait pas enfermée dans la maison comme la vieille France : elle s'échappait

par les fenêtres, elle se prolongeait par la ville, par la campagne; eUe

montait dans l'espace jusqu'à la crête calcaire des Alpes; elle montait dans le

temps, jusqu'à ces grandes batailles dont on m'avait fait récit à la maison et
dont on m'avait montré les images bien avant de m'obliger à retenir leurs
dates à l'école: Marignan, Novare, Morat, Saint-Jacques, Sempach, le

Morgarten. » Und so darf Reynold die schöne FeststeUung machen : «Ainsi, rien
d'abstrait, rien de vague n'est jamais entré dans mon sentiment national. La
Suisse est demeurée pour moi une vision: eUe n'a jamais été une idée. Chose

vue, chose vécue, ensemble et complexe de sentiments naturels et d'images
claires, elle m'est toujours apparue comme un grand spectacle se continuant
à travers les siècles, comme une vie avec son heur et malheur, avec ses for-

491



tunes et ses accidents. Une histoire et une terre: c'est tout, mais c'est assez.»
Ein lebendiges Land mit seiner Geschichte ist die Schweiz für Reynold.

Es war eine ältUche und in der Kontinuität des Geschichtlichen hart gewordene

Gesellschaft, in der dann ein paar beherzte Männer sein soUten, die dieses

Kind in den Geist der Geschichte einführten. Das Schlachtfeld von Murten
war nicht weit vom väterUchen Schloß, und dort gab Oberstkorpskommandant
von Techtermann seinem Neffen mehr als eine sachgerechte miUtärische
Instruktion. Allein, Reynold wurde ein geistiger Fechter. Eine alte Ordnung
vergangener Dinge verteidigte sich in den Eltern wie eine Schanze, zu der sie
das geschlossene Tor sind. Und so ist dann jeder Schritt, den der Nachkomme
tun will, ein Schritt zurück, soll es sein, und er sieht immer zurück, ob er die
Seele aus dieser Verhärtung der geschichtUchen Gestalten herüber rette.

Geben wir ihm noch einmal ausführlicher das Wort, weil uns die
Erfahrungen seiner Jugend interessieren: «C'était à un moment où je me cherchais
moi-même, où je doutais de mon pays. » Reynold hatte in Paris und in Deutschland

studiert. «Dans Paris la grand'ville, où je ne trouvais plus les rois, ni les

gardes suisses veillant aux portes du Louvre et chantant le soir des ranz dans
la caserne de Coubevoie, j'avais eu d'abord le mal du pays. » Langsam jedoch,
nach Überwindung des Heimwehs und einer eigentümUchen Melancholie,
hatte Reynold den Akzent seiner KommiUtonen angenommen, die sich zuerst
über den seinen lustig gemacht hatten. Etwas verwandelte sich allmählich in
ihm. «J'avais subi le charme de vivre dans une cité immense, complète,
universelle, dans un pays qui était pour moi le successeur spirituel de l'empire
romain. » Wurde so Paris für de Reynold zum Inbegriff einer großen
europäischen Stadt, zum Erlebnis der Urbanität schlechthin, so fühlte er andererseits

in Frankreich das Nachleben, ja den geistigen Bestand des Imperium ro-
manum. Wie hatte sich dieser Kontakt ergeben?

«Par les monuments silencieux, en pierre grise», schreibt er, und «par les
douces lignes sans fin des campagnes.» Die Landschaft, die Provinz hatte

Reynold das Gesicht Frankreichs enthüllt. Zurückgekehrt nach Paris, fühlte
er sich weniger verloren, fast adoptiert. «A présent, elles m'étaient révélées,
cette persistance de caractères, cette continuité nationale, cette unité convergeant

vers un centre, dont je ne retrouvais pas, je le croyais du moins, les

équivalents dans mon pays. » Frankreich war ihm in seiner großen, auf ein
Zentrum ausgerichteten Geschichtlichkeit erschienen.

Und dann, unmittelbar darauf, im Jahre 1901, durch den plötzlichen Willen
seiner FamiUe, kam Reynold nach Deutschland. Er schreibt: «Je garderai
toute ma vie à Fribourg-en-Brisgau et à la Forêt-Noire cette dette de
reconnaissance de m'avoir rendu à la vie calme et à la nature, de m'avoir appris à

me promener et à goûter des joies toutes simples que trop de raffinements
intellectuels m'avaient fait oublier. » Reynold lernte hier den nötigen ländUchen
und einfachen Ausgleich zu anstrengenden Studien. Er verwandelte sich auch

492



geistig. «Cependant, peu à peu, je me faisais un autre esprit, une autre âme.

Je négUgeais Chateaubriand pour Goethe, ViUon pour Walther de la Vogel-
weid, la Chanson de Roland pour les Nibelungen, Claude Lorrain pour Albert
Durer.» Diese spontanen und unreflektiert empfundenen Wahlverwandtschaften

überraschen und rühren uns durch ihre persönliche Aussage wie durch
ihre geschichtliche Richtigkeit. Reynold erlebte die ganze Gewalt des geistigen
Deutschland, wie er vorher Frankreich in seinem Anspruch und zwischen-
hinein auch Italien, Florenz und Rom, erlebt hatte. Die Schweiz erschien ihm
auf einmal klein, Zweifel an seinem Vaterland meldeten sich.

«J'étais donc un esprit désorienté, une intelUgence tourmentée, lorsque, un
soir d'avril, il y a bien quarante ans, je débarquai à Bâle. » Er suchte etwas in
dieser Stadt und kam, es positiv zu erfragen. Eine städtische Lehre echt
republikanischen, verwurzelten und dabei weltoffenen Geistes sollte es sein. «Je
cherchais un aimant pour attirer à soi toutes les impressions divergentes et
contradictoires, toutes les tendances opposées dont le chaos pesant alourdissait

ma tête. Je cherchais un point de vue où me placer au milieu du monde,
entre les trois grandes civilisations dont je m'étais enthousiasmé tour à tour:
de ces civilisations j'avais fait des maîtresses; je désirais maintenant une épouse
fidèle. » Das war also Reynolds « Rückzug von Marignano », um mit dem
Hodlerschen Fresko gleichsam ein Sinnbild schweizerischen Geistes anzudeuten,

wie er im Ausland, von der Übermacht fremden Geistes angegriffen,
getroffen, besiegt, seine Heimat mit neuem Herzen sucht und sich aus neuem
Erleben in seinem Vaterlande, aber zugleich in der Welt zurechtfindet.

Für Reynold geschah diese Einkehr in Basel. Er beschrieb sie in dem
Kapitel « La leçon de Bâle » in Cités etpays suisses. Basel im Licht seiner geistigen
Geschichte zeigte dem Schweizer, wie man sich selber und der Schweiz treu und
zugleich Europäer sein könne. — Loslösung von zu Hause, verbunden mit
Widerspruch gegen die vornehme Verwandtschaft, die Erfahrungen Frankreichs,

Italiens und Deutschlands, so kommt Reynolds Leben zu seiner innern
Dialektik. Der Abwendung von der väterlichen Stadt und Republik folgt nach

vielfältigen Begegnungen wieder eine Zuwendung.

Reynold als Literaturhistoriker

Die Histoire littéraire de la Suisse au XVIIle siècle, in zwei Bänden, erschienen

1909 und 1912, bleibt Reynolds Durchbruchswerk. Das ganze Suchen seiner
«Lehr- und Wanderjahre», abgeschlossen von denkbar ausgebreiteten
Forschungen, hat hier sein Denkmal gefunden. Über das hinaus behält das Werk
einen Rang als Hintergrund der SoUdarität der jungen welschschweizerischen

Schriftstellergeneration um die Voile latine, deren geistige Verwurzelung und

493



Formung es wesentlich prägte. Reynold gehört neben Ramuz und einigen
anderen selber zu den Gründern dieser Zeitschrift, die so viel zur nationalen
Erziehung der damaUgen jungen Welschschweizer beitrug. Das Werk selber
ist das Zeugnis einer lebendigen FragesteUung und zeichnet sich durch seinen
Reichtum an Quellen und Kenntnissen aus. Es wurde in der deutschen Schweiz
immer mit besonderem Respekt genannt und hat offenbar seinem Verfasser
den Lehrstuhl für französische Literatur an der Universität Bern eingetragen,
den er von 1915 bis 1932 innehatte. Im ganzen hat aber dieses erste grundlegende

Werk Reynolds nicht die ihm gebührende Beachtung in der deutschen
Schweiz gefunden. Die Tragweite seines Gedankens, der ein ganzes Lebenswerk

im Keim enthält, ist zu wenig gewürdigt worden.
Was aber ist das Besondere an Reynolds Histoire littéraire} Zum einen, daß

uns der Geist des sich selber überwindenden Ancien régime in der Schweiz
nahekommt. Zum andern wird uns die europäische Wirkung eines Albrecht
von HaUer, Geßner und Rousseau faßUch. Sollte das in der Tat das einzige Mal
sein, daß schweizerische SchriftsteUer zu europäischer Wirkung gelangen durften?

Die Histoire littéraire ist ein Musterbeispiel für die vergleichende
Literaturbetrachtung. Weder geht die Suche nach irgendeiner Art von «Nationalütera-
tur», die es schon aus der Vielsprachigkeit der Schweiz heraus nicht geben
kann, noch wird eine Geschichte von Partikularismen und sprachhchen
Provinzialismen gegeben. Wohl aber geht es Reynold um die geistige, von
Geschichte, das heißt Überlieferung und Milieu bestimmte Eigenart, SoUdarität
und Selbständigkeit des betreffenden Schrifttums sowohl deutscher wie
französischer Zunge. Es ist klar, daß Reynold schon von Haus aus einen Flair für
den Geist der alten schweizerischen StadtrepubUken mitbringt, der ihm bei
der näheren Untersuchung nur zugut kommen kann. Es ist die Zeit der letzten
Ausstrahlungen des sich in einigen beherzten Gestalten selber überwindenden
Ancien régime. So steht das rein Künstlerische im Hintergrund, während
größter Wert auf die Wirkungs- und Sozialgeschichte der damals vertretenen
Auffassungen und VorsteUungen gelegt wird.

«Si, au XVIIIe siècle, l'unité nationale n'avait pas existé dans les esprits,
ü n'y aurait point d'Helvétie à l'heure actuelle.» Reynolds Sorge weist aber
nicht nur nach der Vergangenheit, sondern auch nach der ungewissen Zukunft
der Schweiz in unserer Welt. «Un jour se lèvera où la Suisse aura disparu.»
Das achtzehnte Jahrhundert wurde für Reynold vorbildlich in seinem
erzieherischen Willen, in der Klassizität seines erzieherischen Aufbaus — denn so
und nicht anders ist seine Schlußfolgerung verständUch: «Le XVIIIe siècle

est donc notre époque classique...» In diesem Sinne hat er sich auch selber

zu seiner nachhaltigen Wirksamkeit als poUtischer Historiker und Vortragender
entschlossen.

Die eigenartige und einmaUge Tatsache solcher Weltgültigkeit einer Generation

von SchriftsteUern, wie sie die letzte Phase des Ancien régime in der

494



Schweiz hervorbrachte, beruht nicht zuletzt in einer vöUigen Einheit
schriftstellerischen Wirkens und sozialer Verantwortung in einem gegebenen MiUeu,
das aus allen Kräften bejaht wird, dem der gesamt-menschüche Einsatz gilt.
Ihre Weltgültigkeit innerhalb der Kultur des Ancien régime Uegt in der sozialen

Identität von Wort und Sein, das heißt Geist und Wirken. So wurde Bodmer

mit 39 Jahren MitgUed des Großen Rates von Zürich: Diesem gehörte
auch Geßner seit 176 5 an, der zwei Jahre später dann in den Kleinen Rat eintrat

und verschiedene Male als Landvogt tätig war. Überdies kommt Geßner
die Ehre zu, mit Hirzel und Iselin zusammen die Helvetische GeseUschaft

gegründet zu haben. HaUer erhielt nach seiner Rückkehr von Göttingen
verschiedene gelehrte Aufträge im Dienst der RepubUk Bern, leitete von 1758
bis 1764 die Salinen von Roche und Bex: es war für ihn die glücklichste Zeit
seines Lebens im Dienste der RepubUk und der Wissenschaft. Von dem
dichterischen Werk eines SaUs-Seewis bleibt, nach Reynold, nicht viel übrig, nur
Fragmente. «Mais qu'importe: encore une fois, le poète des Ligues grisonnes,
le poète-officier au régiment des Gardes, est ce qu'il est. » Diese beherzten
Gestalten hatten sich an ihr gegebenes staatliches Sein gebunden, ihr Geist war an
RepubUk, Geschichte und MiUeu gebunden, und sie konnten so in einem
gegebenen AugenbUck eine europäische Mission erfüUen. Es war ihnen nicht um
«Literatur um der Literatur willen» zu tun, sie wußten um die Bedingtheit
aUen Ruhmes, um seine VergängUchkeit, sie wußten um « das, was not tut »,
die eine Notwendigkeit : sozial, poUtisch und geistig-rehgiös. Das war das gute
Ancien régime, wenn es so etwas gab. Solche Verwurzelung unterscheidet die
Schweizer Autoren von denen der drei Nachbarländer.

In seltener poUtischer Weitsicht ist Reynold in seiner Histoire littéraire auf
einen schweizerischen Staatsgedanken zu sprechen gekommen. Das war damals um
1910 von dem freiburgischen Literatur- und Kulturhistoriker eine eidgenössische

«Mahnung » und Tat zugleich. Hatte doch sonst vor allem in der älteren
Generation der hochverdiente Rechtsgelehrte Carl Hilty von einem schweizerischen

Staatsgedanken gesprochen. Ist dieser Gedanke nun von Reynold für
die Kulturgeschichte der Schweiz lebendig gemacht worden, in einem
jahrzehntelangen forschenden Einsatz, so nahm ihn aber wiederum eine schweizerische

universale, auf die soziologischen Grundlagen der völkerrechtlichen
Strukturen bedachte Rechtswissenschaft auf. War Reynold der erste jüngere
Schrittmacher in einer gesamtschweizerischen Besinnung am Vorabend und
zu Beginn des ersten Weltkrieges, so hat dann Max Huber in seiner Rede

Der schweizerische Staatsgedanke diesem neuen Denken auch in der deutschen
Schweiz zum Durchbruch verholfen.

Der Freiburger KathoUk hat 1912 zusammen mit dem Genfer Calvinisten
Alexis François die Neue Helvetische Gesellschaft gegründet. Das war eine
weitbückende, schweizerische Tat, deren welschschweizerische Urheber wir wohl
beachten sollten.

495



Reynold hat das föderaUstische Erbe der Schweiz als KathoUk weiten Kreisen

wieder überzeugend dargelegt. Sein Denken ging von einer abendländischen

Sicht der Dinge aus, wie sie einzig aus der älteren Geschichte der
kathoUschen Schweiz verständlich wird. Sein Föderalismus mochte zwar manchen
ansprechen, in seiner geschichtlichen Tiefe ist er nur für wenige ganz überUe-

ferungstreue Kreise und Famiüen vollziehbar.
Gonzague de Reynold ist für die Schweiz in zweifacher Hinsicht bedeutend

geworden : als kulturhistorischer Autor und aktiver kulturkritischer Föderalist.

Reynold als Kulturhistoriker

Mit seinen in den Kriegsjahren 1914—1918 niedergeschriebenen Cités et pays
suisses hat Reynold nicht nur die welschschweizerische Literatur um eines ihrer
Meisterwerke bereichert, dieses Werk steht auch in der gesamtschweizerischen
Literatur neben dem Besten und ist völlig einmaUg. Durch seine europäische
Sicht der Schweiz, wie durch seine den «esprit suisse» so trefflich beleuchtenden

kulturgeschichtlichen Bilder und Porträts gehört es zu den wenigen
bleibenden Werken. Reynold hat zusammen mit Ramuz der französischen Literatur
der Schweiz zu europäischem Rang verholfen.

Die «Schweizer Städte und Landschaften» sind ein Stück von Reynolds
Leben geworden. Sie sind, europäisch gesehen, das letzte Beispiel einer wahrhaft

harmonischen Urbanitas, die noch die ländlichen Grundlagen aller Kultur
bejaht. Sie sind von der Schweiz her gesehen ein dichterisches Testament an
alle Erzieher, die das späte Wort Max Hubers beherzigen möchten : « Erst aus
der Verbindung von Landschaft, sei diese noch so schön, so liebUch, so großartig,

mit Geschichte wird Heimat. » So erscheinen die « Schweizer Städte und
Landschaften » Reynolds als ganz persönliches, aber zugleich allgemeingültiges
Erlebnis.

Nie ist es Reynold um eine «ästhetisierende Gefühlshistorie» gegangen.
Was er schreibt, ist durch eine kühle, architekturhafte Rationalität ausgezeichnet.

Darin ist er durchaus romanisch. Wenn er das Dichterische gesucht hat,
dann niemals in der Natur allein, auch nicht in der Vergangenheit an sich —
wenn wir die von ihm meisterUch gestaltete Legende und die ihm eignende
geschichtliche Evokation im Vers: eine Möglichkeit, die eher nordisch
scheint, hier außer Betracht lassen —, sondern in geschichthchen Landschaften.
So fängt er etwa an, wenn er das Problem seiner Ausführungen knapp gesteUt
hat, mit einer punkthaften Feststellung: «La Suisse est d'abord une terre.»
Dann mit durchdringender Aufmerksamkeit hinzufügend: «Or la Suisse forme
le centre de l'Europe occidentale. » Sogleich aber über das Geometrische
hinausgehend: die Schweiz ist ein Zentrum «pour d'autres raisons que des

distances». Das ist seine typische Denkrichtung: in die Breite, in die Höhe und

496



Tiefe sorgfältig aufbauend. Reynold ist ein Meister der « géographie humaine »

das bezeugen seine Städtebilder wie seine geschichthchen Landschaftsschilderungen.

Über die Formen hinaus, die er betrachtet, ist es ein geheimnisvolles Kraftfeld

von Geist, das ihn anzieht: ein Instinkt für den Genius loci. Natur und
Kunst sind ihm nur Seiten einer wechselnden WirkUchkeit des Menschen. Ein
Ansatz zum Preis ist ihm eigen, «une histoire héroïque en d'héroïques
paysages » möchte er feiern. Über das WalÜser Dorf Saillon mit seiner trotzigen
Ruine, nicht weit oberhalb des Rhone-Knies bei Martinach, findet er die
köstUche Veranschaulichung: «et Saillon, c'était alors la tête du pont, la boucle
du ceinturon, la clef de la serrure.. » Saillon: «troupeau de moutons gris
qui rentre dans son parc sous les yeux du berger debout ». Über die festungsähnliche

Kirche Valeria mit der ehemals bischöflichen Residenz und die Schloßruine

Tourbillon, am nördlichen Sporn desselben Felsenhügels über Sitten,
schreibt er: «Mais Tourbillon s'étale et Valére se hausse, et l'on pense à deux
chiens héraldiques, chacun sur son socle, à l'entrée d'une forteresse blanche. »

Reynolds Städteansichten haben etwas Porträthaftes und Physiognomisches,
wie Henri de Ziegler treffend bemerkt hat. Das heißt, Reynold hat den Sinn
für historisch-kollektive PersönUchkeit und dabei den Gesichtssinn des

differenzierten Unterschieds und Vergleichs.
Eine besondere Empfänglichkeit hat er für die Annäherungen und

Übergänge, wie sie zwischen den Kulturen vorkommen. « Un des charmes les plus
forts que puissent offrir les voyages et le spectacle du monde, ce sont les

changements d'empire et de climat. » Mit solcher Einstellung ist Reynold ein
Nachfolger der Mme de Staël und eines Karl Viktor von Bonstetten. Um Dekor

und geistesgeschichtliche Metaphorik der Stile geht es ihm nicht : eher um
Völkerphysiognomien. Schon in der Histoire littéraire finden sich Ansätze
dazu. Hier zum ersten Male spricht er von « le monde germanique ». Seine

vergleichende Landschaftsbetrachtung, immer in enger Verbindung mit
vergleichender Literaturkenntnis, ist aber weniger ein begrifflich absetzendes, als ein
heranziehend ergänzendes Verfahren, Geistesverwandtes in Übergängen und
Einklängen zu sehen. Der Ceresio erinnert ihn an eine griechische Landschaft.
Bei einem Besuch der norwegischen Fjorde wird er von der Ausschheßlichkeit
und vöUigen MitternächtUchkeit einer allen südUchen Glanzes baren Nordwelt
— auf Grundempfindungen der germanischen Welt geführt. Bei der Schilderung

Luzerns und der Innerschweiz hebt er eine eigentümüche transalpine
ItaUanität hervor.

Immer ist es dasselbe Grundphänomen der Erkenntnis. Sie ist ihm gleichsam

genealogisch überhefert: mütterhcherseits und großmütterUcherseits
Innerschweizer, dem Herzen nach Alemanne, ist er andererseits ein Sproß seiner
Offiziersvorfahren in fremden Diensten, Abkömmling hier eines eher großen,
tätigen Schlages : durch und durch romanisierter Alemannen mit irgend etwas

497



Burgundischem, ursprüngüch Bäuerischem. Dieser Typus ist noch ganz der
seines Vaters, beim Sohn zeigt sich die so viele geistige Änderungen und
Unruhen hervorrufende — schon physiognomische Angleiehung an die mütterliche

Wesensart. Dies mehr innerschweizerisch-alemannische Gemütserbe hat
nun eine romanische Erziehung bekommen. Das eine aber nicht ohne das

andere: in der Verbindung beider Elemente lag Reynolds Chance. Man lese

nur etwa die Schilderung einer Reise durch die Provence in seinem Portugalbuch,

das auch wesentUche Erkenntnisse über das Wesen der spanischen Landschaft

und Mystik enthält, daneben aber das Licht des «andern» Spaniens:
Portugals, wohl zu unterscheiden und zu interpretieren vermag — und man
vergleiche dies mit der von der Landschaft eher abstrahierenden analytischen
Evokation der germanischen Völkerseele in Les Germains. Dazu vergegenwärtige

man sich die auf der Geographie wohlbegründete Vision Europas in
der Einleitung seines Spätwerkes, Bd. I,Qu'est-ce que VEuropei Seine

Gesamtvorstellung der Städtebilder und des Städtegeistes hat in Band III, L'hellénisme
et le génie européen ihren endgültigen Begriff gefunden.

Wenn wir uns aus der deutschen Dichtung den «Reichsaspekt» als eine

geschichtliche und tragende Atmosphäre auch noch unserer Klassik vergegenwärtigen

können, dann sind wir betroffen und überrascht, in den Cités et pays
suisses eine ähnhche Luft zu atmen.

Es wird jetzt anhand einiger Zitate des Föderalisten Reynold zu zeigen sein,
wie gerade in dem welschschweizerischen Schrifttum der Gegenwart der
Reichsgedanke eine anderssprachige, romanische Ergänzung und dichterische
Würdigung gefunden hat. Wobei an dem Fries unserer Städte und Landschaften,

diesem nationalen Fresko, national immer nur im geschichthchen Sinn,
wie auch Constantin Frantz das Nationale verstanden hat, nochmals aUe Farben
des alten Reiches aufleuchten. Erst so sehen wir wirklich das europäische
Gesicht der Schweiz.

So ruft Reynold im Angesicht der Stadt Solothurn aus, ihre Geschichte in
der Ich-Form erzählend: «J'eus mon éghse, une âme; j'eus mes cloches, une
voix. » — «Age héroïque : autour de moi, dans l'immensité du Saint-Empire
pareil à une vaste campagne dont les champs commencent à verdir auprès des

labours ensemencés, c'était le printemps des villes.» Den Rhein bezeichnet
Reynold als das Rückgrat des alten Reiches, und er wird nicht müde, in den
schweizerischen Städten die Spuren seiner Prägung ausfindig zu machen.
Freiburg im Üchtland hat von den Zähringern den sichtbar gebhebenen Charakter
der Reichsstadt erhalten. «La cathédrale, monument composite, révèle des

oscillations presque réguUères entre des modèles bourguignons et des modèles
rhénans.» Diese Beschreibung gibt die Anwendung mittelalterlicher
Reichsprinzipien wieder; wo in der Tat hat diese Idee einen sichtbareren Ausdruck
gefunden, als in der «beauté composite» dieser Städte, vor allem dann Berns
auch; auf welcher andern Grundlage wäre es zu einer solchen Begegnung, ar-

498



chitektonisch sichtbar, der europäischen Zivilisationsformen überhaupt
gekommen?

In den Brunnen Berns sieht Reynold ein Symbol unseres MitteUandes, von
jener kleinburgundischen Kraft, die in dieser Stadt zusammenfließt. «La cité
est petite, la République est grande. Les fontaines illustrent la République. »

Es ist eine Synthese von « Stadt und Land », des germanischen Temperaments
und des lateinischen Geistes, des Aristokratischen und des VolkstümUchen.
Das gotische Rathaus, das burgundische Münster, die Alpen wie Priesterkönige
in der Ordnung Melchisedechs über einem fruchtbaren, sonnigen Land, das

nicht ohne Heroismus und Glorie ist und nur das Lächeln nicht kennt. Einige
großen Geister: HaUer, Gotthelf, Hodler, wobei in Gotthelf die Verschlossenheit

des Berner Bauerntums Sprache wird, eines Bauerntums, das die tragende
Grundlage für die Stadt und RepubUk Bern gebUeben ist. «Il y a quelque chose

d'homérique en Gotthelf», sagt Reynold.
Hat Reynold am Beispiel Berns den Anteil des Bauerntums an der RepubUk

und damit auch am « Reich » ins Licht gestellt, so findet er anderswo auch
Gelegenheit, diesen bäuerlichen Aspekt eines ursprüngUchen Gedankens der
Christenheit ganz für sich zu betrachten. In diesem Zusammenhang ist seine

Beschreibung des Freiamts etwa zu nennen: «Mais au nord, mais ici, le Paradis

terrestre, c'est toi, baiUiage libre et catholique, bailliage du printemps.» —
«Aux carrefours des chemins, des croix en granit: de beUes croix tréflées où
sont gravés les pieds et les mains de Notre Sauveur, son cœur brûlant, sa

couronne d'épines, son monogramme, le disque du soleil, le croissant de la lune. »

So ist hier das «Innere Reich» als die Kernkraft der Christenheit, «kosmische
Brüderhchkeit » der katholischen Welt dichterisch überzeugend zum Bild
erhoben. Kirche, Stadt und Republik enthüllen in ihrem einmaligen Verhältnis
zueinander den Charakter der Schweiz. Reynolds Wanderungen enden da, wo
sie ausgegangen sind, in dem Dorf seiner Vorfahren, da wo er sich verwurzelt
fühlt: «Tu es le centre de ma vie: le champ où mon piquet est enfoncé; et je

peux tirer sur ma corde, l'allonger dans tous les sens, jusqu'au bout du monde:
tu me ramènes toujours à toi. » Es ist das freiburgische Cressier.

So zu sehen und zu denken bedeutet schon angewandten, lebendigen
FöderaUsmus, und das umsomehr, als es Bundesgenossenschaft im christlichen Glauben

bedeutet. Die Welt ist hier nicht das unaufhörliche sinnlose Nebeneinander,

wie sie die moderne, in der Großstadt aufgewachsene Generation zu sehen

pflegt ; sie ist konzentrisch, im Mittelpunkt aufgehoben in der Vertikalen des

Glaubens, so wie ein Bauer die Welt voll natürlicher Religion sieht und darüber
hinaus an ein Anderes gebunden ist.

Wir würden aber den Reichsaspekt allzu verinnerUcht sehen, wenn wir nur
seine Seele : die Kirche, hervorhöben und nicht sein Leibliches in Augenschein
nähmen. Dies Leibliche des Reiches war aber ursprünghch das auf Einung und
Eigentum gegründete Kaisertum, welches in schon schwierigen Bedingungen

499



Stützungen von unten her erfuhr, durch aUe jene Eidgenossenschaften zu
Stadt und zu Land, von der Poebene über die Alpen bis nach Jutland, wie sie für
das zwölfte Jahrhundert bezeichnend waren. Für die Schweiz bedeutet das die

Mündigkeit repubUkanischen Geistes, der jedoch das Monarchische des
Reiches nicht ausschloß.

Von dem weltweiten Imperium der Alten findet Reynold überaU in seinem
Vaterlande die unverwischten, noch für den heutigen Tag bedeutsamen Spuren.

Im Tessin: «Une chapelle, un pont sur la rivière: le classique pont en
pierre, d'une seule arche, qui semble la césure d'un hexamètre latin. » Hier in
Bignasco, in der zweiten ehemals «ennetbirgischen» Vogtei ist eine der lateinischen

Stationen für Reynold. Im Wallis: «.. .le visage de ce pays est un visage
latin, et il le faut comparer au profil d'un empereur sur une médaille terreuse
et rongée par la rouiUe à ses bords. » Genf hat ihm den Reiz einer lateinischen
Civitas, es ist ihm nicht allein ein klassisches Gemälde, sondern eine klassische

Lehre, eine Lehre von urbaner IndividuaUtät. Bern und Rom, das ist einer der

Vergleiche Reynolds: «En vérité, même après l'ItaUe, les bords de l'Arno et
les rues de Rome; même après les places des villes flamandes ou les grandes
perspectives parisiennes, c'est là un des spectacles urbains les plus harmonieux
et les plus nobles du monde. » «L'histoire de Berne a quelque chose de romain:
quelle figure pathétique, cet avoyer de Steiger, debout sur un tronc d'arbre

pour contempler la défaite du Grauholz » — Albula und Flüela sind Reynold
epische Namen, deren Wohlklang lateinisch und barbarisch zugleich tönt.

Eines der letzten der Schweiz gewidmeten Bücher Reynolds: Grandeur de

la Suisse, läßt sich auch in diesem Satz zusammenfassen: «La grandeur de la
civiUsation suisse, c'est de représenter encore dans le monde cette forme de
civiUsation qui fut celle de la Grèce... la civiUsation des cités. » Dieses Buch
enthält das Nachbild der Reynoldschen Untersuchungen zur Geschichte der
Schweiz und bildet den Übergang zu den beiden Bänden des Spätwerkes, die
der griechischen Welt und ihrer Kontinuität bis heute gelten. Cités et pays
suisses sind reich an griechischen Evokationen, Namen und Sagenstoffen. End-
Uch läßt Reynold aufdem Gotthard, der ihm in seiner topographischen Kreuzesgestalt

zum Gleichnis wird, BUck und Einbildungskraft den großen Strömen

entlang gleiten, übers Mittelmeer hin, zu dessen großen Häfen und auch zu
den nördUchen Meeren. Über die große östlich-westliche Talfurche hin
schwingt sich sein Gedanke bis an den Bosporus: «mon esprit vole avec lui
vers Byzance, et j'évoque cette ville qui nous a donné le culte des vierges au

visage noir, la sagesse qui raisonne sur les choses et les sept sciences
fondamentales. » Die kirchUche Kunst Graubündens ist Begegnung lombardischer,
byzantinischer und alemannischer Motive. Unsere Freskenmalerei mit ihren
griechischen Schilderungen, besonders die von Stein am Rhein, ruft Reynold
ins Gedächtnis: den dort verewigten Trojanischen Krieg und die Episode
Alexander und Diogenes. Dann sind es erhabene Büder der Antike, der Sieg

500



von Samothrake, die Odyssee, Bilder Theokrits, die ihn in den Umgebungen
Genfs überraschen. Dann Gestalten, der Mönch Theodor in Saint-Maurice und
Johannes von Ragusa am Konzil zu Basel. So spiegelt sich Griechenland von
den Kentauren seiner Urzeit bis zu den Muttergottesbildern von Byzanz in
den « Schweizer Städten und Landschaften ».

Reynold und die schweizerische Kulturpolitik

Von einer «philosophie de l'idée suisse» hat Reynold zum erstenmal in seiner
Histoire littéraire gesprochen im Anschluß an seine Definitionen eines «esprit
suisse» im Schrifttum des achtzehnten Jahrhunderts. Zu einer «illustration»
schweizerischen Charakters und schweizerischer Geschichte haben seine Cités

et pays suisses den bildhaftesten und dichterisch lebendigen Beitrag geüefert.
Was hier oft nur im Bild angedeutet wurde, in der jeweiügen Beschreibung
unmittelbar und gegenwärtig aufging, hat er mehr und mehr in Gedanken und
eingehender Forschung herauszulösen versucht. Das ist die Linie, die von der

Essay-Sammlung La Suisse une et diverse, über sein schweizergeschichtüches
Hauptwerk, La Démocratie et la Suisse, mit dem Untertitel: «Essai d'une
phüosophie de notre histoire nationale», zu seiner wichtigsten eidgenössischen
«Mahnung» in Conscience de la Suisse geführt hat. Unüberhörbar ist hier der

Angriffs- und Verteidigungston, wie er im Untertitel : « Billets à ces messieurs
de Berne » angeschlagen ist. In seinen weiteren der Schweiz gewidmeten
Büchern : Défense et illustration de l'esprit suisse, Grandeur de la Suisse, La Suisse devant

son destin, der kleinen Schrift La Suisse de toujours et les événements d'aujourd'hui,
der Sammlung von Aufsätzen Cercles concentriques, wurde Reynold immer
aufrufender und beschwörender.

Diese Ausführungen Reynolds enthalten, trotz ihrer auf den Entwurf
gestellten Form, eine Fülle neuer und origineller Gesichtspunkte, im ganzen und
einzelnen ein eindringliches Bild schweizerischer Vergangenheit bis weit in
römische Zeiten zurück. Ihre Bedeutung für eine wirklich auf Überlieferung
haltende Historiographie ist groß. Eine geradezu traditionsbegründende
Haltung und Methode ist darin ausgebildet, die dem weiteren Weg der schweizerischen

Geschichtsschreibung richtungweisend sein kann.
Eine staatsmännische Bewährung und Erprobung seiner Ausblicke und

Reformierungsbestrebungen auf föderaüstischer Grundlage hat Reynold nicht
abgelegt, es sei denn, man sehe eine solche in seiner Gründung der Neuen
Helvetischen GeseUschaft. Wie anders hat Anton PhiUpp von Segesser, der
kathoUsche Humanist und Staatsmann, Nationalrat seit 1848, in schwierigster
Zeit beigetragen zur Integration der kathoUschen, föderalistischen Kantone in
den neuen Bundesstaat So erfährt bei dem bedeutenden Rechtshistoriker
Segesser die schweizerische Entwicklung seit 1515 eine realere, den poUtischen

501



Tatsachen entsprechendere Interpretation: er hat das protestantisch-aleman-
nisch-zentraüstische Element als zweiten Pol unserer Geschichte, in seiner Un-
entbehrüchkeit als zweiten Angelpunkt, auch in seiner positiven Auswirkung
nach 1848 im Freisinn, nüchterner, staatspoütischer gewürdigt und geschätzt
als Reynold. Wurzelt Segesser so im poUtischen Handeln selbst, das nicht nur
prinzipiell denken soll, sondern immer wieder eine Entscheidung fassen muß,
so hat Reynold die Dinge mehr phüosophisch ins Auge fassen können.

Die neuere Schweiz mißt er nicht nur argwöhnisch an den wirksamen
Kräften von fünf vergangenen Jahrhunderten, in der Weise des überzeugten
welschschweizerischen und kathobschen Föderahsten, sondern tadelt sie auch
mitunter in der tapfern Art eines strengen Konservativen. Ein gewisser Dua-
Usmus, der sich dabei sozusagen zwischen Vorgestern und Gestern und Heute
und der Zukunft für Reynold ergeben hat, Uegt zum einen, wie wir gezeigt
haben, im NatureU und persönlichen Schicksal, zum andern bedeutet er eine
heilsame Korrektur zu unserem sehr «wirtschaftlichen Vorurteil» in der PoUtik
dieses Jahrhunderts, das seinen Verrat an den Idealen, seinen großmütigen
Verzicht auf sogenannte Ideenpoütik, wie Segesser es beklagte, schon in den

siebziger Jahren des letzten Jahrhunderts vorgezeichnet fand. Und das ist nicht
nur ein schweizerisches, sondern auch ein europäisch Gegebenes, mit dem wir
täghch zu rechnen haben : es heißt auch Technik.

Zusammen mit Max Huber, der in manchen Schriften, vor allem aber in den
Grundlagen nationaler Erneuerung, ebenbürtige, vieUeicht staatspoütischere, an
historischer Durchdringung des Rechts überlegene Formuberungen zur
schweizerischen Vergangenheit gefunden hat, ist Reynold einer der bedeutenden

Staatsdenker der Schweiz in der ersten Hälfte des zwanzigsten Jahrhunderts,

wenn wir von Fritz Fleiner absehen, der mehr der Rechtswissenschaft
als solcher zugehört. Bedeutend ist in der Schweiz das Innehalten einer
Kontinuität. Was Max Huber mit Reynold verbindet, ist ihr bedingungsloses
Einstehen für die christhche Überlieferung. Max Huber hat immer wieder darauf

hingewiesen, daß ein Erfassen der Geschichte ohne die christliche Sicht

gar nicht mögUch ist, während Reynold von Anfang an, im weitesten Sinn und
im eigentlich konfessionellen, eine KathoUzität der ganzen Geisteshaltung vertrat.

Beiden gemeinsam ist der starke Sinn für das Geschichtliche, der in der
FamiUenabkunft, aber immer auch im persönlichen Glauben begründet ist.
Gegenübergestellt, sehen wir in dem einen den Zürcher schlechthin, mit dem

ganzen evangehschen und poUtischen Hintergrund dieser Stadt, in dem andern
den Freiburger, mit den besten geistigen MögUchkeiten dieser «Cité sur la
Montagne ». Wenn der eine im Alter den Gestaltwerdungen Europas nachgegangen

ist, aus einer Besorgnis für die Zukunft der Christenheit heraus, damit
eine kathoUsche Aufgabe der Geistesgeschichte kontinuierüch übernehmend,
so hat der andere, als Frucht seiner europäischen Verdienste um das Völkerrecht,

in seinen letzten Lebensjahren eine Studie über die Ökumene und das

502



Völkerrecht herausgegeben, worin er eine große calvinistische Tradition
erneuert.

Reynolds Frage an die Geschichte der Schweiz war eine solche nach ihrer
Überüeferung. Weil jeder Staat sich erhält durch die Mittel, die ihn auch

gegründet haben, so fragt Reynold, ob die Schweiz von ihnen heute noch
aufrecht gehalten wird. AUes was ihm Überüeferungscharakter zu tragen scheint,
nennt er « le pays vivant» ; « le pays légal » besteht für ihn ineinem künstlichen und
abstrakten Überwurf, der sich an die bundesstaatliche Entwicklung seit 1848

und besonders 1874 anschUeßt. Um so lebendiger aber weiß er die wesentlichen
sozialen Formen herauszuheben, die unserer ZiviUsation die Eigenart geben.
Harmonie des Landes und der Menschen, der Landschaft und der Geschichte :

ein menschliches Maß findet er in der Heimat, verbunden mit der Ursprünglichkeit
im Bewahren der städtischen ZiviUsation, die anderswo von der

Nationalitätenbildung absorbiert wurde. Diese poUtischen Zellen bestehen heute immer
noch. «Songez que nous sommes seuls à continuer la Ugnée d'Athènes, de

Cologne, de Nuremberg, de Bruges, de Florence. » Das ist Geist der Repubhk,
aus dem wir allein mit unserer verschiedenartigen und zusammengesetzten
ZiviUsation zu gedeihen vermögen. Die Kantone müssen immer wieder zu ihrer
ursprünglichen Bedeutung als « foyer de culture » zurückkehren. Dennunsere
ZiviUsation ist auch eine solche der Übergänge und Durchgangsstraßen : « Européen

plus que national. » Zusammengefaßt : « La Uberté suisse a pour origine
le statut social et juridique de l'homme hbre au moyen âge. » Darin besteht noch

unsere heutige Mittelalterlichkeit, an der Reynold so festhält, weü sie allein ein

gutes und gesundes, organisches Gedeihen des sozialen und politischen Lebens

von unten nach oben gewährleistet, wobei Reynolds Vorbehalten gegenüber
einigen Ausartungen unserer heutigen Bundesspitze, was Verwaltung und
Wirtschaft anbetrifft, wohl Recht gegeben werden muß, wiewohl mit der Kritik
zur eigentUchen Verbesserung noch nicht viel beigetragen ist. Allein, wenn
man nur um die Gefahren weiß Und aufmerksam zu machen war ein würdiges
Amt.

Daß Zivilisation immer ein geistiges Prinzip verwirkUche, ist wohl Reynolds
wesenthchster Einwurf in die Diskussion um die neuere Demokratie. «Avec
le christianisme, la démocratie pourrait être le plus humain des régimes; sans
le christianisme, elle en devient nécessairement le plus inhumain. » Und anderswo

: « Malheur à la Suisse, le j our où elle cesserait d'être une nation chrétienne »

Reynold hält fest an dem christlichen Auftrag der Schweiz.

Reynold hat oft dargelegt, daß eine starke und selbstgewisse Obrigkeit mit
einer föderativen Staatsauffassung wohl vereinbar ist. Er hat von jeher die

«Tendenz, zu verwalten» bei unserer höchsten Landesbehörde getadelt und
einen männlichen und entschlossenen Ernst in der AußenpoUtik gefordert. Er
müßte sogar aus historischen Gründen und seiner eigenen Perspektive der
schweizerischen Kriegsgeschichte heraus das neue defensiv-offensive MiUtär-

503



programm des Bundes befürworten. In Anbetracht dieser beiden fordernden
Momente wirkt Reynolds Denken aktuell. Was er aber zu wenig beleuchtet hat,
ist die große soziale und wirtschaftliche Verantwortung der schweizerischen
Regierung. Ein ganz neues soziales, Zentraüsation und Föderation
ausgleichendes Programm — wir denken an den katholischen Wegbereiter Decurtins
—¦ tut da not, womit die Schweiz entscheidende Impulse zur europäischen
Integration zu geben vermöchte.

Reynold als Föderalist

Wenn wir jetzt Reynolds Auffassungen vom Wesen sozialer Kontinuität
skizzieren, sind wir uns bewußt, damit Reynolds ersten und gewichtigen Hauptbeitrag

zum europäischen Gedanken zugleich zu erörtern. Seine föderalistischhistorischen

Leitgedanken zeigen uns, daß die Kontinuität der Geschichte eine
Sache des Gewissens und der Selbstverantwortung der Einzelnen wie der Völker

ist: eben so überliefert die Geschichte sich selber. Andererseits ist diese

Kontinuität gleichsam eine heilsgeschichtliche: innerhalb der Katholizität der

evangelischen Menschwerdung. Geschichtlich konstruktiv wird immer der
föderalistische Historiker vorgehen müssen, der die umfassenden Fragen —
die historische nach dem Wie, die philosophische nach dem Warum —
beantworten will, ja mehr: sie beide auf einen Punkt gleichsam außerhalb der
Geschichte, in Vicos und Pascals Sinn, führt. Das Bekenntnis zu einer «organischen

Sozial-Ethik » setzt endlich immer eine spontane, wirklichkeitsoffene,
menschliche Schwingung voraus. Der Föderalist ist jedoch kein «Konservativer».

Die bleibenden Fragen der Gesellschaft stellt er neu, er sucht sie aus der
Geschichte zu beantworten. Darum hat der Föderalist ein umfassendes
geschichtliches Interesse. Er kann, wofür Reynold ein Beispiel ist, geradezu zum
«Geschichtsschreiber der europäischen Frühgeschichte» werden, weil er die

Ursprünge der sozialen und poUtischen Ordnung erforschen muß, um das

Heute in seiner Konsequenz verstehen zu können. Wenn der Heutige etwas
bang vor den Fragen der Individualität und SoziabiUtät steht, so kann der
föderalistische Geschichtsschreiber auf Altar und Grab, auf fast vorgeschichtliche

Rechte des gesellschaftlichen Zusammenschlusses hinweisen. Hier ist die
Wurzel des Föderaüsmus, der zwischen Familie und Nation die Zwischenstufe
bildet. Der Föderalismus ist überdies eine wesentliche Form des christlichen
Staates.

Endlich läßt sich ja die «Philosophie des FöderaUsmus», die Reynold aus
der schweizerischen Geschichte gewonnen hat, auf ein christliches Gottes- und
Menschenbild zurückführen. Individuum und Person, diese Grundbegriffe
katholischen Denkens, verbindet das «bonum commune», das Gemeinwohl. In
den Landsgemeinden ist das alte Genossenschaftsrecht im christUchen und

504



«eidgenössischen» Sinn neu verstanden worden: als Gemeinwohl. Dieses soll
dem Menschen die Möglichkeit geben, seine gemeinschaftüchen Bedürfnisse
zu verwirklichen, aber zugleich seine vereidigte Verpflichtung den Mitmenschen

und Gott gegenüber zu vollziehen, um sich durchs Irdische hin dem
Höchsten zu öffnen. Die Zivilisation, oder besser die Civiltà, wird dabei als

die irdische Form des «bonum commune» angesehen : sie soll aus einer Harmonie
der Haupteigenschaften des Menschen hervorgehen. Empfindung, Handeln,
Vernunft, Leib und Transzendenz des Glaubens müssen sich erst im Menschen

vereinigen und ergänzen, bis er aufbauen und sich bewähren kann. Die Weise

von Reynolds Aufrufen ist ein christlicher Heroismus, ein gesteigerter christlicher

Humanismus.
Die alte Form der Repräsentation sieht Reynold in den genossenschaftlichen

Rechten, die aus Familien, Ständen und aus Zünften im Mittelalter hervorgegangen

sind. Gerade von daher tadeltReynold manches an derneueren Schweiz,
weil sie die Freiheit abstrakter aufgefaßt hat. Will der moderne Korporationsgedanke

an die früheren organischen und sozialen, freiheitüchen Institutionen
anknüpfen, so vertritt ihn auch Reynold. Er hat dabei ein Anliegen im Auge,
das auch das der «sozialen Päpste» gewesen ist, etwa eines Pius XL Das

Subsidiaritätsprinzip, von dem die gesamte neuere kathoUsche Sozialphilosophie
«föderalistisch» durchdrungen ist, hängt eng zusammen mit dem Prinzip der
Solidarität. Hier hat Pius XII. auf die Verwaltungsgerichtsbarkeit hingewiesen
als ein Mittel zur Gewährleistung. Es ist interessant, die Verwaltungsgerichtsbarkeit

sowohl von höchster katholischer Seite, wie von bewährtester freisinniger

vertreten zu sehen. Reynold, der den modernen Begriff der parlamentarischen

Repräsentation so kritisch beleuchtet hat, findet sich im Bund mit Anton
Philipp von Segesser, der die Freiheit nur in freiheitlichen und geschichtlichen
Institutionen würdigen und anerkennen konnte, und mit Fritz Fleiner, der die
schweizerische Bundesversammlung als eidgenössisches Staatsorgan, nicht als

Stellvertretung charakterisiert, damit bewußt und nachdrücklich an das

Genossenschaftsrecht anknüpfend. Bei allem aber, und das ist wohl der Inbegriff
jeder föderalistischen Staatslehre, müssen wir uns vor dem «vollendeten
Mechanismus eines Staatsapparates» hüten. «Unifier n'est jamais unir», hat
Reynold immer wieder gesagt. Und Segesser sprach aus tiefster Überzeugung des

vergangenen Jahrhunderts von der Klarheit der Begriffe und der Schönheit der
Formen als den Zielen der Erziehung eines Volkes.

Der genealogische Hintergrund Gonzague de Reynolds macht es auch
verständlich, daß er sich, so sehr in der alten Schweiz beheimatet, auch dem Festspiel

widmete, um hier volkstümlich zu wirken. Hier wird es uns aber auch

deutUch, wie universal die Sicht eines Schweizers werden kann, der einmal
wirkhch über Stadt und Land hinausgesehen hat und dann sich wieder auf
seinen Ursprung besinnt. Einige Dramen Reynolds sind europäisch in dem
Sinn, daß sie Grundfiguren europäischen Lebens, föderaüstischer Gesinnung

505



und Gesittung bildüch darsteüen. Reynold ist Erzieher: er steht in einer
merkwürdigen erzieherischen Ausstrahlung seiner Vaterstadt. Wir können ja den
Chor eines Reynoldschen Dramas unmittelbar einer Strophe des Père Girard
folgen lassen. Reynold ist ein gläubiger Mann. Bruder Klaus lebt in seinem
Gewissen. Reynold steht so in der überlieferten Pietät seiner Vaterstadt zum
Heihgen im Ranft. Zu ihm als dem eidgenössischen Konföderator hat Reynold
in allen Fragen der schweizerischen wie der europäischen Geschichte immer
wieder aufgeschaut. Als Humanist, Künstler, Historiker und Dichter hat
Reynold das geistige Erbe der Alten Schweiz gewahrt.

Originalité de la culture européenne comparée aux autres
cultures

DENIS DE ROUGEMONT

C'est en Europe seulement, jamais ailleurs, qu'il m'est arrivé bien souvent
d'entendre prononcer la phrase suivante: «Une culture européenne, ça n'existe pas.»

Le fait même qu'une telle phrase ne puisse être entendue qu'en Europe et
seulement dans la bouche d'Européens, nous fournit, paradoxalement, une
première définition de l'originalité de notre continent. Un homme qui nie que
l'Europe existe et qu'eUe ait une culture commune ne saurait être un Asiatique,
un Africain ou un Américain, mais seulement un Européen.

Examinons d'un peu plus près ce paradoxe.

i. Les intellectuels sceptiques et les adversaires déclarés (ou non) de l'union
européenne ont coutume d'affirmer simultanément les deux propositions
contradictoires que voici. Ils affirment primo: qu'il n'y a pas de culture européenne
commune, mais seulement des cultures nationales, car, disent-ils, les AUemands

et les Français, ou les Scandinaves et les ItaUens, par exemple, sont trop différents

entre eux pour former une unité quelconque. Et ils affirment secundo:

qu'il ne saurait y avoir de culture spécifiquement européenne, car, disent-ils

encore, toute vraie culture est universelle par définition, et nos problèmes, en

506


	Gonzague de Reynold und seine Bedeutung für die Schweiz

