Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 40 (1960-1961)

Heft: 5

Artikel: Gonzague de Reynold und seine Bedeutung fur die Schweiz
Autor: Kdnig, Paul

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-161101

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-161101
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Gonzague de Reynold
und seine Bedeutung fiir die Schweiz

PAUL KONIG

Gonzague de Reynold hat am 15. Juli sein achtzigstes Lebensjahr vollendet.
AnliBlich dieses Geburtstages wollen wir uns fragen, was er uns in der deut-
schen Schweiz bedeutet, und was wir ihm verdanken. Er wurde in Cressier
ob Murten geboren. Geben wir ihm selber das Wort, wenn es darum geht,
seine ersten, entscheidenden Eindriicke festzuhalten.

Als wire seine Jugend, seine Kindheit bereits zur Legende, ja zur Sage ge-
worden, beginnt Reynold seine riickblickende Schilderung. «Il y avait une
fois, a Fribourg, une vieille maison. Dans cette vicille maison ne vivaient que
de vieilles gens et un enfant. » Diese alten Leute waren die letzten Uberlebenden
des Ancien régime. Sie grollten der neuen Zeit und schauten nur in die Ver-
gangenheit. « Dans cette demeure, il n’y avait donc pas de présent: rien qu’un
passé et un avenir en téte 4 téte. Pratiquement, une génération manquait. Pra-
tiquement, le temps s’était arrété au Sonderbund. . . » Dieser letzte schweizeri-
scher Bruderkrieg des Jahres 1847 war hier also in unverséhnlichem Gedicht-
nis.

Wie zwei besonnte Alleen erstreckte sich die Familienvergangenheit vor
dem Auge des Knaben. Wie sah die Geschichte im Licht solchen genealogi-
schen Gedichtnisses aus, wenn wir bedenken, daB3 Reynolds viterliche Vor-
fahren Offiziere in Frankreich, seine miitterlichen Ahnen Obwaldner waren?

Die alte Schweiz umgab den Knaben leibhaftig. «Et, cette vieille Suisse,
elle ne restait pas enfermée dans la maison comme la vieille France: elle s’échap-
pait par les fenétres, elle se prolongeait par la ville, par la campagne; elle
montait dans Pespace jusqu’a la créte calcaire des Alpes; elle montait dans le
temps, jusqu’a ces grandes batailles dont on m’avait fait récit 2 la maison et
dont on m’avait montré les images bien avant de m’obliger 4 retenir leurs
dates 4 I’école: Marignan, Novare, Morat, Saint-Jacques, Sempach, le Mor-
garten.» Und so darf Reynold die schéne Feststellung machen: «Ainsi, rien
d’abstrait, rien de vague n’est jamais entré dans mon sentiment national. La
Suisse est demeurée pour moi une vision: elle n’a jamais été une idée. Chose
vue, chose vécue, ensemble et complexe de sentiments naturels et d’images
claires, elle m’est toujours apparue comme un grand spectacle se continuant
a travers les siécles, comme une vie avec son heur et malheur, avec ses for-

491



tunes et ses accidents. Une histoire et une terre: c’est tout, mais c’est assez.»
Ein lebendiges Land mit seiner Geschichte ist die Schweiz fiir Reynold.

Es war eine iltliche und in der Kontinuitit des Geschichtlichen hart gewor-
dene Gesellschaft, in der dann ein paar beherzte Minner sein sollten, die dieses
Kind in den Geist der Geschichte einfithrten. Das Schlachtfeld von Murten
war nicht weit vom viterlichen SchloB, und dort gab Oberstkorpskommandant
von Techtermann seinem Neffen mehr als eine sachgerechte militirische In-
struktion. Allein, Reynold wurde ein geistiger Fechter. Eine alte Ordnung
vergangener Dinge verteidigte sich in den Eltern wie eine Schanze, zu der sie
das geschlossene Tor sind. Und so ist dann jeder Schritt, den der Nachkomme
tun will, ein Schritt zuriick, soll es sein, und er sieht immer zuriick, ob er die
Seele aus dieser Verhirtung der geschichtlichen Gestalten heriiber rette.

Geben wir ihm noch einmal ausfiihrlicher das Wort, weil uns die Erfah-
rungen seiner Jugend interessieren: « C’était 2 un moment ou je me cherchais
moi-méme, ou je doutais de mon pays. » Reynold hatte in Paris und in Deutsch-
land studiert. «Dans Paris la grand’ville, ou je ne trouvais plus les rois, ni les
gardes suisses veillant aux portes du Louvre et chantant le soir des ranz dans
la caserne de Coubevoie, j’avais eu d’abord le mal du pays.» Langsam jedoch,
nach Uberwindung des Heimwehs und einer eigentiimlichen Melancholie,
hatte Reynold den Akzent seiner Kommilitonen angenommen, die sich zuerst
Gber den seinen lustig gemacht hatten. Etwas verwandelte sich allmihlich in
thm. « J’avais subi le charme de vivre dans une cité immense, compléte, uni-
verselle, dans un pays qui était pour moi le successeur spirituel de 'empire
romain.» Wurde so Paris fir de Reynold zum Inbegriff einer groBen euro-
paischen Stadt, zum Erlebnis der Urbanitit schlechthin, so fithlte er anderer-
seits in Frankreich das Nachleben, ja den geistigen Bestand des Imperium ro-
manum. Wie hatte sich dieser Kontakt ergeben?

«Par les monuments silencieux, en pierre grise», schreibt er, und «par les
douces lignes sans fin des campagnes.» Die Landschaft, die Provinz hatte
Reynold das Gesicht Frankreichs enthiillt. Zuriickgekehrt nach Paris, fiihlte
er sich weniger verloren, fast adoptiert. «A présent, elles m’étaient révélées,
cette persistance de caractéres, cette continuité nationale, cette unité conver-
geant vers un centre, dont je ne retrouvais pas, je le croyais du moins, les
équivalents dans mon pays.» Frankreich war ihm in seiner groflen, auf ein
Zentrum ausgerichteten Geschichtlichkeit erschienen.

Und dann, unmittelbar darauf, im Jahre 1901, durch den plétzlichen Willen
seiner Familie, kam Reynold nach Deutschland. Er schreibt: «Je garderai
toute ma vie a Fribourg-en-Brisgau et a la Forét-Noire cette dette de recon-
naissance de m’avoir rendu a la vie calme et a la nature, de m’avoir appris a
me promener et 4 golter des joies toutes simples que trop de raffinements
intellectuels m’avaient fait oublier. » Reynold lernte hier den nétigen lindlichen
und einfachen Ausgleich zu anstrengenden Studien. Er verwandelte sich auch

492



geistig. «Cependant, peu a peu, je me faisais un autre esprit, une autre ime.
Je négligeais Chateaubriand pour Goethe, Villon pour Walther de la Vogel-
weid, la Chanson de Roland pour les Nibelungen, Claude Lorrain pour Albert
Durer.» Diese spontanen und unreflektiert empfundenen Wahlverwandt-
schaften iiberraschen und rithren uns durch ihre personliche Aussage wie durch
ihre geschichtliche Richtigkeit. Reynold erlebte die ganze Gewalt des geistigen
Deutschland, wie er vorher Frankreich in seinem Anspruch und zwischen-
hinein auch Italien, Florenz und Rom, erlebt hatte. Die Schweiz erschien ihm
auf einmal klein, Zweifel an seinem Vaterland meldeten sich.

« J’étais donc un esprit désorienté, une intelligence tourmentée, lorsque, un
soir d’avril, il y a bien quarante ans, je débarquai a Bile.» Er suchte etwas in
dieser Stadt und kam, es positiv zu erfragen. Eine stidtische Lehre echt repu-
blikanischen, verwurzelten und dabei weltoffenen Geistes sollte es sein. « Je
cherchais un aimant pour attirer 4 soi toutes les impressions divergentes et
contradictoires, toutes les tendances opposées dont le chaos pesant alourdis-
sait ma téte. Je cherchais un point de vue ou me placer au milieu du monde,
entre les trois grandes civilisations dont je m’étais enthousiasmé tour a tour:
de ces civilisations j’avais fait des maitresses; je désirais maintenant une épouse
fidele.» Das war also Reynolds «Riickzug von Marignano», um mit dem
Hodlerschen Fresko gleichsam ein Sinnbild schweizerischen Geistes anzudeu-
ten, wie er im Ausland, von der Ubermacht fremden Geistes angegriffen, ge-
troffen, besiegt, seine Heimat mit neuem Herzen sucht und sich aus neuem
Erleben in seinem Vaterlande, aber zugleich in der Welt zurechtfindet.

Fiir Reynold geschah diese Einkehr in Basel. Er beschrieb sie in dem Ka-
pitel « La legon de Bile » in Ci#és ez pays suisses. Basel im Licht seiner geistigen Ge-
schichte zeigte dem Schweizer, wie man sich selber und der Schweiz treu und
zugleich Europier sein kénne. — Loslosung von zu Hause, verbunden mit
Widerspruch gegen die vornehme Verwandtschaft, die Erfahrungen Frank-
reichs, Italiens und Deutschlands, so kommt Reynolds Leben zu seiner innern
Dialektik. Der Abwendung von der viterlichen Stadt und Republik folgt nach
vielfiltigen Begegnungen wieder eine Zuwendung.

Reynold als Literaturbistoriker

Die Histoire littéraire de la Suisse au XV 1lle siécle, in zwei Binden, erschienen
1909 und 1912, bleibt Reynolds Durchbruchswerk. Das ganze Suchen seiner
«Lehr- und Wanderjahre», abgeschlossen von denkbar ausgebreiteten For-
schungen, hat hier sein Denkmal gefunden. Uber das hinaus behilt das Werk
einen Rang als Hintergrund der Solidaritit der jungen welschschweizerischen
Schriftstellergeneration um die 17oi/e /atine, deren geistige Verwurzelung und

493



Formung es wesentlich prigte. Reynold gehort neben Ramuz und einigen
anderen selber zu den Grindern dieser Zeitschrift, die so viel zur nationalen
Erziehung der damaligen jungen Welschschweizer beitrug. Das Werk selber
ist das Zeugnis einer lebendigen Fragestellung und zeichnet sich durch seinen
Reichtum an Quellen und Kenntnissen aus. Es wurde in der deutschen Schweiz
immer mit besonderem Respekt genannt und hat offenbar seinem Verfasser
den Lehrstuhl fiir franzésische Literatur an der Universitit Bern eingetragen,
den er von 1915 bis 1932 innehatte. Im ganzen hat aber dieses erste grundle-
gende Werk Reynolds nicht die ihm gebiihrende Beachtung in der deutschen
Schweiz gefunden. Die Tragweite seines Gedankens, der ein ganzes Lebens-
werk im Keim enthilt, ist zu wenig gewlirdigt worden.

Was aber ist das Besondere an Reynolds Histoire littéraire? Zum einen, daf3
uns der Geist des sich selber iiberwindenden Ancien régime in der Schweiz
nahekommt. Zum andern wird uns die europiische Wirkung eines Albrecht
von Haller, GeBner und Rousseau faBlich. Sollte das in der Tat das einzige Mal
sein, daB3 schweizerische Schriftsteller zu europiischer Wirkung gelangen durf-
ten? Die Histoire littéraire ist ein Musterbeispiel fiir die vergleichende Literatur-
betrachtung. Weder geht die Suche nach irgendeiner Art von «Nationallitera-
tur», die es schon aus der Vielsprachigkeit der Schweiz heraus nicht geben
kann, noch wird eine Geschichte von Partikularismen und sprachlichen Pro-
vinzialismen gegeben. Wohl aber geht es Reynold um die geistige, von Ge-
schichte, das heiB3t Uberlieferung und Milieu bestimmte Eigenart, Solidaritit
und Selbstindigkeit des betreffenden Schrifttums sowohl deutscher wie fran-
zbsischer Zunge. Es ist klar, daB3 Reynold schon von Haus aus einen Flair fir
den Geist der alten schweizetischen Stadtrepubliken mitbringt, der ihm bei
der niheren Untersuchung nur zugut kommen kann. Es ist die Zeit der letzten
Ausstrahlungen des sich in einigen beherzten Gestalten selbet tiberwindenden
Ancien régime. So steht das rein Kiinstlerische im Hintergrund, wihrend
groBter Wert auf die Wirkungs- und Sozialgeschichte der damals vertretenen
Auffassungen und Vorstellungen gelegt wird.

«Si, au XVIIIe siecle, 'unité nationale n’avait pas existé dans les esprits,
il n’y aurait point d’Helvétie 4 'heure actuelle.» Reynolds Sorge weist aber
nicht nur nach der Vergangenheit, sondern auch nach der ungewissen Zukunft
der Schweiz in unserer Welt. «Un jour se lévera ot la Suisse aura disparu.»
Das achtzehnte Jahrhundert wurde fiir Reynold vorbildlich in seinem erzie-
herischen Willen, in der Klassizitit seines erzieherischen Aufbaus — denn so
und nicht anders ist seine SchluBfolgerung verstindlich: «Le XVIIIe siécle
est donc notre époque classique. .. » In diesem Sinne hat er sich auch selber
zu seiner nachhaltigen Wirksamkeit als politischer Historiker und Vortragen-
der entschlossen.

Die eigenartige und einmalige Tatsache solcher Weltgiiltigkeit einer Gene-
ration von Schriftstellern, wie sie die letzte Phase des Ancien régime in der

494



Schweiz hervorbrachte, beruht nicht zuletzt in einer volligen Einheit schrift-
stellerischen Wirkens und sogialer Verantwortung in einem gegebenen Milieu,
das aus allen Kriften bejaht wird, dem der gesamt-menschliche Einsatz gilt.
Thre Weltgiiltigkeit innerhalb der Kultur des Ancien régime liegt in der sozia-
len Identitit von Wort und Sein, das heilt Geist und Wirken. So wurde Bod-
mer mit 39 Jahren Mitglied des GroBen Rates von Ziirich: Diesem gehorte
auch GeBner seit 1765 an, der zwei Jahre spiter dann in den Kleinen Rat ein-
trat und verschiedene Male als Landvogt titig war. Uberdies kommt GeBner
die Ehre zu, mit Hirzel und Iselin zusammen die Helvetische Gesellschaft ge-
griindet zu haben. Haller erhielt nach seiner Riickkehr von Goéttingen ver-
schiedene gelehrte Auftrige im Dienst der Republik Bern, leitete von 1758
bis 1764 die Salinen von Roche und Bex: es war fiir ihn die gliicklichste Zeit
seines Lebens im Dienste der Republik und der Wissenschaft. Von dem dich-
terischen Werk eines Salis-Seewis bleibt, nach Reynold, nicht viel iibrig, nur
Fragmente. «Mais qu’importe: encore une fois, le poéte des Ligues grisonnes,
le poete-officier au régiment des Gardes, est ce qu’il est. » Diese beherzten Ge-
stalten hatten sich an ihr gegebenes staatliches Sein gebunden, ihr Geist war an
Republik, Geschichte und Milieu gebunden, und sie konnten so in einem ge-
gebenen Augenblick eine europiische Mission etfiillen. Es war ihnen nicht um
«Literatur um der Literatur willen» zu tun, sie wuBten um die Bedingtheit
allen Ruhmes, um seine Verginglichkeit, sie wulten um «das, was not tut»,
die eine Notwendigkeit: sozial, politisch und geistig-religios. Das war das gute
Ancien régime, wenn es so etwas gab. Solche Verwurzelung unterscheidet die
Schweizer Autoren von denen der drei Nachbarlinder.

In seltener politischer Weitsicht ist Reynold in seiner Histoire littéraire auf
einen schweigerischen Staatsgedanken zu sprechen gekommen. Das war damals um
1910 von dem freiburgischen Literatur- und Kulturhistoriker eine eidgends-
sische « Mahnung » und Tat zugleich. Hatte doch sonst vor allem in der alteren
Generation der hochverdiente Rechtsgelehrte Catl Hilty von einem schweize-
rischen Staatsgedanken gesprochen. Ist dieser Gedanke nun von Reynold fiir
die Kulturgeschichte der Schweiz lebendig gemacht worden, in einem jahr-
zehntelangen forschenden Einsatz, so nahm ihn aber wiederum eine schweize-
rische universale, auf die soziologischen Grundlagen der volkerrechtlichen
Strukturen bedachte Rechtswissenschaft auf. War Reynold der erste jiingere
Schrittmacher in einer gesamtschweizerischen Besinnung am Vorabend und
zu Beginn des ersten Weltkrieges, so hat dann Max Huber in sciner Rede
Der schweizerische Staatsgedanke diesem neuen Denken auch in der deutschen
Schweiz zum Durchbruch verholfen.

Der Freiburger Katholik hat 1912 zusammen mit dem Genfer Calvinisten
Alexis Francois die Neue Helvetische Gesellschaft gegriindet. Das war eine weit-
blickende, schweizerische Tat, deren welschschweizerische Urheber wir wohl
beachten sollten.

49)



Reynold hat das foderalistische Erbe der Schweiz als Katholik weiten Krei-
sen wieder iiberzeugend dargelegt. Sein Denken ging von einer abendlindi-
schen Sicht der Dinge aus, wie sie einzig aus der ilteren Geschichte der katho-
lischen Schweiz verstindlich wird. Sein Foderalismus mochte zwar manchen
ansprechen, in seiner geschichtlichen Tiefe ist er nur fir wenige ganz tberlie-
ferungstreue Kreise und Familien vollziehbar.

Gonzague de Reynold ist fiir die Schweiz in zweifacher Hinsicht bedeutend
geworden: als kulturhistorischer Autor und aktiver kulturkritischer Féderalist.

Reynold als Kulturbistoriker

Mit seinen in den Kriegsjahren 1914—1918 niedergeschriebenen Cités et pays
suisses hat Reynold nicht nur die welschschweizerische Literatur um eines ihrer
Meisterwerke bereichert, dieses Werk steht auch in der gesamtschweizerischen
Literatur neben dem Besten und ist véllig einmalig. Durch seine europiische
Sicht der Schweiz, wie durch seine den «esprit suisse » so trefflich beleuchten-
den kulturgeschichtlichen Bilder und Portrits gehort es zu den wenigen blei-
benden Werken. Reynold hat zusammen mit Ramuz der franzosischen Literatur
der Schweiz zu europiischem Rang verholfen.

Die «Schweizer Stidte und Landschaften» sind ein Stiick von Reynolds
Leben geworden. Sie sind, europidisch gesehen, das letzte Beispiel einer waht-
haft harmonischen Urbanitas, die noch die lindlichen Grundlagen aller Kultur
bejaht. Sie sind von der Schweiz her gesehen ein dichterisches Testament an
alle Erzieher, die das spite Wort Max Hubers beherzigen mochten: «Erst aus
der Verbindung von Landschaft, sei diese noch so schon, so lieblich, so groB3-
artig, mit Geschichte wird Heimat.» So erscheinen die « Schweizer Stidte und
Landschaften » Reynolds als ganz personliches, aber zugleich allgemeingiiltiges
Erlebnis.

Nie ist es Reynold um eine «isthetisierende Gefihlshistorie» gegangen.
Was er schreibt, ist durch eine kiihle, architekturhafte Rationalitit ausgezeich-
net. Darin ist er durchaus romanisch. Wenn er das Dichterische gesucht hat,
dann niemals in der Natur allein, auch nicht in der Vergangenheit an sich —
wenn wir die von ihm meisterlich gestaltete Legende und die ihm eignende
geschichtliche Evokation im Vers: eine Moglichkeit, die eher nordisch
scheint, hier auBer Betracht lassen —, sondern in geschichtlichen Landschaften.
So fingt er etwa an, wenn er das Problem seiner Ausfithrungen knapp gestellt
hat, mit einer punkthaften Feststellung: «La Suisse est d’abord une terre.»
Dann mit durchdringender Aufmerksamkeit hinzufiigend: «Or la Suisse forme
le centre de ’Europe occidentale. » Sogleich aber iiber das Geometrische hin-
ausgehend: die Schweiz ist ein Zentrum «pour d’autres raisons que des dis-
tances». Das ist seine typische Denkrichtung: in die Breite, in die Hohe und

496



Tiefe sorgfiltig aufbauend. Reynold ist ein Meister der « géographie humaine »
das bezeugen seine Stidtebilder wie seine geschichtlichen Landschaftsschilde-
rungen.

Uber die Formen hinaus, die er betrachtet, ist es ein geheimnisvolles Kraft-
feld von Geist, das ihn anzieht: ein Instinkt fiir den Genius loci. Natur und
Kunst sind ihm nur Seiten einer wechselnden Wirklichkeit des Menschen. Ein
Ansatz zum Preis ist ihm eigen, «une histoire héroique en d’héroiques pay-
sages» mochte er feiern. Uber das Walliser Dorf Saillon mit seiner trotzigen
Ruine, nicht weit oberhalb des Rhone-Knies bei Martinach, findet er die
kostliche Veranschaulichung: «et Saillon, c’était alors la téte du pont, la boucle
du ceinturon, la clef de la serrure...» Saillon: «troupeau de moutons gris
qui rentre dans son parc sous les yeux du berger debout». Uber die festungs-
dhnliche Kirche Valeria mit der ehemals bischéflichen Residenz und die SchloB-
ruine Tourbillon, am nérdlichen Sporn desselben Felsenhiigels iiber Sitten,
schreibt er: « Mais Tourbillon s’étale et Valere se hausse, et I'on pense a deux
chiens héraldiques, chacun sur son socle, a ’entrée d’une forteresse blanche. »
Reynolds Stidteansichten haben etwas Portrithaftes und Physiognomisches,
wie Henri de Ziegler treffend bemerkt hat. Das heil3t, Reynold hat den Sinn
tiir historisch-kollektive Persénlichkeit und dabei den Gesichtssinn des diffe-
renzierten Unterschieds und Vergleichs.

Eine besondere Empfinglichkeit hat er fiir die Anniherungen und Uber-
ginge, wie sie zwischen den Kulturen vorkommen. «Un des charmes les plus
forts que puissent offrir les voyages et le spectacle du monde, ce sont les
changements d’empire et de climat.» Mit solcher Einstellung ist Reynold ein
Nachfolger der Mme de Staél und eines Karl Viktor von Bonstetten. Um De-
kor und geistesgeschichtliche Metaphorik der Stile geht es ihm nicht: eher um
Volkerphysiognomien. Schon in der Histoire littéraire finden sich Ansitze
dazu. Hier zum ersten Male spricht er von «le monde germanique ». Seine ver-
gleichende Landschaftsbetrachtung, immer in enger Verbindung mit verglei-
chender Literaturkenntnis, ist aber weniger ein begrifflich absetzendes, als ein
heranziehend erginzendes Verfahren, Geistesverwandtes in Ubergingen und
Einklingen zu sehen. Der Ceresio erinnert ihn an eine griechische Landschaft.
Bei einem Besuch der norwegischen Fjorde wird er von der AusschlieSlichkeit
und volligen Mitternichtlichkeit einer allen siidlichen Glanzes baren Nordwelt
— auf Grundempfindungen der germanischen Welt gefiihrt. Bei der Schilde-
rung Luzerns und der Innerschweiz hebt er eine eigentimliche transalpine
Italianitit hervor.

Immer ist es dasselbe Grundphinomen der Erkenntnis. Sie ist ihm gleich-
sam genealogisch {iberliefert: miitterlicherseits und groBmiitterlicherseits In-
nerschweizer, dem Herzen nach Alemanne, ist er andererseits ein Sprof3 seiner
Offiziersvorfahren in fremden Diensten, Abkémmling hier eines eher groBen,
titigen Schlages: durch und durch romanisierter Alemannen mit irgend etwas

497



Burgundischem, urspriinglich Biuerischem. Dieser Typus ist noch ganz der
seines Vaters, beim Sohn zeigt sich die so viele geistige Anderungen und Un-
ruhen hervorrufende — schon physiognomische Angleichung an die miitter-
liche Wesensart. Dies mehr innerschweizerisch-alemannische Gemiitserbe hat
nun eine romanische Erziehung bekommen. Das eine aber nicht ohne das
andere: in der Verbindung beider Elemente lag Reynolds Chance. Man lese
nur etwa die Schilderung einer Reise durch die Provence in seinem Portugal-
buch, das auch wesentliche Erkenntnisse iiber das Wesen der spanischen Land-
schaft und Mystik enthilt, daneben aber das Licht des «andern» Spaniens:
Portugals, wohl zu unterscheiden und zu interpretieren vermag — und man
vergleiche dies mit der von der Landschaft eher abstrahierenden analytischen
Evokation der germanischen Volkerseele in Les Germains. Dazu vergegen-
wirtige man sich die auf der Geographie wohlbegriindete Vision Europas in
der Einleitung seines Spitwerkes, Bd. I, Ou’est-ce que I’ Europe? Seine Gesamt-
vorstellung der Stidtebilder und des Stidtegeistes hat in Band III, L’ hellénisme
et le génie earopéen ihren endgiiltigen Begriff gefunden.

Wenn wir uns aus der deutschen Dichtung den «Reichsaspekt» als eine
geschichtliche und tragende Atmosphire auch noch unserer Klassik vergegen-
wirtigen kénnen, dann sind wir betroffen und tiberrascht, in den Ci#és et pays
suisses eine dhnliche Luft zu atmen.

Es wird jetzt anhand einiger Zitate des Foderalisten Reynold zu zeigen sein,
wie gerade in dem welschschweizerischen Schrifttum der Gegenwart der
Reichsgedanke eine anderssprachige, romanische Erginzung und dichterische
Wiirdigung gefunden hat. Wobei an dem Fries unserer Stidte und Landschaf-
ten, diesem nationalen Fresko, national immer nur im geschichtlichen Sinn,
wie auch Constantin Frantz das Nationale verstanden hat, nochmals alle Farben
des alten Reiches aufleuchten. Erst so sehen wir wirklich das europiische Ge-
sicht der Schweiz.

So ruft Reynold im Angesicht der Stadt Solothurn aus, ihre Geschichte in
der Ich-Form erzihlend: « J’eus mon église, une 4me; j’eus mes cloches, une
voix.» — «Age héroique: autour de moi, dans I'immensité du Saint-Empire
pareil 2 une vaste campagne dont les champs commencent a verdir aupres des
labours ensemencés, c’était le printemps des villes.» Den Rhein bezeichnet
Reynold als das Riickgrat des alten Reiches, und er wird nicht miide, in den
schweizerischen Stidten die Spuren seiner Prigung ausfindig zu machen. Frei-
burg im Uchtland hat von den Zihringern den sichtbar gebliebenen Charakter
der Reichsstadt erhalten. «La cathédrale, monument composite, révele des
oscillations presque régulieres entre des modéles bourguignons et des modeles
rhénans.» Diese Beschreibung gibt die Anwendung mittelalterlicher Reichs-
prinzipien wieder; wo in der Tat hat diese Idee einen sichtbareren Ausdruck
gefunden, als in der «beauté composite» dieser Stidte, vor allem dann Berns
auch; auf welcher andern Grundlage wire es zu einer solchen Begegnung, ar-

498



chitektonisch sichtbar, der europiischen Zivilisationsformen iiberhaupt ge-
kommen? |

In den Brunnen Berns sieht Reynold ein Symbol unseres Mittellandes, von
jener kleinburgundischen Kraft, die in dieser Stadt zusammenflieBt. «La cité
est petite, la République est grande. Les fontaines illustrent la République. »
Es ist eine Synthese von «Stadt und Land », des germanischen Temperaments
und des lateinischen Geistes, des Aristokratischen und des Volkstiumlichen.
Das gotische Rathaus, das burgundische Miunster, die Alpen wie Priesterkonige
in der Ordnung Melchisedechs tiber einem fruchtbaren, sonnigen Land, das
nicht ohne Heroismus und Glorie ist und nur das Licheln nicht kennt. Einige
groBBen Geister: Haller, Gotthelf, Hodler, wobei in Gotthelf die Verschlossen-
heit des Berner Bauerntums Sprache wird, eines Bauerntums, das die tragende
Grundlage fiir die Stadt und Republik Bern geblieben ist. «Il y a quelque chose
d’homérique en Gotthelf», sagt Reynold.

Hat Reynold am Beispiel Berns den Anteil des Bauerntums an der Republik
und damit auch am «Reich» ins Licht gestellt, so findet er anderswo auch Ge-
legenheit, diesen biuerlichen Aspekt eines urspriinglichen Gedankens der
Christenheit ganz fiir sich zu betrachten. In diesem Zusammenhang ist seine
Beschreibung des Freiamts etwa zu nennen: « Mais au nord, mais ici, le Paradis
terrestre, C’est toi, bailliage libre et catholique, bailliage du printemps.» —
«Aux carrefours des chemins, des croix en granit: de belles croix tréflées ou
sont gravés les pieds et les mains de Notre Sauveur, son cceur brilant, sa cou-
ronne d’épines, son monogramme, le disque du soleil, le croissant de la lune. »
So ist hier das «Innere Reich» als die Kernkraft der Christenheit, «kosmische
Briiderlichkeit» der katholischen Welt dichterisch tiberzeugend zum Bild er-
hoben. Kirche, Stadt und Republik enthiillen in ihrem einmaligen Verhaltnis
zueinander den Charakter der Schweiz. Reynolds Wanderungen enden da, wo
sie ausgegangen sind, in dem Dotf seiner Vorfahren, da wo er sich verwurzelt
fiihlt: «Tu es le centre de ma vie: le champ ol mon piquet est enfoncé; et je
peux tirer sur ma corde, I’allonger dans tous les sens, jusqu’au bout du monde:
tu me rameénes toujours a toi.» Es ist das freiburgische Cressier.

So zu sehen und zu denken bedeutet schon angewandten, lebendigen Fode-
ralismus, und das umsomehr, als es Bundesgenossenschaft im christlichen Glau-
ben bedeutet. Die Welt ist hier nicht das unaufhorliche sinnlose Nebeneinan-
der, wie sie die moderne, in der GroBstadt aufgewachsene Generation zu sehen
pflegt; sie ist konzentrisch, im Mittelpunkt aufgehoben in der Vertikalen des
Glaubens, so wie ein Bauer die Welt voll natitlicher Religion sieht und dariiber
hinaus an ein Anderes gebunden ist.

Wir wiirden aber den Reichsaspekt allzu verinnerlicht sehen, wenn wir nur
seine Seele: die Kirche, hervorhében und nicht sein Leibliches in Augenschein
nihmen. Dies Leibliche des Reiches war aber urspringlich das auf Einung und
Eigentum gegriindete Kaisertum, welches in schon schwierigen Bedingungen

499



Stiitzungen von unten her erfuhr, durch alle jene Eidgenossenschaften zu
Stadt und zu Land, von der Poebene tiber die Alpen bis nach Jitland, wie sie fiir
das zwolfte Jahrhundert bezeichnend waren. Fiir die Schweiz bedeutet das die
Miindigkeit republikanischen Geistes, der jedoch das Monarchische des Rei-
ches nicht ausschloB.

Von dem weltweiten Imperium der Alten findet Reynold iiberall in seinem
Vaterlande die unverwischten, noch fiir den heutigen Tag bedeutsamen Spu-
ren. Im Tessin: «Une chapelle, un pont sur la riviere: le classique pont en
pierre, d’une seule arche, qui semble la césure d’un hexametre latin. » Hier in
Bignasco, in der zweiten ehemals «ennetbirgischen» Vogtei ist eine der lateini-
schen Stationen fiir Reynold. Im Wallis: «. . .le visage de ce pays est un visage
latin, et il le faut comparer au profil d’un empereur sur une médaille terreuse
et rongée par la rouille 4 ses bords. » Genf hat ihm den Reiz einer lateinischen
Civitas, es ist ihm nicht allein ein klassisches Gemilde, sondern eine klassische
Lehre, eine Lehre von urbaner Individualitit. Ber» und Rom, das ist einer der
Vergleiche Reynolds: «En vérité, méme apres I'Italie, les bords de I’Arno et
les rues de Rome; méme apres les places des villes flamandes ou les grandes
perspectives patisiennes, c’est 12 un des spectacles urbains les plus harmonieux
et les plus nobles du monde. » «L’histoire de Berne a quelque chose de romain:
quelle figure pathétique, cet avoyer de Steiger, debout sur un tronc d’arbre
pour contempler la défaite du Grauholz!» — Albula und Fliiela sind Reynold
epische Namen, deren Wohlklang lateinisch und barbarisch zugleich tont.

Eines der letzten der Schweiz gewidmeten Biicher Reynolds: Grandeur de
/a Suisse, 1iBit sich auch in diesem Satz zusammenfassen: «La grandeur de la
civilisation suisse, c’est de représenter encore dans le monde cette forme de
civilisation qui fut celle de la Gréce. .. la civilisation des cités.» Dieses Buch
enthilt das Nachbild der Reynoldschen Untersuchungen zur Geschichte der
Schweiz und bildet den Ubergang zu den beiden Binden des Spitwerkes, die
der griechischen Welt und ihrer Kontinuitit bis heute gelten. Cités ez pays
suisses sind reich an griechischen Evokationen, Namen und Sagenstoffen. End-
lich liBt Reynold auf dem Gotthard, der ihm in seiner topographischen Kreuzes-
gestalt zum Gleichnis wird, Blick und Einbildungskraft den groBen Strémen
entlang gleiten, iibers Mittelmeer hin, zu dessen groBen Hifen und auch zu
den nérdlichen Meeren. Uber die groBe ostlich-westliche Talfurche hin
schwingt sich sein Gedanke bis an den Bosporus: «mon esprit vole avec lui
vers Byzance, et j’évoque cette ville qui nous a donné le culte des vierges au
visage noir, la sagesse qui raisonne sur les choses et les sept sciences fonda-
mentales. » Die kirchliche Kunst Graubiindens ist Begegnung lombardischer,
byzantinischer und alemannischer Motive. Unsere Freskenmalerei mit ihren
griechischen Schilderungen, besonders die von Stein am Rhein, ruft Reynold
ins Gedichtnis: den dort verewigten Trojanischen Krieg und die Episode
Alexander und Diogenes. Dann sind es erhabene Bilder der Antike, der Sieg

500



von Samothrake, die Odyssee, Bilder Theokrits, die ihn in den Umgebungen
Genfs tiberraschen. Dann Gestalten, der Ménch Theodor in Saint-Maurice und
Johannes von Ragusa am Konzil zu Basel. So spiegelt sich Griechenland von
den Kentauren seiner Urzeit bis zu den Muttergottesbildern von Byzanz in
den «Schweizer Stidten und Landschaften ».

Reynold und die schweigerische Kulturpolitik

Von einer «philosophie de I’idée suisse» hat Reynold zum erstenmal in seiner
Histoire littéraire gesprochen im AnschluB} an seine Definitionen eines «esprit
suisse» im Schrifttum des achtzehnten Jahrhunderts. Zu einer «illustration»
schweizerischen Charakters und schweizerischer Geschichte haben seine Ci#és
et pays suisses den bildhaftesten und dichterisch lebendigen Beitrag geliefert.
Was hier oft nur im Bild angedeutet wurde, in der jeweiligen Beschreibung un-
mittelbar und gegenwirtig aufging, hat er mehr und mehr in Gedanken und
eingehender Forschung herauszulésen versucht. Das ist die Linie, die von der
Essay-Sammlung La Suisse une et diverse, iber sein schweizergeschichtliches
Hauptwerk, La Démocratie et la Suisse, mit dem Untertitel: « Essai d’une philo-
sophie de notre histoire nationale», zu seiner wichtigsten eidgenossischen
«Mahnung» in Conscience de la Suisse gefithrt hat. Uniiberhorbar ist hier der
Angriffs- und Verteidigungston, wie er im Untertitel: «Billets 2 ces messieurs
de Berne» angeschlagen ist. In seinen weiteren der Schweiz gewidmeten Bii-
chern: Défense et illustration de Pesprit suisse, Grandenr de la Suisse, La Suisse devant
son destin, der kleinen Schrift La Suisse de toujours et les événements d’ aujourd’bui,
der Sammlung von Aufsitzen Cercles concentrigues, wurde Reynold immer auf-
rufender und beschworender.

Diese Ausfithrungen Reynolds enthalten, trotz ihrer auf den Entwurf ge-
stellten Form, eine Fiille neuer und origineller Gesichtspunkte, im ganzen und
einzelnen ein eindringliches Bild schweizerischer Vergangenheit bis weit in
romische Zeiten zuriick. Thre Bedeutung fiir eine wirklich auf Uberlieferung
haltende Historiographie ist groB. Eine geradezu traditionsbegriindende Hal-
tung und Methode ist darin ausgebildet, die dem weiteren Weg der schweizeri-
schen Geschichtsschreibung richtungweisend sein kann.

Eine staatsminnische Bewihrung und Erprobung seiner Ausblicke und
Reformierungsbestrebungen auf foderalistischer Grundlage hat Reynold nicht
abgelegt, es sei denn, man sehe eine solche in seiner Grindung der Neuen
Helvetischen Gesellschaft. Wie anders hat Anton Philipp von Segesser, der
katholische Humanist und Staatsmann, Nationalrat seit 1848, in schwierigster
Zeit beigetragen zur Integration der katholischen, féderalistischen Kantone in
den neuen Bundesstaat! So erfihrt bei dem bedeutenden Rechtshistoriker Se-
gesser die schweizerische Entwicklung seit 1515 eine realere, den politischen

501



Tatsachen entsprechendere Interpretation: er hat das protestantisch-aleman-
nisch-zentralistische Element als zweiten Pol unserer Geschichte, in seiner Un-
entbehrlichkeit als zweiten Angelpunkt, auch in seiner positiven Auswirkung
nach 1848 im Freisinn, niichterner, staatspolitischer gewiirdigt und geschatzt
als Reynold. Wurzelt Segesser so im politischen Handeln selbst, das nicht nur
prinzipiell denken soll, sondern immer wieder eine Entscheidung fassen mul,
so hat Reynold die Dinge mehr philosophisch ins Auge fassen kénnen.

Die neuere Schweiz mifit er nicht nur argwohnisch an den wirksamen
Kriften von fiinf vergangenen Jahrhunderten, in der Weise des {iberzeugten
welschschweizerischen und katholischen Foderalisten, sondern tadelt sie auch
mitunter in der tapfern Art eines strengen Konservativen. Ein gewisser Dua-
lismus, der sich dabei sozusagen zwischen Vorgestern und Gestern und Heute
und der Zukunft fir Reynold ergeben hat, liegt zum einen, wie wir gezeigt
haben, im Naturell und personlichen Schicksal, zum andern bedeutet er eine
heilsame Korrektur zu unserem sehr « wirtschaftlichen Vorurteil » in der Politik
dieses Jahrhunderts, das seinen Verrat an den Idealen, seinen groBmiitigen
Verzicht auf sogenannte Ideenpolitik, wie Segesser es beklagte, schon in den
siebziger Jahren des letzten Jahrhunderts vorgezeichnet fand. Und das ist nicht
nur ein schweizerisches, sondern auch ein europiisch Gegebenes, mit dem wir
tiaglich zu rechnen haben: es hei3t auch Technik.

Zusammen mit Max Huber, der in manchen Schriften, vor allem aber in den
Grundlagen nationaler Ernenerung, ebenbiirtige, vielleicht staatspolitischere, an
historischer Durchdringung des Rechts iiberlegene Formulierungen zur
schweizerischen Vergangenheit gefunden hat, ist Reynold einer der bedeuten-
den Staatsdenker der Schweiz in der ersten Hilfte des zwanzigsten Jahrhun-
derts, wenn wir von Fritz Fleiner absehen, der mehr der Rechtswissenschaft
als solcher zugehort. Bedeutend ist in der Schweiz das Innehalten einer Kon-
tinuitit. Was Max Huber mit Reynold verbindet, ist ihr bedingungsloses
Einstehen fiir die christliche Uberlieferung. Max Huber hat immer wieder dar-
auf hingewiesen, dal3 ein Erfassen der Geschichte ohne die christliche Sicht
gar nicht moglich ist, wihrend Reynold von Anfang an, im weitesten Sinn und
im eigentlich konfessionellen, eine Katholizitit der ganzen Geisteshaltung ver-
trat. Beiden gemeinsam ist der starke Sinn fiir das Geschichtliche, der in der
Familienabkunft, aber immer auch im personlichen Glauben begriindet ist.
Gegeniibergestellt, sehen wir in dem einen den Ziircher schlechthin, mit dem
ganzen evangelischen und politischen Hintergrund dieser Stadt, in dem andern
den Freiburger, mit den besten geistigen Moglichkeiten dieser «Cité sur la
Montagne». Wenn der eine im Alter den Gestaltwerdungen Europas nachge-
gangen ist, aus einer Besorgnis fiir die Zukunft der Christenheit heraus, damit
eine katholische Aufgabe der Geistesgeschichte kontinuierlich ibernehmend,
so hat der andere, als Frucht seiner europidischen Verdienste um das Volker-
recht, in seinen letzten Lebensjahren eine Studie iiber die Okumene und das

502



Volkerrecht herausgegeben, worin er eine groBle calvinistische Tradition er-
neuert.

Reynolds Frage an die Geschichte der Schweiz war eine solche nach ihrer
Ubetlieferung. Weil jeder Staat sich erhilt durch die Mittel, die ihn auch ge-
griindet haben, so fragt Reynold, ob die Schweiz von ihnen heute noch auf-
recht gehalten wird. Alles was ihm Uberlieferungscharakter zu tragen scheint,
nennt er «le pays vivant» ; «le pays légal» besteht fiirihnin einemkiinstlichenund
abstrakten Uberwurf, der sich an die bundesstaatliche Entwicklung seit 1848
und besonders 1874 anschlieBt. Um so lebendiger aber weiB er die wesentlichen
sozialen Formen herauszuheben, die unserer Zivilisation die Eigenart geben.
Harmonie des Landes und der Menschen, der Landschaft und der Geschichte:
ein menschliches MaB findet er in der Heimat, verbunden mit der Urspriinglich-
keit im Bewahren der stidtischen Zivilisation, die anderswo von der Nationali-
titenbildung absorbiert wurde. Diese politischen Zellen bestehen heute immer
noch. «Songez que nous sommes seuls 2 continuer la lignée d’Athénes, de
Cologne, de Nuremberg, de Bruges, de Florence. » Das ist Geist der Republik,
aus dem wir allein mit unserer verschiedenartigen und zusammengesetzten Zi-
vilisation zu gedeihen vermégen. Die Kantone missen immer wieder zu ihrer
urspriinglichen Bedeutung als «foyer de culture » zurickkehren. Dennunsere Zi-
vilisation ist auch eine solche der Uberginge und Durchgangsstraien: « Euro-
péen plus que national. » ZusammengefalB3t: «La liberté suisse a pour origine
le statut social et juridique de ’homme libre au moyen 4ge. » Darin besteht noch
unsere heutige Mittelalterlichkeit, an der Reynold so festhilt, weil sie allein ein
gutes und gesundes, organisches Gedeihen des sozialen und politischen Lebens
von unten nach oben gewihrleistet, wobei Reynolds Vorbehalten gegeniiber
einigen Ausartungen unserer heutigen Bundesspitze, was Verwaltung und
Wirtschaft anbetrifft, wohl Recht gegeben werden muf3, wiewohl mit der Kritik
zur eigentlichen Verbesserung noch nicht viel beigetragen ist. Allein, wenn
man nur um die Gefahren weill! Und aufmerksam zu machen war ein wiirdiges
Amt.

Daf Zivilisation immer ein geistiges Prinzip verwirkliche, ist wohl Reynolds
wesentlichster Einwurf in die Diskussion um die neuere Demokratie. «Avec
le christianisme, la démocratie pourrait étre le plus humain des régimes; sans
le christianisme, elle en devient nécessairement le plus inhumain. » Und anders-
wo: « Malheur a la Suisse, le jour ou elle cesserait d’étre une nation chrétienne! »
Reynold hilt fest an dem christlichen Auftrag der Schweiz.

Reynold hat oft dargelegt, daB eine starke und selbstgewisse Obrigkeit mit
einer foderativen Staatsauffassung wohl vereinbar ist. Er hat von jeher die
«Tendenz, zu verwalten» bei unserer hiéchsten Landesbehdrde getadelt und
einen méinnlichen und entschlossenen Ernst in der Auenpolitik gefordert. Er
miifite sogar aus historischen Griinden und seiner eigenen Perspektive der
schweizerischen Kriegsgeschichte heraus das neue defensiv-offensive Militir-

503



programm des Bundes befiirworten. In Anbetracht dieser beiden fordernden
Momente wirkt Reynolds Denken aktuell. Was er aber zu wenig beleuchtet hat,
ist die groBe soziale und wirtschaftliche Verantwortung der schweizerischen
Regierung. Ein ganz neues soziales, Zentralisation und Foderation ausglei-
chendes Programm — wir denken an den katholischen Wegbereiter Decurtins
— tut da not, womit die Schweiz entscheidende Impulse zur europiischen
Integration zu geben vermochte.

Reynold als Foderalist

Wenn wir jetzt Reynolds Auffassungen vom Wesen sozialer Kontinuitit skiz-
zieren, sind wir uns bewuBt, damit Reynolds ersten und gewichtigen Haupt-
beitrag zum europiischen Gedanken zugleich zu erértern. Seine foderalistisch-
historischen Leitgedanken zeigen uns, daf3 die Kontinuitit der Geschichte eine
Sache des Gewissens und der Selbstverantwortung der Einzelnen wie der Vol-
ker ist: eben so iiberliefert die Geschichte sich selber. Andererseits ist diese
Kontinuitit gleichsam eine heilsgeschichtliche: innerhalb der Katholizitit der
evangelischen Menschwerdung. Geschichtlich konstruktiv wird immer der
foderalistische Historiker vorgehen miussen, der die umfassenden Fragen —
die historische nach dem Wie, die philosophische nach dem Warum — beant-
worten will, ja mehr: sie beide auf einen Punkt gleichsam auBBerhalb der Ge-
schichte, in Vicos und Pascals Sinn, fihrt. Das Bekenntnis zu einer «organi-
schen Sozial-Ethik» setzt endlich immer eine spontane, wirklichkeitsoffene,
menschliche Schwingung voraus. Der Foderalist ist jedoch kein «Konserva-
tiver». Die bleibenden Fragen der Gesellschaft stellt er neu, er sucht sie aus der
Geschichte zu beantworten. Darum hat der Foderalist ein umfassendes ge-
schichtliches Interesse. Er kann, wofiir Reynold ein Beispiel ist, geradezu zum
«Geschichtsschreiber der europiischen Frithgeschichte» werden, weil er die
Urspriinge der sozialen und politischen Ordnung erforschen mul3, um das
Heute in seiner Konsequenz verstehen zu konnen. Wenn der Heutige etwas
bang vor den Fragen der Individualitit und Soziabilitit steht, so kann der f6-
deralistische Geschichtsschreiber auf Altar und Grab, auf fast vorgeschicht-
liche Rechte des gesellschaftlichen Zusammenschlusses hinweisen. Hier ist die
Wurzel des Foderalismus, der zwischen Familie und Nation die Zwischenstufe
bildet. Der Foderalismus ist uberdies eine wesentliche Form des christlichen
Staates.

Endlich liBt sich ja die «Philosophie des Foderalismus», die Reynold aus
der schweizerischen Geschichte gewonnen hat, auf ein christliches Gottes- und
Menschenbild zuriickfihren. Individuum und Person, diese Grundbegriffe
katholischen Denkens, verbindet das «bonum commune », das Gemeinwohl. In
den Landsgemeinden ist das alte Genossenschaftsrecht im christlichen und

504



«eidgendssischen» Sinn neu verstanden worden: als Gemeinwohl. Dieses soll
dem Menschen die Méglichkeit geben, seine gemeinschaftlichen Bediirfnisse
zu verwirklichen, aber zugleich seine vereidigte Verpflichtung den Mitmen-
schen und Gott gegeniiber zu vollziechen, um sich durchs Irdische hin dem
Hochsten zu 6ffnen. Die Zivilisation, oder besser die Civiltd, wird dabei als
die irdische Form des «<bonum commune» angesehen: sie soll aus einer Harmonie
der Haupteigenschaften des Menschen hervorgehen. Empfindung, Handeln,
Vernunft, Leib und Transzendenz des Glaubens miissen sich erst im Menschen
vereinigen und erginzen, bis er aufbauen und sich bewihren kann. Die Weise
von Reynolds Aufrufen ist ein christlicher Heroismus, ein gesteigerter christ-
licher Humanismus.

Die alte Form der Reprisentation sieht Reynold in den genossenschaftlichen
Rechten, die aus Familien, Stinden und aus Ziinften im Mittelalter hervorge-
gangen sind. Gerade von daher tadelt Reynold manches an derneueren Schweiz,
weil sie die Freiheit abstrakter aufgefait hat. Will der moderne Korporations-
gedanke an die fritheren organischen und sozialen, freiheitlichen Institutionen
ankniipfen, so vertritt ihn auch Reynold. Er hat dabei ein Anliegen im Auge,
das auch das der «sozialen Pipste» gewesen ist, etwa eines Pius XI. Das Sub-
sidiaritatsprinzip, von dem die gesamte neuere katholische Sozialphilosophie
«foderalistisch» durchdrungen ist, hingt eng zusammen mit dem Prinzip der
Solidaritit. Hier hat Pius XII. auf die Verwaltungsgerichtsbarkeit hingewiesen
als ein Mittel zur Gewihrleistung. Es ist interessant, die Verwaltungsgerichts-
barkeit sowohl von hochster katholischer Seite, wie von bewihrtester freisin-
niger vertreten zu sehen. Reynold, der den modernen Begriff der parlamentari-
schen Reprisentation so kritisch beleuchtet hat, findet sich im Bund mit Anton
Philipp von Segesser, der die Freiheit nur in freiheitlichen und geschichtlichen
Institutionen wiirdigen und anerkennen konnte, und mit Fritz Fleiner, der die
schweizerische Bundesversammlung als eidgendssisches Staatsorgan, nicht als
Stellvertretung charakterisiert, damit bewuBt und nachdriicklich an das Ge-
nossenschaftsrecht ankniipfend. Bei allem aber, und das ist wohl der Inbegriff
jeder foderalistischen Staatslehre, miissen wir uns vor dem «vollendeten Me-
chanismus eines Staatsapparates» hiiten. « Unifier n’est jamais unir», hat Rey-
nold immer wieder gesagt. Und Segesser sprach aus tiefster Uberzeugung des
vergangenen Jahrhunderts von der Klarheit der Begriffe und der Schonheit der
Formen als den Zielen der Erziehung eines Volkes.

Der genealogische Hintergrund Gonzague de Reynolds macht es auch ver-
stindlich, daB er sich, so sehr in der alten Schweiz beheimatet, auch dem Fest-
spiel widmete, um hier volkstiimlich zu wirken. Hier wird es uns aber auch
deutlich, wie universal die Sicht eines Schweizers werden kann, der einmal
wirklich {iber Stadt und Land hinausgesehen hat und dann sich wieder auf
seinen Ursprung besinnt. Einige Dramen Reynolds sind europiisch in dem
Sinn, daf3 sie Grundfiguren europiischen Lebens, foderalistischer Gesinnung

505



und Gesittung bildlich darstellen. Reynold ist Erzieher: er steht in einer merk-
wiirdigen erzieherischen Ausstrahlung seiner Vaterstadt. Wir konnen ja den
Chor eines Reynoldschen Dramas unmittelbar einer Strophe des Pére Girard
folgen lassen. Reynold ist ein gliubiger Mann. Bruder Klaus lebt in seinem
Gewissen. Reynold steht so in der Uberlieferten Pietit seiner Vaterstadt zum
Heiligen im Ranft. Zu ihm als dem eidgenéssischen Konféderator hat Reynold
in allen Fragen der schweizerischen wie der europiischen Geschichte immer
wieder aufgeschaut. Als Humanist, Kiinstler, Historiker und Dichter hat Rey-
nold das geistige Erbe der Alten Schweiz gewahrt.

Originalité de la culture européenne comparée aux autres
cultures

DENIS DE ROUGEMONT

C’est en Europe seulement, jamais ailleurs, qu’il m’est arrivé bien souvent d’en-
tendre prononcer la phrase suivante: «Une culture européenne, ga n’existe pas.»

Le fait méme qu’une telle phrase ne puisse étre entendue qu’en Europe et
seulement dans la bouche d’Européens, nous fournit, paradoxalement, une
premiére définition de I’originalité de notre continent. Un homme qui nie que
IEurope existe et qu’elle ait une culture commune ne saurait étre un Asiatique,
un Africain ou un Américain, mais seulement un Européen.

Examinons d’un peu plus prés ce paradoxe.

1. Les intellectuels sceptiques et les adversaires déclarés (ou non) de 'union
européenne ont coutume d’affirmer simultanément les deux propositions con-
tradictoires que voici. Ils affirment primo: qu’il n’y a pas de culture européenne
commune, mais seulement des cultures nationales, car, disent-ils, les Allemands
et les Frangais, ou les Scandinaves et les Italiens, par exemple, sont trop diffé-
rents entre eux pour former une unité quelconque. Et ils affirment secundo:
qu’il ne saurait y avoir de culture spécifiquement européenne, car, disent-ils
encore, toute vraie culture est universelle par définition, et nos problémes, en

506



	Gonzague de Reynold und seine Bedeutung für die Schweiz

