
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 40 (1960-1961)

Heft: 4

Rubrik: Umschau

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


UMSCHAU

ZEITSCHRIFTENSCHAU
Sozialistischer Realismus: Die Marxistisch-Leninistiscbe Literaturdoktrin

Die Zeitschriftenschau der Januarnummer
brachte einen Hinweis auf Auseinandersetzungen

mit dem Kommunismus im Bereich
der Geschichte, der Literatur, der Kirche und
der Pädagogik. Der folgende ÜberbUck
verarbeitet Zeitschriftenaufsätze zur kommunistischen

Ästhetik und ihrer Anwendung in
Kunst und Kritik.

Es entspricht der Denkweise totalitärer
Systematiker, daß sie bestrebt sind, jegUcher
menschlichen Lebensregung eine nützUche
Funktion innerhalb ihres Systems zuzuweisen.

Der Marxist weiß, daß sich nicht nur der
ökonomische Unterbau, sondern auch der
kulturelle Überbau nur bei straffer Lenkung
zum Wohl der GeseUschaft entwickle. So
erhält auch die Kunst ihre Legitimation erst
dadurch, daß sie den Fortschritt des
Kommunismus fördert. In was für Schwierigkeiten

diese politische Zweckgebundenheit die
Dichter und die Theoretiker führt, zeigen
Definition und Anwendung des sogenannten
«sozialistischen Realismus».

Dieser Begriff ruft bei uns wenig konkreten

Vorstellungen ; doch er bestimmt die
offizielle Kunstproduktion des ganzen Ostens;
und die Dichtungen der nahen und fernen
Vergangenheit an ihm zu messen, ist die
alleinige Aufgabe der kommunistischen
Literaturkritik.

Eine vielsagende Definition enthält das

Statut des Sowjetischen Schriftstellerverbandes

von 1934: «Der sozialistische
Realismus ist die grundlegende Methode der
sowjetischen Literatur und Literaturkritik:
er verlangt vom Künstler eine wahrheitsgetreue,

geschichtüch konkrete DarsteUung der

Wirklichkeit in ihrer revolutionären
Entwicklung. » Die zwei letzten Wörter sind
entscheidend : DarsteUungswert ist Geschichtü-
ches nur als Keim des Endkommunismus;
was ihm nicht dient, wird keines Abbilds
gewürdigt.

Das Zitat entstammt dem im 2. und 3.

Heft des 15. Jahrgangs der Zweimonatsschrift

Dokumente abgedruckten Kurzen
Lehrgang des sozialistischen Realismus.
Dieser Aufsatz aus der Feder eines jungen,
in Rußland lebenden SchriftsteUers wäre es

wert, als Broschüre zu erscheinen. Wer ihn
Uest, versteht, warum der Name des Autors
nicht genannt wird. Er unterzieht die sowjetische

Literatur einer ironischen Analyse und
trifft zugleich auch die Schwäche des

Westens: seine Hoffnungslosigkeit. Schon der
Gedanke, mit solchen Russen einmal in Freiheit

sprechen zu können, lohnt jeden Einsatz.
Der Verfasser trägt seinen Angriff gegen den
Stü der Partei nur darum vor, weil er an die
Möglichkeit großer Kunst im Sinne des
Sozialismus glaubt. Was er bekämpft und
lächerlich macht, ist der falsche «reaUstische»
Anstrich einer notwendig ideaUstisch-uto-
pischen Gattung. Bereits der Begriff
sozialistischer ReaUsmus verrät einen Mangel an
Konsequenz. Wo es um den Entwurf der
Zukunft geht, sind psychologische
Wahrscheinlichkeit und sogenannte Lebensnähe,
Forderungen des 19. Jahrhunderts und seines

historisch gewordenen «ReaUsmus », fehl am
Platz. Der Autor verlangt Freiheit für einen
echten heroischen Stil und für die Utopie im
Sinne des nie botmäßig gewordenen
Majakowski (Selbstmord 1930), der letzten großen

Kraft der russischen Literatur.
Gorki gut als Begründer des soziaUstischen

ReaUsmus. Er aber pries die «begei-

416



sternde Illusion ». Es entsprach dem AugenbUck

der Revolution, was sein soUte, so
abzubilden, als existierte es schon; das Ziel war
entscheidend. Wie aber kann der Enthusiasmus

erhalten werden nach dem Sieg, wenn
die Partei nicht bereit ist, das Erreichte
erneut in Frage zu stellen und vom Dichter
verlangt, statt der Zukunft die Gegenwart zu
verherrlichen? Das Dilemma des revolutionären

Künstlers ist ausweglos, seit die Techniker

der Macht die Fanatiker der Utopie
beseitigt haben. Sein Werk ist ein Produkt der
Heuchelei. Noch 1922 hatte der Dichter
J. Samjatin den Mut, zu schreiben: «Wahrhafte

Literatur gibt es nur, wofern sie nicht
von kriecherischen, feigen Beamtenseelen
hervorgebracht wird, sondern von Tollköpfen,

Eremiten, Ketzern, Träumern oder
Aufrührern. » Sie besitzen im heutigen Sowjetstaat

kein Lebensrecht; Experiment und
Avantgardismus haben dem abgestandensten
Klassizismus Platz gemacht. Der Sucher und
Zweifler und «unnütze Mensch », die Hauptgestalt

der großen russischen Literatur, wurde

ersetzt; an seiner Stelle, begeistert vom
Stand der eigenen Tugend, steht heute der
«positive Held», eine Fabriken und
Getreidefelder aus dem Boden stampfende,
Faschisten besiegende und Parteimitglieder
gewinnende Schemafigur. Es gelingt dem Autor,

zu zeigen, daß dieser Held selbst das 18.

Jahrhundert an Fortschrittsgläubigkeit übertrifft.

Man denke an Voltaires Roman .Can¬

dide', jene gallenbittere Verhöhnung des
PerfektionibiUsmus seiner Zeit. Doch Satiren
sind in der schönfärberischen sowjetischen
Literatur nicht geduldet. Sie geht den «Weg
der Einstimmigkeit»; er gestattet «Varianten
innerhalb der Grenzen der Monotonie». Als
Folge dieses Zwangsoptimismus steht zum
Beispiel der Ausgang eines jeden Werks von
Anfang an fest. Ob der positive Held in froher

Selbstaufopferung für das Ziel stirbt
oder dankbar überlebt, bildet eine der
erlaubten Variationen ; ob er, anfangs noch
unnütz, erst in die Kaste der Hochgeachteten
aufsteigt nach mannigfacher Prüfung, oder
ob er seine Laufbahn schon als Edelprodukt
der klassenlosen GeseUschaft beginnt, eine
andere. Kleine Mängel sichern jeweils seinem
Charakter eine minimale WahrscheinUchkeit.

Das Gesetz der Steigerung fordert aber na-
rürhch, daß die Positivität des positiven Helden

wachse, so wie sie in der Gesamditeratur
eigentlich von Roman zu Roman zunehmen
muß. SchriftsteUer mit vorrevolutionären
Themen haben es leichter; denn ihre
Menschen dürfen leiden an der Ferne des Ideals,
sie dürfen kämpfen. Die besten Talente wie
Gorki, Fadejew und Fedin haben denn auch
ihre Werke selten über die Revolution
hinausgeführt, obwohl die Partei die dichterische

Bearbeitung der Gegenwart verlangt.
Der sogenannte Vaterländische Krieg gegen
das Naziheer brachte durch die Echtheit des

Kampfes eine kurze Belebung; seither aber
sieht sich die Literatur erneut angewiesen auf
das Pathos der Steppenkolonisation, der
PlansoUerfüllung und des ideologischen
Kreuzzugs. Die EntstaUnisierung ermöglichte

einen neuen Ton ehrlicher Selbstkritik ;

auch dieser ist wieder verstummt, seit im Mai
1959 auf dem Dritten SchriftsteUerkongreß
Chruschtschew mit warnender Deutlichkeit

den «NichtSchönfärbern» sein «Hände
weg!» zurief: «Darum höret, liebe Freunde,
wenn jemand Versager und Fehler enthüUen
und aufdecken soU, dessen Hand dabei nicht
zittert, dann ist es die Partei, dann ist es das

Zentralkomitee. »

Aus dem Bericht des Russen wäre viel zu
lernen. Man vergißt hier leicht, daß es

tendenzlose Kunst im Osten kaum je gab.
Sowohl die .Geschichte der russischen Literatur'

von Adolf Stender-Petersen (1957), als

auch Maximilian Brauns Untersuchung ,Der
Kampf um die Wirklichkeit in der russischen
Literatur' (1958) kommen zum Schluß, daß

von einer Neigung zum Artismus nicht die
Rede sein kann. Ein die Literatur als Lebenshilfe

betrachtendes Volk will, daß die Aussage

greifbar sei. Wenn in Rußland auf dem
Gebiet der bildenden Kunst abstrakte
Versuche keinerlei Unterstützung finden,
entspricht dies offenbar nicht nur den Richtlinien

der Partei. Dienende Nähe zum Dasein
scheint in einem uns fremd gewordenen Maße
Bedürfnis. Der Eifer, mit welchem unser
Gewährsmann für eine freie littérature engagée

417



kämpft, ruft der Frage, wofür unsere west-
Uche Kunst denn eigentUch steht.

Immer wieder erstaunt es, zu sehen, wie
unentbehrUch den Diktaturen die Verklärung

durch die Dichtung scheint; und eine

eigentümhche Spannung zwischen Sinn und
Wort entsteht, wenn echte Dichter zugleich
Konformisten sind und ihnen gleichsam die
Sprache selbst den Huldigungsdienst
versagt.

In der erwähnten Nummer der Zeitschrift
Osteuropa beginnt Heddy Pross-Weerth einen
Aufsatz über ,Konstantin Fedin' mit der
Feststellung: «Die landläufige Meinung, der

sogenannte SoziaUstische Realismus schUeße

echte Kunst aus, stimmt nicht ganz. » Neben
Leonow und Scholochow (,Der stiUe Don')
überrage vor allem Fedin fühlbar die Doktrin.

Die Autorin zeigt mit großer Kenntnis,
wie in Fedins Werk die Frage nach der Mission

des Künstlers immer neu gesteUt wird
und sich darin ihre Ungelöstheit heimUch
offenbart. Fedin ist heute Erster Sekretär des

Schriftstellerverbandes; er hat offiziell den
«volkserzieherischen Auftrag» angenommen,

verrät jedoch eine in dessen Rahmen

gar nicht entfaltbare Gestaltungskraft.
Ähnlich erscheint auf Grund einer Studie

von Jürgen Rühle heute Gorkis Situation.
Der Autor legt in Heft 125 von Der Monat
unter dem Titel ,Maxim Gorkis letztes Wort'
eine Interpretation des vierbändigen, unvoU-
endet gebliebenen Romans «Das Leben Klim
Samgins» vor und zeigt die Gorkis
künstlerische Integrität bezeugenden Gründe für
dessen Unvollendbarkeit : Ein inteUektueUer

«negativer Held» verfolgt als unnützer
Zweifler die langsame Unterhöhlung seiner
Zeit, verliert mit ihr die Hoffnung, sieht seine
GeseUschaft untergehn, sehnt sich nach
einem neuen Glauben und erlebt in der
Massenbewegung der Revolution trotzdem nichts
als den Verlust seiner PersönUchkeit. Gorki
bekleidet ihn mit aUen Mängeln, gibt ihm
dauernd unrecht und — bringt ihndoch nicht
mehr zur Strecke. Die genial erdachte und
verlebendigte Figur besitzt im vierten Buch,
da sie endlich mit dem neuen Staate konfrontiert

wird, soviel Resistenz undÜberlegenheit,

daß es dem Dichter, gegen seine politische
Überzeugung, nicht mehr gelingt, sie mit
würdigen Waffen zu besiegen.

Gorki hatte 1917 gewichtige Differenzen
mit Lenin, ging 1921 ins Exil, «bekehrte»
sich und unternahm mit diesem gewaltigen
Alterswerk den Versuch einer Abrechnung
mit seinen eigenen «Fehlern». In der
sowjetischen Literaturkritik wird der Roman als

künstlerischer Mißgriff bewertet; bei
genauem Zusehen enthüUt er Gorkis verzweifelten

Kampf, wie Samgin ein Mann, der
«das Unglück hat, klüger zu sein als seine

Zeit », mit seiner Dichtung in bhndem Einsatz

der Forderung des Systems zu genügen.
Rühle schreibt : « So lagen in ihm sein Leben
lang der Romantiker und der ReaUst in
Fehde, der poUtische Revolutionär und der
Uberale InteUektueUe, derjenige, der das
Leben erfindet, und der andere, der die Erfindung

durchschaut. »

Gorki wird nach wie vor als klassischer

sowjetischer Autor geehrt und gelesen. Aber
ein amdiches ProtokoU aus dem Jahre 1938

bestätigt, daß er von der Geheimpolizei
vergiftet worden ist.

Im Heft 11 vom November 1959 bringt
die österreichische Literaturzeitschrift Wort
in der Zeit einen kritischen Überblick von
Hanns Winter über das Tauwetter in
Russland. Der Aufsatz verzichtet auf
Prognosen, zitiert aber eine große Zahl russischer

Bücher aus der kurzen Periode relativer
geistiger Freiheit zwischen März 56 und
Juni 5 7. Das Vorgelegte beweist eindringlich
den inneren Widerstand vieler Schriftsteller

gegen den schönfärberischen Kurs. Wer sie

genauer Uest, findet überaU zwischen verbalen

Ergebenheitsbeteuerungen die Spuren
ihrer Distanz und Ironie. Ein Beispiel muß
hier genügen: In Kawerins «Suche und
Hoffnungen» liest man: «Es gab im Institut
auch seriöse Gelehrte, doch arbeiteten sie mit
geschlossenen Augen und Ohren, nur um
den phantastischen Unsinn nicht wahrzunehmen,

der zur Wissenschaft erhoben wurde.
Im übrigen hätten sie sich mit offenen Augen
und Ohren kein halbes Jahr am Institut halten

können. »

418



Es geht für diese Russen um die Frage
des Überlebens, welche Brecht in allen
späteren Stücken beschäftigt hat.

Bertolt Brecht bildet im deutschen
Sprachgebiet noch immer einen «FaU». Er
muß im Zusammenhang mit unserem Thema
genannt werden, weU er den Rahmen des
sozialistischen Realismus als Marxist
anerkennt, aber überaU dort aufhebt, wo er
wahrhaft Dichter ist. Ihn moralisch zu
verdammen, ist heute leicht. Eugen Wassermann
hält in seiner Polemik .Brecht war, was ihm
gefiel!' (Das Neue Journal, IX. Jg., Heft 2,
Jan. i960) kein Urteil für scharf genug. Er
lobt Österreich und die Schweiz, wo Brecht
gemieden werde, und tadelt die Bundesrepublik,

auf deren Bühnen Brechtsche Stücke
Triumphe feierten. Wassermann führt neben
politischen auch künstlerische Argumente
ins Feld. Die ersten sind diskutierbar, die
zweiten jedoch so dumm, daß darauf
einzugehen nicht verlohnt. Brecht macht Kommunisten

und Nichtkommunisten Mühe; seine
Schlangenklugheit, mit der er alles überstand,
mag wohl befremden, aber den Ruhm des

genialsten Dramatikers deutscher Sprache
der vergangenen Jahrhunderthälfte wird ihm
kaum jemand bestreiten, der sein Werk und
dessen Ausstrahlung genauer kennt.

Mit nützlichen Hinweisen auf die
wichtigsten Aufsätze von 1958/59 zu Brechts
Politik wendet sich Adam Zwey in Der
Monat 132 (September 1959) gegen den
sowjetischen Versuch, des Dichters zwiespältige

Situation der letzten Lebensjahre zu
beschönigen im Sinne treuer Parteilichkeit.
Über Brechts Nachlaß wacht das Auge des
ostdeutschen Regimes. Man weiß zum
Beispiel heute, daß sein als «Ergebenheitsadresse»

bezeichnetes Telegramm zum 17. Juni
kein Telegramm, sondern nur ein Absatz
eines viel längeren Briefes war, der womög-
Uch gar nicht den Berliner Aufstand,
sondern den am n. Juni verkündeten «Neuen
Kurs » der Regierung betraf. Und ein kurzes
Gedicht, das wohlweisUch von den Pflegern
der kommunistischen Brecht-Legende
zurückgehalten wurde, aber auf Umwegen in

den Westen gelangt ist, bezeugt auf sarkastische

Weise des Dichters Objektivität:

Die Lösung

Nach dem Aufstand des 17. Juni
Ließ der Sekretär des SchriftsteUerverbandes
In der StaUnaUee Flugblätter verteilen
Auf denen zu lesen war, daß das Volk
Das Vertrauen der Regierung verscherzt habe
Und es nur durch verdoppelte Arbeit
Zurückerobern könne. Wäre es da

Nicht einfacher, die Regierung
Löste das Volk auf und
Wählte ein anderes?

Die um 30 Jahre verspätete Uraufführung
von Brechts Chicagoer Klassenkampfstück
,Die heiUge Johanna der Schlachthöfe' in
Hamburg und die deutsche Erstaufführung
seiner 1943 entstandenen Parodie auf den
NationalsoziaUsten-Mythos ,Schweyk im
zweitenWeltkrieg' gaben einigen Rezensenten
Anlaß zu grundsätzlichen Gedanken über
Absicht und Wirkung in des Dichters Werk.
Ein gutes Urteil scheint sich allmählich
durchzusetzen :

Gründgens ging in der Hamburger
Johanna' ohne Verfremdung auf direkte
Erschütterung aus, und es zeigte sich, wie Claus

Henning Bachmann in einer Sammelrezension

feststeht (,Das Christliche und das

Heidnische', Wort in der Zeit, Sept. 1959), daß mitten

in einem ziemUch substanzarmen und
verkonstruierten Lehrstück das schuldlose,
tragische Schicksal der Heldin ein ganz
aristotelisches, hinreißendes Mitleid verbreitet.
Dieses Erlebnis entspricht nicht Brechts
Theorie, wiederholt sich aber in seinen schönsten

Werken, mit der Grusche im ,Kreidekreis',

mit Shen Te im .Guten Menschen'
und mit der .Courage'. Aus christücher Sicht
erkennt auch Heinz Beckmann (Zeitwendej
Die Neue Furche, Juli 1959), in der von des

Dichters eigener Tochter als Johanna
dominierten Aufführung «den anderen Brecht,
den Brecht der Menschengüte », und schUeßt

mit dem Satz : «Wo er der .schrecklichen
Verführung zur Güte' erlag, da übermochte ihn
die Kraft und die Wahrheit der Dichtung. »

419



Eine Kritik nicht Brechts, sondern der
«totalen poUtischen Bewußtseinslosigkeit»
des westdeutschen Theaterpublikums enthält
Alexander von Cubes Rezension der Frankfurter

,Schweyk'-Inszenierung (Frankfurter
Hefte, Aug. 1959). Von Cube sieht gewisse
negative Presseurteüe als Symptom. Was
offenbar mißfaUen hat, ist die Verspottung der
Mächte des Dritten Reiches, welche in der
derb-vernünftigen Eulenspiegelwelt des
tschechischen Volkes zum leeren Popanz
erniedrigt werden, auf den nur deutscheDumm-
heit hereinfällt. Diese Brechtsche Entmysti-
fikation des Verhängnisses, so argumentiert
von Cube, laufe einer unterschwelUgen
Tendenz im heutigen Bundesdeutschland genau
zuwider, wo man der unbewältigten Vergangenheit

eine «zunehmende Dämonisierung»
angedeihen lasse mit der unbewußten
Absicht, sich angesichts der behaupteten
Dämonie jener Kräfte von der Verantwortung
zu entlasten. Die Hakenkreuz-Reaktion hat
Ähnliches gezeigt.

Die Interpretation von Brechts Dichtungen

und Theorie geht ihre eigenen Wege.
Aus den vielen akademischen und
theatergeschichtlichen Untersuchungen der Jahre
1957—1959 greift ein hilfreiches Referat von
Eberhard Semrau in der literarischen
Monatsschrift Welt und Wort (Okt. 1959) die
acht wichtigsten heraus (.Bertolt Brecht und
die Literarhistoriker / Zur Literatur über den
Dichter seit seinem Tode') und charakterisiert

jede einzeln in kurzen Zügen und mit
sicherem Urteil.

Ob man Brecht als Vollender einer
vergangenen oder Initiant einer kommenden
Theaterepoche sieht, der Eindruck verstärkt
sich ständig, daß sein Werk eine Zäsur
darstellt und langer leben wird als seine Theorien.

*
Bisher war vom sozialistischen ReaUsmus

als von einer selbstverständUch
marxistischleninistischen Doktrin die Rede. In der Tat
sind auch die kommunistischen
Literaturtheoretiker bestrebt, die monohthische, seit
Marx nicht mehr erschütterte Einheitlichkeit

ihrer Lehre zu preisen. Was über deren
Entstehen zu erfahren war, hat der heute als

Literaturprofessor in Yale dozierende Peter
Demetz in einem vielbeachteten Buch
kritisch und gründlich zusammengesteUt. Es

trägt den Titel ,Marx, Engels und die Dichter

/ Zur Grundlagenforschung des Marxismus'.

(Einen Auszug kennt der Leser der
Schweizer Monatshefte aus der Märznummer
1959.) Aus dieser Untersuchung geht als

eine der wesentlichen, in unserem
Zusammenhang interessanten Tatsachen hervor,
daß Begriff und Vokabel des sozialistischen
Realismus weder von Marx noch von Engels
stammen und eine rein bolschewistische
Erfindung sind, die auf Lenins 1905 formuliertes

Prinzip von der totalen Parteilichkeit der
Literatur zurückgeht. Marx, so erfahren wir,
hatte als humanistisch Gebildeter mehr
Beziehung zu Aischylos, Shakespeare und
Goethe als zu den literarisch erbärmlichen
Produkten der politisierenden «Realisten»
seiner Zeit ; Engels, mit weniger Kenntnissen
aber eigener poetischer Neigung, stellte die
Dichtung vorerst strenger als Marx in den

Dienst der materialistischen Idee, redete
jedoch im Alter mit merkwürdiger LiberaUtät
wieder der Unabhängigkeit des Dichters das

Wort. Noch Franz Mehring (1846—1919)
und G. W. Plechanow (1857—1918), zwei
große Namen in der kommunistischen
Galerie, setzten sich für das Recht freier
Gestaltung ein. Erst nach ihrem Tod versteifte
sich die Haltung der Partei, bis schließlich

1934 jenes eingangs zitierte Protokoll
entstand, welches seither jegliche Grundlagendiskussion

unterbindet.
Der Entleerungs- und Einengungsprozeß

begann mit Marx und Engels, welche Hegels
Geist als Zeitgeist, die Selbstverwirklichung
des Geistes als Fortschritt verstehen und das

Kunstwerk statt als spannungsvoll-schöpferische

Durchdringung von Geist und Form
nur noch als Echo und Reflex des MaterieUen
erklaren woUten. Daß die Ödheit eines

Programms des bloßen Wirklichkeitsabklatsches
aufgefrischt wurde durch die Forderung nach
einem schönfärberischen «Realismus», ist
verständhch; verkoppelt aber verfälschen, ja
zerstören sich die zwei Begriffe « Realismus »
und «soziaUstisch» gegenseitig.

420



Das Buch von Demetz hat in den besten

deutschsprachigen Zeitschriften ausgezeichnete,

oft auf Grundsätzliches eingehende
Besprechungen erhalten. Besonders hervorgehoben

seien hier nur jene von Curt Hohoff in
Hochland (Dez. 1959), Hans Egon Holthusen
in Merkur 141 (Nov. 1959) und Hans Magnus
Enzensberger in den Frankfurter Heften
(Sept. 1959).

Ganz aUgemein wird das historische
Gewicht der Arbeit von Demetz gewürdigt und
das Fehlen einer Auseinandersetzung mit den
Prinzipien marxistischer Ästhetik auf
philosophischer Ebene festgesteUt, zum Teil mit
Zustimmung, zum Teil mit Bedauern. Dazu
hätte jedenfalls das Kapitel über den lange
absolut herrschenden, heute in Ungnade
gefallenen Theoretiker und Kritiker Georg
Lukacs Gelegenheit geboten. Daß Demetz
nicht nur wegen seines vorwiegend
historischen Interesses auf diese Möglichkeit
verzichtete, ja, daß sie ihm fremd war, scheint
auf Grund seiner eigenen Position
wahrscheinUch: er steht Lukâcs und damit der
marxistischen Doktrin viel zu nahe und
bekämpft daran wesentlich nur die Übertreibung.

Ähnliches deuten die Rezensenten des

Buches in Pen International (Vol. X, 2) und
im Evangelischen Literaturbeobachter (Sept.
1959) an mit dem Gedanken, der Verfasser
bekenne sich offensichtlich zu einer
grundsätzlichen Wechselbeziehung von Kunst und
GeseUschaft.

Nicht eine Wechselbeziehung, sondern
Abhängigkeit der Kunst von der GeseUschaft

postuliert Lukâcs auch in seinen jüngsten

Büchern ,Der historische Roman' (1955)
und ,Wider den mißverstandenen Realismus'
(1958), über welche Richard Lorenz in den
Frankfurter Heften (Sept. 1959) Wesentliches
zu sagen hat. Realismus und Kunst sind für
Lukâcs identisch, denn die Aufgabe des

Künstlers sieht er in der Widerspiegelung der
WirkUchkeit. Das Abbild, so argumentiert
er, wird jedoch erst dann ästhetisch wirksam,
wenn der Inhalt völlig Form geworden ist,
eine totale Abstraktion erfahren hat. Jede
Abstraktion hinwiederum, sie erfolgt durch
Auswahl des Typischen und bewußte Profi¬

lierung, vollzieht sich unter einem bestimmten

Gesichtswinkel und in einem absichtlich
von einer Seite her auf den Gegenstand
geworfenen Licht. Durch Blickpunkt und
Beleuchtung nun kennzeichnet der Dichter seine

gesellschaftliche Position und poUtische
Überzeugung; durch ihre Wahl kann er die
marxistische Forderung nach «Parteilichkeit

» erfüllen ; ja, er muß sie erfüllen, wenn
er wahrhaft Künstler ist. Denn Parteilichkeit
ist bei Lukâcs gleichbedeutend mit
Formgebung; sie wird, hier liegt die Raffiniertheit
des Gedankengangs, als ein dem Schöpferischen

immanentes Prinzip «bewiesen» und
in die Ästhetik eingeschmuggelt; Kants
interesselosem tritt ein «interessiertes» Wohl-
gefaUen gegenüber. Richtmaß des Interesses
ist der Fortschritt der Gesellschaft. Wenn der
Künstler das Ziel erkannt hat, welchem die
Menschheit zustrebt, macht er auch seine

künstlerische Wirklichkeit diesem Streben
dienstbar. Statt irgendeines «nur» subjektiven,

zeigt ihm die Geschichte ein objektives,

allgemeingültiges Gestaltungs- und
Auswahlprinzip, dem sich alle im Sinne des Mar-
sixmus Schaffenden unterordnen.

Die marxistische Lehre hat einen utopischen

Horizont; die Dichtung steht im
Dienste dieser Utopie, auf welche sie als Mittel

der Welterkenntnis hinzuführen hat. Ein
marxistischer Dichter — und damit begründet

Lukâcs die « Positivität » der kommunistischen

Literatur — darf sich wegen dieses

sozialen Auftrags nicht auf die Analyse von
VerfaUszuständen beschränken, sonst fehlt
seinem Werk im Sinne der Parteilichkeit auch
die letzte künstlerische Form.

Unter diesem Aspekt werden die Urteile
über Proust, Kafka, Joyce, Beckett, Benn,
Jünger, Heidegger einheitUch zur Verurteilung.

Für den gesamten westUchen
Avantgardismus ist nach Lukâcs der Mensch ein

einsames, aus aUen Bindungen gefallenes
Individuum. Diese im Spätkapitalismus
bedingte Einsamkeit werde nun aber von Dichtern

und Denkern aus einem Drang nach

Rechtfertigung als «condition humaine», als

ewiger und somit notwendiger Zustand hin-
gesteUt. Substanz ihres Dichtens und Denkens

sei einzig das Subjekt im Zustand der
Selbstreflexion: der Assoziationsfluß bei

421



Joyce, das Existieren ohne Eigenschaften bei
MusU, das Dasein in Angst bei Kafka, in der
Entfremdung bei Benn, in der Geworfenheit
bei Heidegger. Ihre Subjektivität und Rich-
tungslosigkeit sind für Lukâcs sichere
Zeichen der gemeinsamen Dekadenz.

Was ist zu entgegnen? Parteilosigkeit ist
bestimmt die Schwäche des Westens. Wenn
aber Lukâcs dem Künstler nur eine
kommunistische Parteilichkeit erlaubt, dann löscht
er damit trotz aller Dialektik den Begriff der
schöpferischen Freiheit aus, auf welchen ohne

Zwang kein echter Dichter je verzichtet.

Emil Staiger hat mit seiner Poetik ein
neues Instrument der Literaturbetrachtung
geschaffen, lehrt seine Handhabung und
handhabt es selbst mit unvergleichUcher
Meisterschaft. Es zeugt für die wachsende
Wirkung seiner Ideen, daß die ostzonalen Kul-
turdogmatiker sich genötigt sehen, ihre
Germanisten mit beschwörender Gebärde davor
zu warnen. Kein Lehrer seines Fachs wird
dort heute wütender angegriffen. Ein Henri
Poschmann äußert in Nummer 1959-II der
Weimarer Beiträge, der führenden parteioffi-
zieUen Zeitschrift für deutsche Literaturgeschichte,

unter dem Titel .Einbildungskraft
contra Wissenschaft' seine «Bemerkungen zu
einem Buch von Emil Staiger » (.Die Zeit als

Einbildungskraft des Dichters', 2. A. 1953).
Es geht ihm um die «theoretische Essenz»
des Buches, denn darin werde die «falsche
ideologische Grundlage» und «gesellschafthche

Gebundenheit» des Autors sichtbar.
Am Anfang steht die lapidare Behauptung,

«Leugnung des Objektes durch das

Subjekt» sei die Voraussetzung von aUen

«irrationaUstischen» Gedankengängen
Staigers. Und da die Abhängigkeit der Literatur
von ihrem Gegenstand eben doch nicht zu
leugnen sei, führe natürlich jede Untersuchung

des Zürcher Professors hoffnungslos
«an den wirklichen und wesentUchen
Problemen vorbei». Staigers «Versagen» hat
seine eine Ursache in Kant, welcher, wie man
weiß, Raum und Zeit als reine Form der An-
schaung definierte. Doch zufolge der
Fehlleistungen von Dilthey, Bergson, Husserl,
Heidegger (sie gehören — wie erlösend ein¬

fach — alle in denselben Topf wandte sich

Staiger auch von Kants immerhin
wissenschaftlich noch faßbarer mathematischer Zeit
ab, um im Schlepptau des «Welt- und Wort-
verdunklers» Heidegger sich nur noch der
Zeit als Einbildungskraft zu widmen. Dem
bürgerUchen Denker fällt eben angesichts
seiner in Trümmer zerbrechenden Welt
«nichts Besseres ein, als fest die Augen
zuzudrücken, um dafür andächtig nach innen
zu lauschen». In der Ablenkung von der
realen, historischen Zeit verrät seine
Methode ihren «fortschrittsfeindlichen Charakter

». Sie verführt uns, die Werke der Dichter,
Widerspiegelungen der gesellschaftlichen
Wirklichkeit, vöUig zu mißverstehen. Das

zeige ein Beispiel. Wir sind gespannt. Der
Staigerschen Interpretation von Brentanos
Aufdem Rhein' steUt nun dieser Poschmann

seine eigene gegenüber. Was er vorbringt,
ist von einer nicht mehr zu überbietenden
LächerUchkeit. Man höre: Staiger hat den
völkisch - zeitgeschichtlich - sozialen Aspekt
des Gedichtes übergangen! Das Herz des

armen Fischers ist nämUch erfüllt vom
Gefühl des Bürgers Brentano, von dessen

Trauer über den feudal-absolutistisch zer-
spUtterten Zustand seiner deutschen Heimat!
Das sind die «objektiven Triebkräfte» in
Brentanos Lyrik: «In Brentanos Fischer
scheint (dem Dichter ganz sicher selbst nicht
bewußt) etwas wider von der Richtungs- und
ZieUosigkeit des deutschen Bürgertums. »

Richtig an dieser Behauptung ist höchstens
der Inhalt der Klammer.

Staigers zweites Verbrechen besteht darin,

daß er die sich «schlicht und zart äußernde

Kraft des Volksliedhaften » in jenem
Gedicht verkennt; darin zeigt sich erneut «die
Volksfeindlichkeit der herrschenden
Oberschicht der imperialistischen Bourgeoisie, die
ihren Führungsanspruch durch eine entsprechende

Elitetheorie zu begründen sucht.»
Man ist schlicht und zart erschüttert

über soviel parteigesegnete Dummheit. Denn
weiter führt Poschmanns «Deutung» nicht.
Und weil Goethes .Dauer im Wechsel' und
KeUers .Die Zeit steht stüT sich noch weniger

als volksinspirierte Gedichte ausgeben
lassen, bescheidet sich der Rezensent mit
diesem Muster seiner Kunst. Im übrigen, heißt

422



es, werde auch dort sichtbar, wie seine «irra-
tionahstische Grundkonzeption » Staiger
«ins Leere» führe.

«Indessen ist der Weg längst gewiesen
», beginnt die wohl obligatorische, als

Finale intonierte Dankadresse an die Erfinder
der «neuen Literaturwissenschaft» mit ihrer
« wahrhaft wissenschaftlichen Methode »,
welche sich «auf die Kräfte orientiert (o
schönes Deutsch!), die historisch im Recht
sind und die ihr Recht praktisch verwirklichen

» — wir sagen schlicht und einfach : auf
die Partei.

Daß Poschmanns Hetze einer Pflichtleistung

entspricht, zeigen andere Nummern
der Zeitschrift. In Heft 1959T liest man

ÄhnUches über Staigers ,Die Kunst der

Interpretation'.

*

Die Literatur ist für den Marxisten ein
Indikator gesellschaftlicher Phänomene, ein
bloßer Spiegel der Sozialgeschichte. Journa-
Usmus und Dichtung werden ununterscheid-
bar, der schöpferische Akt bedeutungslos.
Staiger aber hat das sprachliche Kunstwerk
als Schlüssel zum Wesensverständnis des

Menschen und seiner kreatürUchenEinmaligkeit

deuten gelehrt. Darin liegt Achtung vor
der individuellen Freiheit. Es ehrt diese

Deutung, daß man sie im Osten fürchtet und
haßt.

Martin Stern

ZUR HOLBEIN-AUSSTELLUNG IN BASEL

Wer Holbeins Werk bisher ein wenig
gekannt hat, Stück für Stück, gelegentlich in
England, in Basel, im Louvre, mag nun, in
der großen Basler Ausstellung, eines Wortes
von Ranke inne werden: «Denke dir die
Aristokratie nach allen ihren Prädikaten —
niemals könntest du Sparta ahnen. » Hie
Sparta: nun ist Holbein da. Zwar nicht der

ganze Holbein, nicht der weltberühmte
Porträtist des englischen Hochadels, wohl aber
der Basler Holbein, mit seinem gesamten
Oeuvre bis zur endgültigen Abreise nach der
britischen Insel im Jahre 1532, umgeben vom
Wirken seines Malervaters Hans, seines
Malerbruders Ambrosius und seines
Maleronkels Sigmund, und das heißt: Holbein
in der größten Entfaltung seines Schaffens.
Die heutige Generation, vom Archaischen
und Barocken, vom Exponierten und
Gegenklassischen fasziniert, kennt ihn nicht mehr,
den einzigen wahren Klassiker der deutschen
Malerei. Die großen SpeziaUsten seines
Werks sind ausgestorben, mit Ausnahme von
Rudolf Riggenbach und Hans Reinhardt. Es
bedurfte zweier äußerer Anlässe, um Holbein
aufzurufen : des Gedenkens zum 400. Todestag

— 1943, mitten im Kriege, als eine Schau
verwehrt war — und nun der Fünfhundert-

jahrfeier der Basler Universität. Nicht nur
der Stolz auf den größten «Pictor Basilien-
sis » hat den lange gehegten Plan dieser
AussteUung zur Wirklichkeit gemacht, sondern
auch die Frage nach Holbein. Hätte man, mit
Ranke zu reden, ihn ahnen können, so wie
er jetzt vor uns steht? Die Ausstellung ist
ein Ereignis, weil sie Antwort gibt auf eine

genau und skeptisch gesteUte Frage. Und die
Antwort ist ein Ereignis, weil sie unserem
Outsidertum das Klassische von der Art
Holbeins in der Fülle zeigt, ohne aber seine

Grenzen und Gefährdungen zu verhehlen.
Die Dringlichkeit solcher Vergegenwärtigung

und Rechenschaft war allerorten derart

anerkannt, daß — welch seltenes Ereignis

— das «Musée imaginaire» einer voU-

ständigen Werkbesammlung zum «Musée

présent» gedieh. Das Verzeichnis der
Leihgeber ist eine wahre Ehrentafel, für die
Unternehmung nicht weniger als für die Eigentümer.

Sogar das britische Königshaus,
englische Privatsammler und amerikanische
Museen sagten nicht ab, und — was kaum
zu hoffen war — auch die Prager GrisaiUen
und der Lissabonner «Lebensbrunnen », zwei
erstaunliche Hauptwerke des älteren
Holbein, sind eingetroffen. Nur auf den nicht

423



transportfähigen Sebastiansaltar desselben
Meisters muß man verzichten; er ist durch
originalgroße Photographien ersetzt. Der
jüngere Holbein gar tritt mit seinem gesamten

erhaltenen Basler Schaffen an.
Die Ausstellung ist vorerst — und nicht

nur nebenbei — ein wissenschaftliches
Anliegen und als solches der Beitrag der Basler
Kunsthistoriker zum Universitätsjubiläum.
Eine mühsame Schau also? Es gibt keine
bessere Art, das «große PubUkum» ernst zu
nehmen, als indem man, von Konzessionen
und Koketterien absehend, das Thema streng
und gründlich zur DarsteUung bringt. Das
wird sich in Basel ebenso bewähren wie an
der Baidung-Ausstellung in Karlsruhe, wie
in Venedig und Mailand, oder wie in dem so
erfolgreichen schweizerischen «Kunstdenkmäler

»-Werk. Um objektive und ausgeglichene

Urteile zu ermöglichen, sind einige
Bilder eigens gereinigt worden — die
Verwandlung ist eklatant in dem nazarenisch
übermalten Basler «Abendmahl» wie auch
in der nun köstlich leuchtenden Basler
Madonna von 1514 des Ambrosius —, andere
hat man einer systematischen Strahlenanalyse
unterworfen. Ein eigenes Kabinett gibt
Auskunft über die Ergebnisse: man belauscht
dort das Genie an der Arbeit, denn die
Röntgenaufnahmen verraten, daß auch der
jüngere Holbein nicht immer der «Schnelltreffende

» war, sondern mehr als einmal nach
der endgültigen Form suchen mußte, immer
aber mit kraftvoll und präzis geführtem Pinsel.

Kein «Catalogue raisonné» wird künftig
solche Tiefblicke auslassen dürfen.

Noch ist die Handschrift des jungen Hans
von jener des Vaters und jener des Bruders
in den gemeinsamen Basler Jahren nicht
immer zu trennen, und nur wenige
Hauptwerke lassen sich genau datieren. So
wird die Ausstellung ein Turnierplatz der
«Attribuzler » und Chronologen sein. In einigen

Fällen dürfte die Entscheidung freiUch
reine Ermessenssache bleiben, abhängig
davon, welche Spannweite man der Nasch- und
Experimentierlust eines jungen Genies
zumessen mag. Mit neuen, exakten Argumenten,

ungläubig und ganz baslerisch, tritt
Hans Reinhardt mit der Einleitung zum
Katalog ein weiteres Mal in die Arena der Hol¬

bein-Forschung. Dabei erweist sich die
erstmals mit Hartnäckigkeit verfolgte Frage
nach dem Spätwerk des älteren Hans Holbein
als taughches Scheidewasser. In sein Schaffen,
nicht in das seines jüngeren Sohnes, fügen
sich um 1522 die Karlsruher Tafeln mit den
Heiligen Georg und Ursula, und sein sind
offenbar auch die Stifterfiguren des Oberried-
Altars. Zum Basler «Abendmahl» wird die
Restaurierung neue Gesichtspunkte beitragen.

Überhaupt nicht holbeinisch scheint die
Karlsruher Kreuzschleppung zu sein.
Überraschend findet das Bildnis des « Xylotectus »

Anschluß an zwei großen Marientafeln, die
seit einigen Jahren der noch unklaren
Persönlichkeit des Sigmund Holbein zugeschrieben

werden. Auch von den späteren
Bildnissen, unter anderm in der Erasmus-Reihe,
bleiben einige diskutabel; auszuscheiden hat
man das — an sich hervorragende und wohl
auf Holbein beruhende — Frauenbildnis aus
Den Haag. Den gegenwärtigen Stand des

Wissens über die Malerfamihe Holbein in
der Basler Zeit hält ein Katalog im Schwergewicht

von über 400 Seiten fest — künftig
ein unentbehrliches Kompendium, bearbeitet

vom Stab des Basler Kunstmuseums (unter

dem Präsidium von Prof. Dr. J. Gantner
und dem Sekretariat von Dr. E. Treu), der
mit dieser AussteUung eine Meisterleistung
vollbracht hat.

Die erste Trouvaille auf dem Rundgang
ist Hans Holbein der ältere: ohne Frage
einer der größten Meister der deutschen
Spätgotik, frei von allem Skurrilen, Dornigen,

Ausgeklügelten, das einem sonst diese

Epoche zu vergällen pflegt. Es leuchtet ein,
weshalb er repräsentative Altarwerke für
Augsburg, Weingarten, Kaisheim, Frankfurt

a. M. zu schaffen berufen wurde. Mehr
Noblesse und Reinheit als im «Lebensbrunnen

» von 1519 aus Lissabonn hat die deutsche

Spätgotik nirgends erreicht, und die Prager
Grisaillen stehen in dieser Hinsicht kaum
nach. Hier ist das Subtile zur Grazie, das
Frommezur Paradiesesgewißheit erhöht. Und
welch ein Maler, unter all den malenden
Graphikern dieser Zeit: tiefleuchtendes Email
der Farben, feinste Einklänge, Sinn für das
Schmückende und für die große Ordnung;
das Erbe der Niederländer voUständig ein-

424



verleibt, ebenso der itaUenische Gedanke des

Triumphs. Besonders unmittelbar sprichr
uns heute der Porträtist an. Schon der ältere
Holbein sammelt Menschen, in seinen
Skizzenbüchern: Physiognomien von frischer
Lebendigkeit, oft momentan bewegt, durchwegs

wärmer und vertraulicher als jene seines

großen Sohnes.

Holbein — heute? Neben dem abgründigen

Grünewald, dem Baidung der Totentänze

und Dämonen, den protomodernen
Manieristen? Heute, da es beinah ein Verdikt

bedeutet, ein «Klassiker der Kunst» zu
sein? Es gibt mindestens zwei Bilder in dieser
Ausstellung, vor denen jedermann betroffen
steht: der «Tote Christus » und das FamiUen-
bild. Da ist keine Zuflucht, weder ins
Historische noch ins Heilsgeschichtliche. Der
Tote nichts als tot, unveränderlich, ohne
Hoffnung auf Auferstehung, schreckUch in
der verkehrten Beleuchtung von unten nach
oben, ein gefäUter Mensch, aber Zug um Zug
ein Mensch von höchstem Adel — Christus.
Nicht minder unerbittUch das Bild der
Famüie, Holbeins eigener Familie. Man weiß
wenig vom Schicksal dieser Frau, aber man
sieht deutUch genug den Anflug von
Hoffnungslosigkeit und Resignation. Dabei
welche Innigkeit und Farbenwärme, welche
Caritas-, ja madonnenhafte Gruppenbildung!

Nicht ohne Liebe, aber ohne Illusion
den Menschen zu sehen, ihn wahr zu
nehmen, immerfort als ein irdisches Gegenüber,
darauf geht Holbeins Objektivität aus.

Gerade weil die Basler Ausstellung den
Erzähler Holbein so ausführlich zeigt —
seine Sakralwerke sind zum erstenmal
vollzählig vereinigt —, wird man ihn als
Porträtisten neu erkennen. In den Geschichten
des Alten und Neuen Testaments ertappt er
den Gemeinen, den Eitlen, den Tückischen,
den Furchtsamen, den Pfiffigen, den Brutalen,
den Feigling, den Heißsporn. Und so
ergreift er im Büdnis nicht nur Alter, Temperament,

Stand und Würde, sondern zuvor
den Charakter: den Listigen, den WiUens-
starken, den Zuverlässigen und so fort. Nein,
der Klassiker Holbein denkt vom Menschen

nicht größer als er ist, hienieden; und da

kennt und nennt er ihn ganz. Sein Interesse,
unersättlich, liegt mitten zwischen Verehrung

und Verachtung. Zwischen diesen Polen

die Prüfnadel einspielen zu sehen, gehört
mit zu den bleibenden Eindrücken dieser

Ausstellung. Auch die großartige Reihe der
Erasmus-Bildnisse, in welcher das Exemplar
von Longford Castle nicht fehlt, scheint die
Skala zu durchlaufen, mindestens von der
Skepsis bis zur Bewunderung, von der
DarsteUung des «Fuchsgeistes» bis zu jener des

Fürsten der Wissenschaft. Das Menschenmögliche

ist in der Solothurner Madonna
erreicht, die an Feinheit und sakraler Würde
die berühmtere Darmstädter übertrifft —
immerhin nicht mehr als das Menschenmögliche.
Um die Darmstädter Madonna weht voUends
die Luft der Bürgerstube : Magdalena Offenburg

in der Rolle der Gottesmutter — auch
die Gottesmutter als Porträt. Das Heilige ist
domestiziert; von dem «ganz Anderen»
gibt der Maler keine Kunde. Hier erreicht
seine Größe ihre eigene Grenze.

Aber Cüchevorstellungen wie die des

«Porträtspezialisten» oder des «kühlen
Beobachters » werden außer Kurs gesetzt durch
die Zeichnungen und die graphischen Blätter.
Diese Abteilung ist eine weitere Entdeckung,
nicht nur für den Laien. Merkwürdigerweise
hat die Holbein-Forschung die Graphik erst
in dem vorliegenden Katalog ernstlich in die
Synopsis des Gesamtwerks einbezogen, und
natürlich Uefert sie nebenbei eine Menge von
Argumenten zur Datierung und Attribution.
Vor allem weitet sich hier das Reich Hol-
beinscher Phantasie ins schier Unermeßliche
aus. Titelblätter, Alphabete mit dem Totentanz,

mit Kindern, mit Bauern, weiter
Illustrationen zum Alten Testament, zur
Offenbarung Johannis, zur «Praecatio dominica»,
zu einem «Hortulus animae», zu Caesar, ferner

Triumphzüge, Todesbilder, astronomische

Blätter: dies und vieles mehr forderte
die Buchproduktion der Humanisten, die ja
in Basel eine ihrer hervorragendsten Offizinen

besaß. Und Holbein antwortete darauf,
wie wenn nichts anderes als gerade dies sein

Ziel gewesen wäre, mit unerschöpflicher
Erfindungskraft und Frische. Holbein, der
Dichter! Holbein, der Dramatiker! Nichts

425



erstaunt so sehr wie die Wucht der Gebärden,
die Weite himmlischer Empyräen, die
dynamische Einheit von Gestalten, Landschaft
und Raum in diesen Blättern. Aber nie fehlt
das Widerspiel von VitaUtät und Zügelung,
sei auch das Format nicht größer als eine
Briefmarke. In den Architekturrahmungen
wimmelt es von Putten und Kindern. Man
betrachte das Selbstbildnis des Malers im
Alter von 45 Jahren: ein Vollmensch in der
Vollkraft seiner Jahre, kurz bevor diePest ihn
dahinraffte. Dieser Dichter in Bildern: ist er
nicht der Rubens der deutschen Renaissance

zu nennen?
Wilhelm Pinder hat gelegentlich daran

erinnert, daß Holbein nicht der Generation
der Klassiker angehöre, sondern jener der
ersten Manieristen, also der vehementesten
Gegenklassiker. Dies wäre weiteren
Nachdenkens wert, nachdem der Stil zwischen
Renaissance und Barock seine Rehabilitierung

gefunden hat. Holbein ist, zumal als

Freskant und in der Graphik, einer der großen

Architekturträumer, unermüdlich im
Erfinden und Variieren von Prunkfassaden,
Portalen, Epitaphien, Triumphbögen und
Arkaturen. Gewiß, Augsburg hatte die
Formengrammatik der oberitalienischen Renaissance

importiert, und der Holbein des
Oberried-Altars ist mit ihr so gut vertraut wie die
ItaUener selbst. Aber seine graphischen
Phantasien spielen mit Logik und Tektonik
und überbieten einander in selbstgefäUigen
Inventionen; eine sehr künstliche Kunst.
Andere Abarten fanden sich in den
untergegangenen Fresken: kühne, tiefdurchbrochene

Prospekte, mit gefangenen und
exponierten Gestalten, auch dies manieristisch.
Und was die Bildnisse angeht: ähnliche
Kühle und Glätte, ähnliche Undurchdringlichkeit

weisen die Porträts von Lotto,
Moretto und Bronzino auf, also jener jungen
manieristischen Zweifler, die das Menschenbild

aus der Bedrohung in die Starre zu retten
suchten. Ist das eine Wachstumsparallele?

Noch nie hat man es so verfolgen können,
wie Holbein den Menschen aussetzt: aus der
augsburgisch-itaUenischen, triumphal
steigernden Architekturrahmung und dem
stillebenhaften Privatmilieu in das «Unbehau-
ste» des neutralen, isolierten Bildraums.
Aber kein einziges Mal verliert er das
Individuelle an die Weltangst und die manische

Arroganz des manieristischen Cinquecento.
Überhaupt ist das Problem von Holbeins

Verhältnis zu Italien nicht bereinigt. Dabei
geht es nicht einmal in erster Linie um die

biographische Frage, ob er selber im Süden

gewesen sei oder nicht, und die Auseinandersetzung

betrifft nicht nur die Klassiker
Leonardo und Raffael, sondern mehr noch die
Lombarden und Venezianer des ersten
Jahrhundertviertels. Italienisches war ja
manchenorts gegenwärtig, in Serien von Stichen,
in Augsburg, am französischen Hof. Längst
kennt man das Echo einzelner Formvokabeln,

von Architektur-, Figuren- und
Kompositionsmotiven. Aber es scheint, daß Holbein

tiefer noch und aus eigener
Verwandtschaft mit oberitalienischem Wesen

vertraut war, bis ins Körper-, Material- und
Farbgefühl. Wenn das «Noli me tangere»
von Hampton Court Palace wirklich von
seiner Hand ist — und einiges spricht dafür

—, so muß er selbst die Poetik des jungen
Tizian gekannt haben. Indessen, welche
Kraft der Anverwandlung: wie der junge
Maler die machtvollen Grünewald- und Bal-

dung-Eindrücke verarbeitete, so ist der reife
Meister auch der italienisch-manieristischen
Möglichkeiten Herr geworden.

Skeptisch, illusionslos, doch ohne
Verfremdung und ohne Verwandlungs- und
Erlösungsdrang, so besteht Holbein die große
Krise, die im 16. Jahrhundert die Welt
verändert hat. Wer sähe es nicht: auch er ist
ein Erschütterter. Aber seine Kunst hält
stand — Klassik trotz aUem, Holbein-Klassik,

ohne Risse und Durchlässigkeiten in der

glatten Haut ihrer Diesseitigkeit.

Emil Maurer

426



HINWEIS AUF KUNSTAUSSTELLUNGEN

Deutschland

Altona, Museum: Blumen und Früchte.
AquareUe des Wiener Blumenmalers
Johann Knapp (1778—1833) (Juli).

Berlin, Kupferstichkabinett: Der französi¬
sche Farbstich im 18. Jahrh. (bis 15. 8.).

— Nationalgalerie: Gemälde, AquareUe und
Graphik von Gabriele Mucchi (bis Ende
Juli).

Berlin-Charlottenburg, KunstbibUothek : Gar¬
tenkunst des Barock (bis Ende Juli).

Braunschweig, Haus Salve Hospes: Deutsche
Künstler sehen Europa (bis 10. 7.).

Dortmund, Schloß Cappenberg: Sammlung
Wilhelm Reuschel. Ölskizzen,
Deckengemäldeentwürfe des 18. Jh. (bis 9. 9.).

Heidelberg, Schloß, Ottheinrichsbau:
Wandteppiche des 16.—18. Jahrhunderts aus
der Bruchsaler Residenz (bis 16. 10.).

Kiel, Kunsthalle: Deutsche AquareUe von
der Romantik bis zur Gegenwart (bis
17. 7.).

Lübeck, Overbeck-GeseUschaft: AquareUe
von Emil Nolde (bis 14. 8.).

Mainz, Altertumsmuseum : Glas u. Schmuck
der Römer und Franken (bis 2. 10.).

Marbach, Schiller-National-Museum : Expres¬
sionismus (bis. 31. 10.).

München, Haus der Kunst : Maurice Utrillo —
Suzanne Valadon (bis 2. 10.).

— Stadtmuseum: Bayrische Frömmigkeit —
1400 Jahre christliches Bayern (bis 30.9.).

Nürnberg, German. Nationalmuseum: Handel

und Wandel mit aUer Welt — aus
Nürnbergs großer Zeit (bis Ende Aug.).

Frankreich

Bordeaux, Galerie des Beaux-Arts: L'Europe
et la découverte du monde (bis 31. 7.).

Grenoble, Musée de peinture et de sculpture :

Werke von Paul Klee (bis 15. 9.).
Paris, Musée du Louvre: Nicolas Poussin

(bis Ende JuU).

700 peintures des Primitifs â 1800 des

réserves du Louvre (Sommermonate).

Cabinet des dessins: Dessins français
du XVIIe siècle — artistes contemporains

de Poussin (bis Ende Aug.).
— Gal. Charpentier: Dunoyer de Segonzac

(bis Ende Sept.).
— Musée des Arts décoratifs: Louis XIV,

faste et décors (bis 15. 10.).

— Sainte ChapeUe: Saint Louis (bis Ende
Aug.).

Strasbourg, Château de Rohan: Picasso und
sein Kreis (bis 31. 7.).

Großbritannien

London, Thos Agnew & Sons Ltd.: The
Seventeenth Century, Pictures by European

Masters (bis 23. 7.).
— Arts Council Gallery: The Arts of the

Sung Dynasty (bis 23. 7.).
— The Leicester Galleries: Jacob Epstein,

bronzes and drawings (bis 7. 7.).

Italien

Milano, Palazzo dell'Arte al Parco: 12e

Triennale di Milano (16. 7.—4. 11.), Arti
Decorative e Architettura Moderna.

Venezia, XXX. Esposizione Biennale Inter¬
nazionale d'Arte (bis 16. io.).

— Mostra Storica del Futurismo (bis 16. io.).
— Fondazione Cini: Mostra di vecchi di¬

segni Veneziani (bis Okt.)
Verona, Palazzo Canossa: Mostra di Michele

Sanmicheli (bis Okt.).

Niederlande

Antwerpen, Rubens-Haus: Ölstudien und
Zeichnungen von Anthony van Dyck
(bis 3. 9.).

Delfi, Museum Het Prinsenhof: «Je main¬

tiendrai» (bis 15. 8.).
Gent, FreilichtaussteUung : Getuigenis '60

(bis. 31. 9.).
Leiden, Laakenhal: Jan van Goyen (bis

27. 7.).
Rotterdam, Museum Boymans: Skulpturen

und Blumen (bis 25. 9.).

427



Utrecht, Centraal-Museum : Sammlung J. C.
H. Heldring (bis 24. 7.).

Österreich

Innsbruck, Ferdinandeum : Edelzinn aus der
Sammlung Dr. Ruhmann (bis 31. 8.).

Salzburg, Museumspavillon: Kunst der Kel¬

ten in Salzburg (bis 30. 9.).
Wien, Österreichische Galerie im Obern Bel¬

vedere : Paul Gauguin.
— Galerie im Untern Belvedere: Gotische

Buchmalerei in Handschriften der Österr.
Nationalbibliothek (bis 29. 8.).

— Galerie Würthle: Vorbereiter und Gründer

der abstrakten Malerei (bis 25. 7.).
— Kunsthistorisches Museum, Gemäldegalerie:

Die französischen, itahenischen
und spanischen Meister (Wiedereröffnung

der neugeordneten 2. Hälfte der
Galerie).

Schweiz

Basel, KunsthaUe: Meisterwerke griechischer
Kunst (bis 25. 9.).

— Kunstmuseum: Die MalerfamiUe Hol¬
bein (bis 25. 9.).

Bern, Kunsthalle: Sam Francis (bis 17. 7.).
Der griechische Bauernmaler Theo-
phüos (23. 7.—4. 9.).

Fribourg, Musée d'Art et d'Histoire: Donset
Aquisitions du Musée de 1957—1960
(bis 18. 9.).

Genf, Athénée: Peintures de René Genis
(bis 9. 7.).

De l'Impressionisme à nos jours
(i4- 7-—î°- 9-).

— Musée Rath: L'art en Suisse de 1910—
1920 (2. 7.—28. 8.).

Jegenstorf, Schloß: So schliefen unsere Vor¬
fahren (bis 16. 10.).

Luzern, Kunstmuseum : Ausstellung der
Gesellschaft schweizerischer Malerinnen,
Bildhauerinnen und Kunstgewerblerin-
nen (bis 17. 7.).

Oberhofen, Schloß: 24 Meisterwerke euro¬

päischer Malerei aus der Sammlung
Schloß Rohoncz (Sommermonate).

Thun, Thunerhof: Albert Schnyder (3. 7.—
14. 8.).

Zürich, Graphische Sammlung der ETH:
Französische Graphik (bis Aug.).

— Helmhaus: Konkrete Kunst (bis 14. 8.).

— Kunsthaus: Salon de Mai, Paris i960 (bis
24. 7.).

THEATER IN NEW YORK

New York, Amerikas Theaterstadt par ex-
ceUence, kennt viele Theatersorgen. Die in
Zeiten der fortschreitenden amerikanischen
Inflation mächtig ansteigenden Kosten der
Einstudierung neuer Stücke haben schon zu
vielen künstlerisch bedauerlichen Verzichten
geführt, aber zusammen mit dem Mangel an
baulich ansprechenden und technisch brauchbaren

Theaterbauten im klassischen Theatersektor

der Stadt, dem Broadway-Viertel,
scheinen sie auch neuerdings wieder positive
Folgen zu zeitigen. Erstens ist da die
Zunahme von Gemeinschaftsproduktionen zu
nennen, wobei «Producers» (Theaterunternehmer)

die ihnen zur Verfügung stehenden
Kräfte kombinieren, zweitens die neuerüche
Erstarkung des Off-Broadway-Viertels, jenes

Gebiets im untern Teil von Manhattan, das

zwar nicht mehr um seine Existenz als
Theaterstadt, aber immer noch um seine Anerkennung

ringt. Die Atmosphäre des Off-Broadway

hat sich in den Jahren seit 1915, als

Lawrence Langner dem Greenwich Village
durch die Gründung der «Washington
Square Player » (heute : «Theater Guild ») die

erste Theaterwürde gab, nicht sehr verändert.

Das « Old Provincetown » zwar, wo der
junge Eugene O'NeiU seine Stücke ausprobierte,

besteht nicht mehr, aber das «Cherry
Lande Theatre», von der Dichterin Edna
St. Vincent Millay hergerichtet, spielt immer
noch im selben Tabak-Lagerhaus. Unterdessen

sind viele neue Theater eröffnet worden,
eingegangen und wiedererweckt worden.

428



Das Schicksal wehte wie Ebbe und Flut über
die «inoffizieUe» Theaterstadt New Yorks
hinweg, wo man heute immer noch für zwei
Dollar eine erstklassige Aufführung sehen
kann und wo die Gagen der HauptdarsteUer
pro Abend einem Zimmer in einem guten
Hotel entsprechen. Das «Players Theatre»
lockt aUabendlich gegen dreihundert Personen

in einen ehemaligen PferdestaU, und wo
vor ein paar Jahren noch eine biUige Revue
für die Matrosen gegeben wurde, spielt heute
das «Theatre One ». Das « Jan Hus Theatre »,
nicht geographisch, aber geistig zum Off-
Broadway gehörend, hat wenigstens etwas
vom Geist seiner Lokalität, einem ehemaligen
religiösen Meeting House, in seinen Namen
übernommen.

Neuerdings geschehen aber Neugründungen

mit einer solchen Geschwindigkeit,
daß die «Old-Timers» für ihre Sicherheit
sorgen und laut ihre Priorität verkünden, die
ihnen einen ebensolchen Vorzug an Prestige
einbringen soll, wie ihn im sozialen Leben
die Abkömmlinge der mit der «Mayflower»
eingewanderten Familien genießen. Eine
Bewegung gegen die fortschreitende Vergrößerung

der Zahl der Off-Broadway-Theater
(die gegenwärtig etwa 30 beträgt) wird
namentlich von fünf der ältesten Theater
getragen: dem «Circle in the Square», dem
«Phoenix» (das als einziges dreihundert
Sitzplätze überschreitet), dem «4th Street
Theatre » (dessen Keller-Räumlichkeiten das
Theaterfeindlichste zu sein scheinen, das man
sich vorstellen kann), dem «Cherry Lane»
und dem «Martinique». Diese Bewegung
konnte es aUerdings nicht vermeiden, daß
sich mindestens ein neues Theater («Theater
i960») diesen Winter hervorragend eingeführt

hat, das unter anderem Samuel Becketts

Krapp's Last Tape, dessen Titel in deutsch
ungefähr Das letzte Tonband von Krapp sein
muß, zur Aufführung brachte.

Um einen Begriff von der im Off-Broadway

anzutreffenden Vielfalt zu geben, lassen
wir eine kurze Liste der im Monat Januar in
den bekannteren Theatern aufgeführten
Stücke folgen:

Ibsen: Der Volksfeind (engl. Überset¬

zung: Arthur Miller)

Brecht/Weill : Die Dreigroschenoper
(engl. Übersetzung: Marc BUtz-

stein)
Tschechow: Die drei Schwestern
Goethe: Iphigenia in Tauris (Überset¬

zung: M. Miltiades)
Aristophanes: Lysistrata
Thornton Wilder: Our Town
Tolstoi : Die Macht der Finsternis
Francis GaUagher: Vincent (eine

Dramatisierung der Begegnung von Van
Gogh und Gaugin)

John Steinbeck: Burning Bright
J. M. Synge: Deirdre of the Sorrows
Ray Lawler (Australien) : Summer of the

17 th Doll
Alfred de Musset: No Trifling with Love

(On ne badine pas avec l'amour)
Jean Anouilh: The Waltz of the Toréadors

(La valse des Toréadors)

In der Verteilung auf englische Adaptationen

und original engUsch geschriebene
Stücke würden andere Stichmonate kein
wesentUch verändertes Bild zeigen, obschon
Stücke amerikanischer Autoren durchschnittlich

besser vertreten sind, als es im vergangenen

Januar der Fall war. Damit ergibt sich
auch eine Verlagerung in der Themenwahl.
Das amerikanische Theaterstück, das ja
durch keinen bestimmten traditioneUen Dar-
steUungsstil stilistisch umgrenzt wird, zeigt
starke Neigungen in der Themenwahl—Neigungen,

die periodisch wiederzukehren
scheinen, wie das diesen Winter wieder
vorwiegende Interesse an Dramatisierungen
amerikanischer Geschichte. Vielleicht ist
überhaupt das starke Interesse am Stofflichen
(und nicht an seiner formalen Beherrschung)
der dauerhafteste Zug der durchschnittlichen
amerikanischen Produktion — Thornton
Wilder, Arthur Miller und Tennessee
Williams ausgenommen.

Das liebenswerteste amerikanische Stück
der an wertvollen neuen Werken ausgesprochen

armen Saison war die «Fabel» Dinny
and the Witches von William Gibson. Der
amerikanische Autor, der durch Two for the Seesaw

und The Miracle Worker bekannt ist, versucht
in seinem Stück, den Werdegang eines in
jeder Beziehung «normalen» jungen Ameri-

429



kaners vom Gesichtspunkt einer Märchenfee
aus halb zu schildern, halb zu parodieren.
Dinny, wie der junge Mann heißt, ist
gemäßigt ehrgeizig (wie der junge Amerikaner
sein soU), er ist ausgesprochen optimistisch
(wie er unbedingt sein muß) und er versteht
absolut nichts von der übernatürUchen Welt
(was leider durchaus der Wahrheit
entspricht). Der Autor sieht sein Erfolgsstreben
und seinen naiven Zukunftsglauben von der
Warte des durch die Erfahrung der Welt des
ÜbernatürUchen (der Geister, Feen und
Hexen) erhöhten Zuschauers. Hingegen
kommt es trotz dieser vielversprechenden
Ausgangslage nicht zu einer wirkUchen
Austragung; die geistige Welt der «Gespenster»
reduziert sich gelegentlich plötzUch zu
Attrappen gewöhnlichen Ressentiments, und
Dinnys endlicher Kompromiß zwischen
materiellem und ideeUem Erfolg bleibt als
Erfolg in Frage — und damit das Stück.

Sehr viel handfester geht es in dem von
Jerome Lawrence und Robert E. Lee geschriebenen

Stück The Gang is All Here zu, das

eine fiktive Präsidentschafskampagne zum
Thema und zum Ziel zahlreicher Glossen
hat — im Jahr einer neuen Präsidentenwahl
sicher aktueU (aber leider kaum mehr!).
Dauerhafter und um einiges wertvoUer
erwies sich ein von Saul Levitts verfaßtes Drama

um einen berühmten Prozeß im
Zusammenhang mit dem amerikanischen
Bürgerkrieg, The Andersonville Trial. Gerichtsdramen

sind in der amerikanischen Dramatik
so beliebt wie im amerikanischen Film. Aber
bezeichnenderweise gelingt es wenigen Rea-
Usierungen, über die reine Vermitdung des
Stofflichen aufzusteigen — also den Schritt
von der dramatisierten Prozeßberichterstattung

zur Kunst zu tun. Auch The Andersonville

Trial ist nicht frei von Schlacken
künstlerisch bedeutungsloser EinmaUgkeit.
Und doch gibt es einige Momente, wo
Grundprinzipe menschUchen Denkens und
Handelns in glaubenswürdigen Verkörperungen

aufeinander praUen. Es geht inhaltlich

um die Verteidigung eines Offiziers der
geschlagenen Südarmee (übrigens ein gebürtiger

Schweizer: Heinrich Wirz), der sich als
Kommandant eines Gefangenenlagers un-
menschUche Behandlung der Gefangenen

zuschulden kommen Ueß. Unschuldig im
Sinne des miUtärischen Gehorsamskodex,
schuldig im Sinne des individueUen Gewissens

wird der Angeklagte sichtbar und hörbar

vor den Augen der Zuschauer zermalmt.
Das Stück enthält mindestens die Faszination
des Schauspiels fortschreitender innerer
Zermürbung, nur gelegentUch aufgeheUt von
Strahlen genuiner Menschlichkeit. Kein großes,

aber ein erfolgreiches Stück Theater.
Leider gelang es dem Berichterstatter bisher

nicht, der von James Yaffe dramatisierten

NoveUe Friedrich Dürrenmatts Die Panne

— The Deadly Game im Theater zu begegnen;

die erfolgreiche Adaptation soü das

Ende der NoveUe gegen das UnheimUche hin
verzerren (unterdessen ist die englische Version

von Dürrenmatts Der Besuch der alten

Dame als The Visit nach einer Turnee durch
das ganze Land mit dem bekannten
Schauspielerehepaar Lunt triumphal wieder in
New York eingezogen). Camus' Caligula hat

zwar im Februar viel Staub aufgewirbelt,
blieb aber an dauerhafter Wirkung sehr hinter

den beiden auf Dürrenmatts Einbildungskraft

zurückgehenden Stücken zurück. Paddy

Chayerskis The Tenth Man beeindruckte den
Besucher als die Leistung eines außerordentUch

introspektiven und intelUgenten
SchriftsteUers; als Drama überzeugt es nur
zeitweise und die durchaus jüdische Thematik
scheint dem Außenseiter ein definitives Urteil

zu verbieten.
Im Gegensatz dazu ist die menschUche

Thematik des ErstUngs eines jungen
Engländers, Peter Shaffer, Five Finger Exercise,
durchaus universal. London soU das
hervorragende Stück schon länger gekannt haben;
hier war es neu und ist es immer noch —
wenn man berücksichtigt, daß trotz
ausgezeichneter Kritiken das große Publikum
kaum Notiz nimmt und das Broadway-
Theater, in dem es gespielt wird, in der vierten

Woche schon zur Hälfte leer war.
Unscheinbar in der Art, mit der es fünf
Menschen durch Verstrickungen und Lösungen
führt, glaubhaft in jeder psychologischen
Einzelheit und doch von Beginn weg über
die Ebene des Nur-Psychologischen erhaben,
fast überaU dramatisch wirksam und doch
ohne Theatralik durchgeführt, demonstriert

430



das Stück die Möglichkeit eines modernen
Dramas jenseits der gewaltsamen Zerstörung
jeder Hoffnung. Die Musik dieser Übung für
fünf Finger, die doch über das Etudenhafte

hinausging, trug die positivste Note zum
diesjährigen Theaterwinter bei.

Andres Briner

«DER PRINZ VON HOMBURG»

Zur Hamburger Uraufführung von Henzes neuer Oper

«Ich habe lange Ferien gemacht und führe
jetzt ein ruhiges Leben, das mit Vorbereitungen

auf die Wintersaison und vor aUen Dingen

auf meine Oper ,Der Nachtwandler'
angenehm ausgefüUt ist. » So weit Hans Werner

Henze in einem vom 18. Juli 1958 datierten
Brief. — «Der Nachtwandler»? Ich dachte
an Russisches; Gogol, oder so ähnlich. Ein
Mißverständnis. Heinrich von Kleist war
gemeint.

Zwar ist aus dem «Nachtwandler»
schheßlich der «Prinz von Homburg»
geworden. Doch verrät uns der ursprünglich
vorgesehene Titel sehr genau, auf welcher
Ebene der Komponist von aUem Anfang an
das Kleistsche Gedicht interpretiert haben
wollte. Aus Anlaß der Uraufführung meinte
er dazu: «Man kann das Stück in verschiedene

Richtungen hineinlesen; die bedauerlichste

und irrtümlichste davon ist wohl die,
die es so aussehen lassen möchte, als ob da
ein Unsoldat, zu Kadavergehorsam und
Militarismus hinübergerettet, in harter Schule

erzogen werde. Abgesehen davon, daß Kleist
wohl kaum ein so dummes Sujet erfunden
hätte, wird da bewußt oder unbewußt an den

wichtigsten Seiten des Werks vorbeigelesen,
wird peinliche und gefährliche Propaganda
getrieben. Der König von Preußen hätte das

Stück nicht verboten, wenn es dergleichen
Tendenzen gehabt hätte. » Es stünden, sagt
Henze weiter, ganz andere Dinge im Vordergrund

; die Zerstörung des Begriffs vom
klassischen Helden einmal, dann der Hymnus
auf die kardinalen Tugenden, auf Güte, auf
die ihr verschwisterte Bereitschaft, gerade
das Fremdartige, Fernliegende anzuerkennen
und zu verstehen, vor aUem aber die
Verherrlichung des «in Visionen und Wachträumen

spielerisch lebenden Menschen».

Henzes Konzeption gemäß hat Ingeborg
Bachmann das Drama von seinem preußischen
Ambiente weithin gereinigt, das Martialische
nach Möglichkeit gedämpft und Brandenburg

so, letztlich sicher im Sinne des Dichters,

zur Vision eines idealen Staatswesens

erhoben. Praktisch bedingte das vorweg die

Auffächerung der Kleistschen Polyphonic.
Denn Traum und Schlacht sind im Original
aufs engste miteinander verwoben; Anfang
und Ende der ersten Einheit beispielsweise
sind durchaus auf die Erwartung der
kommenden kriegerischen Ereignisse gesteUt,

kontrapunktieren damit die Welt, in der der
Prinz sich aufhält, und verdeutlichen überdies

mit manchem Hinweis auf dessen Taten,
daß er nur augenblicks in ihr sich bewege,
ihr aber keineswegs rettungslos verfaUen sei.

Anders im Libretto; da beherrscht des Prinzen

«Welch einen sonderbaren Traum
träumt ich? » die ganze Szene, und nicht gehn
Homburg und Hohenzollern zum Schluß

gleichsam auf den Kampf zu («Doch fort!
Zwölf ist's; und eh die Schlacht beginnt,
Wünsch ich mich noch ein wenig auszu-
ruhn. » — Beide ab.), vielmehr versenkt sich

Homburg aufs neue in die Bilder, die er
vorher geschaut («Geschmückt mit Reizen,
wie ein Kind mit Blumen, Ist sie, wie von
der Nachtigall geboren, Natalie, Prinzessin

von Oranien...» — Der Prinz bleibt
sinnend, träumerisch stehen, während es

langsam ganz dunkel wird.). — Solch strikte
Trennung der Sphären als ungebührliche
Verkürzung des Kleistschen Vorwurfs mag
anprangern, wer will. Mir scheint, sie

habe Hervorragendes geleistet. Denn vorab
hat sie den beiden aufeinanderpraUenden
Welten schärferes Profil verliehen; das aber
gab dem Komponisten die Chance, im Rah-

431



men einsträngig verlaufender und mithin
unmißverständlicher szenischer Begebenheiten
verschiedene thematische Gestalten
einzuführen, sie eindeutig mit bestimmten Aktionen,

wohl auch mit bestimmten Figuren zu
verbinden und so einerseits die dramatischen
Kontraste mit musikalischen Mitteln zu
schüren, andrerseits die verlorene Polyphonie

von der Musik her neu und für den Hörer
mit Erfolg zu konstituieren.

Hans Werner Henze hat denn auch
genau im Gegensatz zwischen den beiden
aufeinanderprallenden Welten eingehakt.
Aufsteigende kleine Sext und aufsteigende
Oktave prägen als konstruktive Intervalle, als

Eckpfeiler und Angelpunkte im melodischen
Ablauf, das vokale Verhalten Nataliens und
des Prinzen ; Quart- und Quintstrukturen
dagegen, entfernt an Hornruf und Schlacht
gemahnend, sind dem Kreis des Kurfürsten
zugeordnet. Beide Elemente wachsen und
entwickeln sich in den ersten, voUkommen in
sich ruhenden Takten bereits. Dann aber
bedrängen sie sich gegenseitig, greifen
ineinander, verändern sich, parallel den Vorgängen

auf der Bühne ; mit der Steigerung, der
Verdichtung und Ballung der szenischen
Geschehnisse Hand in Hand geht organisch die
Komplizierung des Tonsatzes, die ihren
Höhepunkt im weit ausgebauten, als Tripelfuge
disponierten letzten Zwischenspiel findet —
dann reißt das Gewebe: das Schlußbild
bekennt sich zu den Lyrismen des Anfangs.
«Nein, sagt, ist es ein Traum?»

Deutung und Gestaltung des Kleistschen
Dramas verweisen den «Prinzen von
Homburg» in die Umgebung von Henzes früheren

Bühnenwerken, die ja mit Ausnahme des

Erstlings — des zwischen Schauspiel und
Pantomime vermittelnden Einakters «Das
Wundertheater » — allesamt in einem Grenzland

zwischen Traum und Wirklichkeit
angesiedelt waren.

Die musikalische Diktion aber verrät, daß
Henze da die Summe aus den Erfahrungen
der letzten Jahre gezogen hat. Im Wort-Ton-

Verhältnis etwa spiegelt sich, was die «
Kammermusik 1958» an maßgeblich Neuem
gebracht hatte: die Stimmen, wunderbar sanglich

samt und sonders, sind nicht mehr
einfach vom Affekt her erfunden, sie sind aus
dem Rhythmus, dem Fall der Kleistschen
Sprache recht eigentlich herausgesponnen.
Die Faktur erhärtet die Wendung zu einer
auf größte Konzentration bedachten
Kontrapunktik, die man an der « Sonata per archi »

und der während der Arbeit am Homburg
entstandenen « Sonata per Pianoforte » schon
abzulesen geneigt war: serielle Verfahren,
abgelöst vom expressionistischen Hintergrund,

verschränken sich mit kanonischen
Prinzipien, mit alten Formtypen wie Fuge,
Passacaglia und Variation. Der harte, präzise,
oft kammermusikalisch dünne Orchesterklang

endlich zeugt im Verein mit der
Gliederung der Handlung für Henzes intensive
Beschäftigung mit dem melodramma des

19. Jahrhunderts.
«Mein ,Prinz von Homburg' enthält, unter

Zuhilfenahme des Dichters Kleist, eine
Äußerung zu unserer Gegenwart, beantwortet

und stellt Fragen und, da es sich um
Theater handelt, nicht nur rein musikalische,
sondern auch solche um unser Leben, unsere
Zeit, ihre WirkUchkeiten und unwirklichen
Realitäten. Diese Aussagen, diese Fragen zu
hören oder zu überhören ist jedem überlassen,

aber sie sind da und wollen und können
vernommen werden. » — Sie sind in der Tat
vernommen worden; die äußere Bilanz der
Uraufführung — 42 Vorhänge und
halbstündiger, von Pfiffen und Gebuhe eher
angefachter denn gestörter Applaus — darf
sich sehen lassen. Daß der «Prinz von
Homburg» zu den wenigen stichhaltigen Opern
unseres Jahrhunderts rechnet, steht fest.
Ergänzen wir dankbar, daß die Produktion der
Hamburgiscben Staatsoper (Musikalische
Leitung: Leopold Ludwig — Inszenierung:
Helmut Käutner — Ausstattung: Alfred
Siercke) sich seiner würdig erwiesen hat.

Hansjörg Pauli

432



SECHSTES INTERNATIONALES BACHFEST IN SCHAFFHAUSEN

Stadtpräsident Walther Bringolf, der Haupt-
initiant der Schaffhauser Bachfeste, hat in
seiner Eröffnungsansprache zum 6. Internationalen

Bachfest die fruchtbaren Gedanken
aufgezeigt, die hinter der Gründung und der
Durchführung dieser wohl eigenartigsten
schweizerischen Musik-Festwoche stehen.
Beim ersten Bachfest im Jahre 1946 ging es

um das Anknüpfen neuer geistig-kultureller
Beziehungen in einem kriegsversehrten
Europa. Heute wird es mehr denn je nötig,
das Geistige gegen den überhandnehmenden
Materialismus zu verteidigen. Dies ist der
Sinn jeder Musikfestwoche; Schaffhausen
aber hat für dieses Ziel die Kunst eines
einzigen Musikers gewählt und aus Johann
Sebastian Bach gleichsam ein Symbol für
europäische Kultur und Humanität gemacht. Die
Universalität und die religiöse Verwurzelung
der Bachschen Musik ist zweifellos in hohem
Maße geeignet, zu einer grundlegenden
Besinnung auf die chrisdich-abendländischen
Werte anzuregen, und man versteht es daher

gut, daß in Schaffhausen im Unterschied zu
deutschen Bachfesten ausschließlich Musik
des großen Thomaskantors erklingen soll —
so sehr dies als Kehrseite einen Verzicht auf
Auseinandersetzung mit der Gegenwart und
eine Flucht in die Vergangenheit mit sich
bringen mag.

Doch sei dem wie es wolle : Die Gelegenheit,

vom 22. bis 29. Mai eine Woche lang
Bachscher Kunst begegnen zu dürfen, ist
wiederum ein freudig begrüßtes Ereignis
geworden. Schaffhausen selbst bot mit seinem
restaurierten Münster, dem neuen Stadttheater

und der weiträumigen St.-Johannskirche
die besten baulichen Voraussetzungen und
gab mit seiner Altstadt ein Ambiente, wie
man es sich gerade für Bach nicht besser
vorsteUen kann. Die Bachfeste vermitteln
jeweils auch einen gewissen Überblick über
die Bach-Interpretation — wir sagen «einen
gewissen» und meinen damit den geringen
Wechsel in der Wahl der Ausführenden und
den bisherigen Verzicht auf Ensembles mit
alten Instrumenten wie etwa der Schola Can-
torum Basiliensis. Man sucht in der Ver¬

pflichtung bekannter und neuer, schweizerischer

und ausländischer Mitwirkenden einen

goldenen Mittelweg zu finden, und es gehört
zur Unmittelbarkeit und Lebendigkeit dieser

Bachpflege, daß auch das Niveau der
Aufführungen unterschiedlich ist. Damit geht
Schaffhausen einem sterilen Starwesen
glücklicherweise aus dem Wege.

Zu den ständigen Mitwirkenden der
bisherigen Bachfeste gehört Walther Reinhart.
Seine zwei Konzerte in der St.-Johannskir¬
che setzten mit der h-moll-Messe und den

Kantaten «Es ist dir gesagt, Mensch»,
«Gott fähret auf mit Jauchzen», «Dazu ist
erschienen der Sohn Gottes» und «Singet
dem Herrn ein neues Lied » (eine schöner als
die andere) die chorischen Hauptakzente.
Reinharts Bachstil besitzt eine ausgesprochen

persönliche Prägung; die Interpretation
ruht auf dem Fundament einer gewissenhaft
betriebenen Bachforschung, ist aber letztlich
einer geistigen Werkschau verpflichtet, die

zu reich bewegten Spannungsfeldern führt
und manchmal die Gewalt des Visionären
annimmt. Andererseits bringt die jahrzehntelange

intensive Beschäftigung mit denselben
Werken eine Überbetonung gestalterischer
Einzelzüge mit sich, und die geschliffene
Singtechnik des Zürcher Reinhart-Chores
und des Gemischten Chors Winterthur (welche

stets gemeinsam auftreten) drängt sich
bei schnellen Partien gerne als Virtuosität in
den Vordergrund. Beim Schaffhauser
Musikdirektor Johannes Zentner, der das

traditionsgemäß dem Frauen- und Männerchor
Schaffhausen übertragene Chorkonzert
leitete, war in einigen chortechnischen Details
eine Angleiehung an den Reinhartschen
Chorstil festzustellen; die Gesamtgestaltung
aber zeigte ein wohltuend gelöstes Musizieren

(am schönsten in der Weihnachtskantate
«Christen, ätzet diesen Tag») und eine in
sich ruhende Anlage der einzelnen Werkteile
(was dann allerdings dem Magnificat die
Geschlossenheit beeinträchtigte). In Maria Sta-

der, Lore Fischer, Ernst Häfliger und
Hermann Schey standen beiden Dirigenten
hervorragende Sohsten zur Verfügung. Maria

433



Stader brillierte in der Solokantate « Jauchzet
Gott in aUen Landen», Lore Fischer, etwas
ungleich singend, überzeugte dort am
meisten, wo sich ihr Alt in Ruhe entfalten konnte.

Häfliger erfüUte die hohen Erwartungen,
die man in seine Gestaltung und Stimme
gesetzt hatte, und an Schey bewunderte man
die vom Alter ungeschmälerte Klangsubstanz

und sein ungebrochenes Temperament.

Der orchestrale Anteil war in aUen

drei Konzerten beim Winterthurer Stadtorchester

bestens aufgehoben.
Man mochte sich wundern, daß

ausgerechnet die konzertanten Werke Bachs im
Münster zur Aufführung kamen. Das Zeitlose,

Gültige der «weltüchen» Kunst Bachs

klingt jedoch heute in einer fast überirdischen

Festlichkeit auf, die sich selbst
romanischen Säulenarkaden aufs Anmutigste ver-
schwistert. Für die beiden Orchesterkonzerte
war das von Karl Münchinger geleitete
Stuttgarter Kammerorchester verpflichtet,
ein Ensemble, das weniger auf originale
Klangfarben ausging, aber im Musizieren
eine prachtvoUe klangliche Geschlossenheit
und eine minutiöse Abstimmung bis in die
Verzierungen hinein erreichte. Glücklich
wirkte auch die Solobesetzung einzelner
Werke, wie überhaupt die Kleinheit und die
QuaUtät des Orchesters für eine
kammermusikalische Wiedergabe der sechs
Brandenburgischen Konzerte, der h-moU-Suite und
des Violinkonzerts in E-dur (mit Werner
Keltsch als Solisten) die besten Voraussetzungen

bildeten. Die eigentliche Kammermusik

— zwei Triosonaten, eine Gamben-
und eine Flötensonate — kam dann im
Stadttheater zum Erklingen. Von den vier
ausübenden Künsdern war der in Dänemark
wirkende Geiger Emil Telmânyi am meisten
«historisch» ausgerichtet; er spielte die a-
moll-Sonate und die E-dur-Partita für Violine

allein mit dem (schon in früheren
Schaffhauser Bachfesten vorgeführten) runden

Bogen, der ein Anstreichen aller vier
Saiten gestattet, und brachte damit aufs neue
Klangeindrücke von hoherAuthentizität hervor.

Der Winterthurer Cellist Antonio Tusa
erreichte auf seiner Sologambe «moderne»
Klangdifferenzierungen, während man am

hochkultivierten Flötenspiel von Peter Lukas

Graf und an der geschmeidig sich
anpassenden Betreuung des Cembalos durch Günther

Langer die gepflegte Ornamentik
bewunderte.

Es fehlte auch nicht die stets interessante
und zu unerschöpflichen Disputen Anlaß
gebende GegenübersteUung von Klavier und
Cembalo: in zwei Konzerten (die wir nicht
besuchen konnten) wurde die Klaviermusik
Bachs durch die Londoner Pianistin Rosalyn
Tureck und die Genfer Cembalistin
Germaine Vaucher-Clerc vermittelt. Zu den
wirklichen Höhepunkten der Bachwoche
gehörte sodann das Konzert des bhnden Frankfurter

Organisten Helmuth Walcha auf der
neuen Münsterorgel. Großflächige, farbige
Registrierung und eine im Dienste des

Ordnungshaften stehende Musikalität vereinigten

sich an diesem Abend zu Eindrücken von
zwingender Größe. Gelegenheit zu prägnanten

Klangbildern gaben vor aUem die das

Kirchenjahr antönenden Choralbearbeitungen,

die in den kühnen «Kanonischen
Veränderungen über das WeihnachtsUed ,Vom
Himmel hoch'» gipfelten. Die entsprechenden

Choräle wurden vom Frauen- und
Männerchor Schaffhausen unter der Leitung
Zentners in schlichten votbachischen
Tonsätzen gesungen.

Neben den ausnahmslos sehr gut besuchten

Festkonzerten gaben zwei Gottesdienste,
der eine im Münster, der andere in St.Johann,
die erwünschte Gelegenheit, die Bachsche
Kirchenmusik am richtigen Ort vernehmen
zu dürfen; der von Bernhard Henking geleitete

Zürcher Bachchor und die von Gerhard
Fischer dirigierten vereinigten Schaffhauser
Kirchenchöre teilten sich in diesen wichtigen
Dienst.

Während des Bachfestes beherbergte der
Kreuzsaal des Museums zu Allerheiligen eine
kostbare Ausstellung Bachscher Notenmanuskripte

aus dem Besitz der ehemaligen
Preußischen Staatsbibliothek. Es waren einzigartige

Augenblicke, sich in diese Notenblätter,

die zu den schönsten Musikhandschriften
zählen, vertiefen zu dürfen.

Edwin Nievergelt

434


	Umschau

