
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 40 (1960-1961)

Heft: 1

Artikel: Die Joseph-Romane

Autor: Altenberg, Paul

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-161069

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-161069
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Joseph-Romane

PAUL ALTENBERG

In dem vierbändigen Epos von Joseph und seinen Brüdern, an dem Thomas Mann
12 Jahre gearbeitet hat, herrscht die reine und völlig berechtigte Freude am
Erzählen. Die «schönen Geschichten», die jeder kennt und doch nicht kennt,
die Berichte der biblischen Historie reizen zu ausführlicher, genauer Schilderung,

zum redefrohen Ausspinnen. Kein anderes Ziel wird angestrebt, als eben

zu erzählen, zwar nicht nur zur Unterhaltung, sondern — bei aller Schmunzelei
und Fabulierlust — sehr ernsthaft und unbedingt um des Menschenwesens

wiüen, «dessen Vergangenheit in Rede und Frage steht». Aber zuerst wird die
Geschichte um ihrer selbst willen erzählt, eben um ihrer Schönheit willen, die
sich immer sinnfälliger als ein großer Zusammenhang menschhcher
Bedeutsamkeiten zu erkennen gab. Dabei kommt der hintergründige Sinn, der in und
unter allem Berichteten und Gedichteten liegt, unversehens von allen Seiten,

von oben und unten mit herein, vielleicht zuerst zu des erfahrenen Dichters
eigener Überraschung, dann gutgeheißen, bestätigt und betont, gewissermaßen
als ein bestimmtes und vielbezügbches Netz über die Fülle geworfen.

Gerade in den gelungensten Teilen des Romans, in den Geschichte, die von
Jaakob und Joseph, von Potiphar und Mut-em Enet handeln, strömt der

ruhig-heitere und breite Fluß des Erzählens dahin, im Menschbchen fruchtbar
wie der Nil selbst, und der darüber aufschimmernde Regenbogen von
Problemen, den der Dichter selbst eingehend betrachtet und nachzeichnet, ist nur
die Spiegelung menschlicher Wesens- und Schicksalsformen im Geiste. Freibch
gehört diese geistige Abstraktion zum Sein des Lebens und des Menschen, sie

gewinnt in Jaakob und in Joseph sowie im Pharao selber so etwas wie
Schicksalsmacht, sie wird selber lebensbestimmend, und sie ist schbeßbch ein
Bestandteil des Menschlichen, denn Abrahams Gottessorge und Jaakobs Treue
zum Mythos und geistigen Gottesbund sowie Josephs Schicksalsweg und seine

Bestimmung durch Vorangehendes und Zukünftiges, all dies ist eben Geist als

Verhängnis, Problem als Lebensbewegung, Sinn als Daseinsführung und
wirkendes Moment der Geschichte selbst, so daß zwischen dem, was geschieht,
und dem, was in tieferer Bedeutung «gemeint» ist, schlechterdings nicht mehr
unterschieden werden kann und alles zum Sinnbild und damit poetisch wird.

Die künstlerische Aufgabe ist hier die Gestaltung vergangenen, also gewesenen

und in seinem Sinne immer noch seienden Menschentumes, also

Vermittlung, die nur in der Verwirklichung gedichteter Bilder und ihrer Zusam-

84



menhänge bestehen kann. In diesem «Mittlertum» ist die Quelle der Ironie.
Die «neuen Spieheize», mit denen es ihm zwar «sehr ernst» ist, «aber auch
wieder nicht ganz und also gar nicht », breitet er vor uns aus und enthüllt das

Unzulängliche und Rührende, das Lächerliche und Ergreifende eines großen,
sinnvollen Menschenspiels, wie ein alter Geschichtenerzähler und Sagenspinner,

der viel erlebt hat und vom Menschenwesen, das es ihm angetan hat, eine

große und tiefreichende Kunde hat. Er weiß mehr davon als andere und
berichtet das, was ihn im Grunde so sehr bewegt, mit Abstand von seiner eignen
Rührung, als eine zwar ernste und erbauliche, aber doch auch amüsante und
lustige Geschichte. Denn das Menschbche, so sehr es uns auch ans Herz greift,
ist eben nicht ganz ernst zu nehmen, der Unzulängbchkeit und Treuherzigkeit
wegen, mit der es sich ins Ganze hineindenkt und -stellt, zumal es sich hier als

ein Schauspiel, als ein Spiel vollzieht, in dem das an sich leidvoll und mühsam
Gelebte zum heiteren Gegenstand später Unterhaltung oder Überlegung wird.
Die Heiterkeit der Kunst tritt an die Stelle des Lebensernstes, nicht das Gelebte

entwertend, sondern nur um ein weniges entrückend.
Dabei bemächtigt sich dieser Humor nicht etwa eines einzelnen Mythos,

wie es in zahlreichen Behandlungen, zum Beispiel der Pygmalion- und der

Amphitryongeschichte geschehen ist — sondern des mythischen Verhaltens

überhaupt als eines großen geistigen Versuches, mit der Welt durch Sinngebung

fertigzuwerden. Das Mythische wird so ernst genommen, wie die in
dieser Denk- und Gefühlsform Lebenden selber es nehmen. Es erweist sich als

eine geistige Form der Wirklichkeit, es ist «geglaubte Ganzheit des Daseins»

(wie Hofmannsthal es nennt). Wir verstehen Jaakob und Joseph, wenn sie sich
oder gewisse Situationen ihres Lebens mit dem Verlust ihres Ichgefühls, als

Variationen bestimmter Urformen erfahren, als Wiederholungen von
Prägemustern, und wenn sie den Zusammenhang vieler, nicht mehr zu unterscheidender

Generationen gewissermaßen musikahsch erleben. Diese Erlebnisart
der Variation, die das GeschichtUche ausschbeßt, ist eine Gelegenheit des

Humoristischen, und sie wird es voUends, wenn die erwartete Stimmigkeit mit
dem Urbild entweder nicht mehr stattfindet, so daß plötzlich etwas Neues, ein

Anfang, ein historisches Nun sich einstellt, oder wenn der, an dem die mythische

Wiederholung geschieht, der Wiederholung bewußt wird, sich also auf
dem «vorgeschriebenen» Wege, auf der Spur des Mythos selber ertappt und in
dieser Tatsache der Vorausbestimmung innere Rechtfertigung und sogar Trost
empfindet, ungeachtet des Schmerzes, den sein historisches Ich gerade erleidet,
zufrieden, daß nur der Mythos sich an ihm bestätigt und daß erfüllet werden
das Gesetz und die Propheten. Denn hegt nicht in dem «das mußte so kommen

» wirkhch — und nicht auch für uns — eine leise Linderung des Schicksals?

Das ist die Quelle jener «verstandesmäßigen Heiterkeit», «die das

Entsetzen der Seele durchleuchtet». Denn nur im Geschichthchen und Personalen

liegt unser Leiden, und im Augenbhck, da wir dem Historischen entrinnen,



wird unser Leben sich selbst zum Schauspiel, es schmerzt nicht mehr, es
interessiert und unterhält. So wird das Mythische selber zu einer humoristischen
Form, deren Heiterkeit Jaakob in einer sehr frommen und ernsten Rehgiosität
empfindet.

Die Unstimmigkeit, in der sich zuletzt das Lebendige und Einmahge, trotz
weitgehender Bestimmung durch die Prägemuster und Urmelodien, der
zugedachten RoUe gegenüber befindet, die Schliche und Listen, mit der es ihr
entkommen oder sich ihr anpassen will, das menschliche Spiel von Bestimmung
und Freiheit, von immer Gültigem und plötzbch Neuem, von Laune und
Gesetz, aU dies ist der Boden, auf dem der Humor dieser Romane erblüht.

Die älteste und mythische Form des Vorrangs ist der Segen, wie er Abraham
zuteil wird und sich in der unübersehbaren Geschlechterfolge an einer Reihe

von Segensträgern fortsetzt. Seine ursprünghche Gründung ist in Osiris und
in weitem Abstand, auf menschhcher Ebene in einer der ersten Geschichten
der Bibel, bei Abel zu suchen. Hier schon werden eine Reihe von Bestimmungen

wichtig, die weiterwirken bis zu Josephs sehr menschbchen und persönhchen

Lebensumständen. Zuerst der dunkle Ursprung des Segens, für den es

keine andere Erklärung gibt als die göttliche WiUkür des Höchsten, als eine
Art Bevorzugung und Schwäche, ein « faible », wie es — menschlich rührend —
hernach an Jaakobs Liebe zu Joseph erscheint, dem Rahelreis, dem Sohn der
Rechten. Die Huld, die über Joseph ausgegossen ist, die konstitutive Annehmlichkeit

seiner Person ist das natürliche Merkmal der Erwählung, eben das

«Geniale», das Hans Castorp im «Zauberberg» noch nicht wesensmäßig zu
eigen war — denn er mußte jaerstindie« genialen Gegenden » geführt werden.
Es ist müßig, nach den Zügen der Genialität an Joseph zu suchen. Es ist der
Zusammenklang vieler glücklicher und ebenso gefährlicher Anlagen, die

Schönheit, die Haß und Liebe mit gleicher Gewalt zu zerstörender Stärke

erregt, es sind, ahes in aUem, «die glücklichen Geheimnisse seiner Natur», in
denen die schicksalhafte Gunst der Oberen an ihm offenbar wird, die in ihrer
Spiegelung im Menschbchen die Leute stutzen machen, so daß sie ihm «Platz
machen» und aus menschlichem Interesse an ihm die göttbchen Absichten für
ihn erfüUen. Es ist Gunst, die ja in Jupiters wie in Amors Reich herrscht, und
deren teilhaftig zu sein zwar eine hohe Würdigung und Steigerung des Lebens,
aber zugleich Gefahr und schwerste Prüfung bedeutet. Denn was in Gottes
Umgebung, in den oberen Rängen der Engel, zu Gerede, Getuschel, bösem
Zwinkern und offnem Tadel, ja zum Aufstand der himmbschen Heerscharen

gegen die göttliche Bevorzugung des Menschen geführt hat, das muß sich im
Streite feindlicher Brudergötter und Menschenbrüder verdeutlichen, in einem
Streite, der in der Rebelhon der Engel sein uraltes Prägemuster hat. Anfangs
ist es also der Protest gegen wülkürüche Vorhebe, die auf keinem Verdienst
gründet und die daher als Laune und unerlaubte Schwäche verkannt wird.
Hernach aber macht das so Bevorzugte — mehr geprüft und gehegt, ausgesetzter

86



und daher entwickelter als die FüUe des neben ihm Übersehenen — echte Vorzüge

geltend. Geglückte Bildung, «angeborene Verdienste» treten an ihm
hervor, die ihm doch nur zukommen, weil eben von vornherein die Teilnahme
und Liebe des Obersten mit ihm ist. Da regt sich der Widerstand der Welt
gegen das Ausgewählte, gegen den Segensträger und wendet sich nicht mehr
protestierend oder revoltierend gegen den Wählenden, sondern gegen den
Erwählten, weil er da ist in seiner anderen und höheren Art, zu der man sich in
beschämendem Gegensatz weiß. Seth zerreißt den Osiris, weil er nicht Osiris
ist, und Kain erschlägt Abel, weil er sich vergleichsweise gering weiß vor Gott.
AUmähhch erst, bei größerer Differenzierung, kommen bestimmtere Gründe
der Verfolgung hinzu. Es entwickelt sich in dem Liebling eine tatsächlich
prätentiöse Haltung und Anmaßung, eine sehr eigentümbche Form der
«Hochstapelei». Und es ist daher wieder ein Zeichen für den inneren organischen
Zusammenhang des gesamten epischen Werkes Thomas Manns, daß die
Gestalt des Hochstaplers sich früher schon neben und mit der des Erwählten
verbindet und am Ende mit dem Roman von Febx Krull die Reihe der großen
Menschengestalten abschließt, die wir ihm verdanken. Es handelt sich bei Josephs
Hochstapelei um die verfrühte und noch unberechtigte Inanspruchnahme eines

übergroßen Kredits, um eine Voraussetzung, zu der bislang nichts als Ahnungen

berechtigten, innerbche Gewißheit und Träume, so daß das Bewußtsein,
Träger des Segens und Liebling Gottes zu sein, unberufen und vor der Zeit
hervortritt und zum Ärgernis wird. Diese Schuld führt zweimal zur Entfesselung

des «Feuerstiers». Zum ersten Male tritt ihm das urtümbch Leidenschaftliche,

gesetzlos Schreckliche in den wutverzerrten Fratzen der mordbereiten
Brüder entgegen, das andere Mal in dem nicht weniger erschreckenden und
grauenvollen Anthtz der entfesselten Geschlechtsgier. Mag auch im ersten
FaUe sein Verhalten und nicht nur sein Sein diesen Ausbruch des Vorkulturellen,

das vor aUer Gesittung und Mäßigung tobt, veranlaßt haben — in seiner

Beziehung zu der Mondnonne und Gottestänzerin ist es nichts als sein Wesen,
die Tatsache und Form seiner bevorzugten Existenz. Er hätte sein Feuer besser
hüten können und sollen. Aber dieser Zwergengedanke ist eitel, denn es

kommt ja gerade alles darauf an, daß es an dieser SteUe nach außen schlägt und
die bedauernswerte Frau verbrennt. Daher wird auch Mut-em-Enet ihm als

Opfer dargebracht. So kommt der Erwählte zum Opfer. Immer ist das Opfer
eine Art der Bezahlung, ein Akt des Ausgleichs und des unbewußten Dankes
für den gespendeten Segen. Und immer wird diese Schuldeintreibung als
übertrieben und schrecklich, als etwas Vorgötthches und Vorkulturelles empfunden,

so daß der uralte Gedanke von Gottes Eifersucht in diesen dunklen
Geschichten hervortritt. Aber zum eigentlichen Opfer muß der Erwählte selber
werden: das ist der vorgeschriebene Weg in die Unterwelt, in irgendeine
Stehvertretung des Todes. Osiris wird zerrissen von Seth, und in menschhcher
Variation wird Joseph in die Grube geworfen, wobei nur letzte Gesittungs-

87



reste und Rubens Großherzigkeit die Tötung noch gerade verhindern. Die
Zerreißung des Bildkleides tritt an SteUe der des Begnadeten. Der Geopferte
kommt in Räume, die an die Stelle des Todesreiches treten, zu Nachtorten und
Mondländern, in Unterweltgebiete hier auf der Erde, zuerst in die Grube und
dann nach Kerne, ins Land des Schlammes, das «äffige» Ägypterland, wohin
Joseph von den Brüdern verkauft wird. Es ist der Weg in die Grube, der
gelebte und zu überstehende Tod, gehtten mit dem Bewußtsein der Stimmigkeit :

es mußte so kommen. Und es ist ein Weg ohne Umkehr; denn der ihn gegangen
ist, kehrt nicht wieder; schon da Joseph aus der Grube gezogen wird, ist er
nicht mehr der Joseph, der den Brüdern ein Ärgernis war. Verwandlung fand
statt. Sie liegt im Wesen des Todes und in der Menschenart. Der Tod erscheint
zuerst als das Unten, als Nacht und Mondreich, und bereits mit diesen

Bestimmungen ist ihre Umkehrbarkeit gegeben. Denn das Unten ist zugleich ein
Oben, und das Hinabsteigen ist ein Aufstieg ins Höhere. Zweifellos aber ist er
die Vernichtung einer personalen Existenz, nur daß der Schluß, den er hinter
eine Lebensvariation setzt, im musikahschen Sinn ein Trugschluß ist. Es geht
weiter, und kraft bestimmter Eigenschaften des nächtigen Zustandes geht es

aufwärts weiter, in neuer Richtung nach oben, so daß der Entrückte einer
Erhöhung entgegengeht. Das ist —¦ innerhalb des Organischen — die neue
und höhere Integrationsstufe, eine gesteigerte Form, die im Rhythmus des

Natürlichen dem Sterben folgt. Die Einkehr in die mütterbche Tiefe, in der

Verwandlung und Neugeburt stattfindet, ist ein abermaliges Geborenwerden,
Rückkehr also zu den geheimnisvollen genetischen Kräften, zu den Mysterien
der nachtverhüllten Zeugungsstunden und Geburtsnöte.

Der Tod als Geheimnis umfaßt aber auch die Bestimmung der Zeitentiefe.
«Tief ist der Brunnen der Vergangenheit, sollte man ihn nicht unergründlich
nennen?» Und die Einkehr in diese Tiefe ist Heimkehr ins Urälteste, in die
« Gründung », ins letzte, vor aüem repetierenden und variierenden Leben
Gelegene, also unmittelbares Einswerden mit dem Prägemuster, mit dem Tier
und dem Gott. So wird Joseph in der Todesgrube im Brunnen zum Lamm des

ewigen Opfers und zu Usir, dem geopferten Gott, so daß er sich von nun an
«Usarsiph» nennen muß. Denn das Todesgeheimnis enthält auch den
verschwiegenen Vorgang der Sinngebung. Die Tiefe entbindet den Geist, der
berufen ist zum Vermittler zwischen den Gegensätzen, der Vater- und Muttersegen

verbindet, den Geist als Witz, das heißt als den « Sendboten hin und her
und den Unterhändler zwischen Sonne und Mond und zwischen Schamachs

Macht und Sins Macht über den Körper und über das Gemüt des Menschen »,
und den Geist als Sympathie, die «eine Begegnung ist von Tod und Leben».
Die Stellung Josephs bei den Ismaebtern und hernach im Hause Potiphars ist
durchaus die eines Sklaven, eine beschämende und niedrige. Aber sie wird
keineswegs als entwürdigend, geschweige denn als unerträglich empfunden,
weü «die Unterstimmen und Bässe» die schmerzlichen Klänge der Oberfläche

88



beständig übertönen, so daß der Verkaufte mehr die Tiefe, also den Sinn seiner

Tage erlebt als die leidvolle Erscheinungsform seines überhaupt nicht zu
entwürdigenden eigenthchen Seins.

Dieser Acker aber ist das Land des Todes. Denn mit dem Kult des Todes
und der Vergottung der Toten verbindet sich hier in Ägypten der phalhsche
Götzendienst, die religiöse Verehrung des Geschlechtbchen, der Zeugungskraft,

die in dem Bilde von Gott-Tieren und Tiergöttern angebetet wird. Daher
ist überall um Joseph anfangs das geistige und seelische Dunkel, geheimnisvoll
Trächtiges, wie der Nil, schlammig-fruchtbar, wollüstig wie das verachtete
Fellachenvolk und undeutlich, verschwiegen, zu gräßhchen Riten erstarrt, im
Tiefsten formlos und geil — und andererseits zu toter Überform, nicht sowohl
vergeistigt als überzüchtet. Das große poetische Menschenbild, in welches dies
alte Ägypten eingegangen ist, ist die Figur der von Fleischeslust und -liebe
entbrannten und an ihr verbrennenden Gattin des Potiphar, die den alten Weg
zum Tierischen hinabgleitet, wobei sie statt aller Stellvertretung und Sinnbildlichkeit

höchst wirkhch und in Person Sinn und Gefahr des unheimbchen
Totenlandes wird, an sich selbst beklagenswert und für Joseph Schicksal und
schwerer Bewährungsauftrag.

Die letzte und entscheidende Bestimmung des Erwählten ist die
Haupterhebung und Vollendung des Weges auf jenem höchsten Punkt, dem er von
Anfang an zustrebte. Ehe die Geschichte ins Menschbche herabstieg, enthielt
sie an eben diesem Punkte das Motiv der Auferstehung, der Verherrbchung
des geopferten Gottes, und es ist klar, daß sie von Hause aus im Hinblick auf
diesen End- und Höhepunkt erzählt und überhefert wurde, einen Höhepunkt,
der schon um seines Reichtums an Tröstung, seines Glücksgehaltes wegen
einen besonders hohen Anspruch an Glaubwürdigkeit stellen durfte. Es stand

von Anfang an fest, daß aUe diese zu so vielem Leide führende Bevorzugung
zu einer übermäßigen Verherrbchung, zu einer weithin sichtbaren und
maßlosen Verwirklichung des Segens führen mußte.

Auch hier kann es, der Grundanlage der Romane entsprechend, nicht anders

sein, als daß Josephs Haupterhebung in der Mitte steht zwischen den
Auferstehungsmythen, in denen die Gründung der Geschichte liegt, und der
«späteren» christlichen Form, in der sie gleichsam noch einmal gegründet wird.
Zugleich aber kommt die Geschichte auch in diesem ihrer Teile auf die Erde,
sie begibt sich in menschlicher Tonart und Schicksalsweise, so daß die
Auferstehung und Wiedergeburt in die menschbch-natürhche Form besonderer

Glücksumstände, in die « Herrlichkeit » eines geschichthch wirksamen und
erkennbaren Lebensgipfels übergehen muß. Trotzdem bleibt es die Wiederauferstehung

des Sohnes am dritten Tage nach der Höllenfahrt und zugleich die
Wiederkunft des Richters, wie es der ägyptische Glaube an den «Verborgenen »

vorausspielt und wie es dem «eifrigen Gotte» der Jaakobswelt entspricht.
Tatsächhch muß der wieder erstandene Joseph den Brüdern zuerst als Richter

89



oder als Rächer erscheinen. Es wird Vergeltung gefordert, und die ihnen
zugespielte, kleine Schuld, mit der sie tatsächhch nichts zu schaffen haben, wird von
ihnen durchaus als die Gelegenheit erkannt und erlebt, für ihre wirkliche, alte
Schuld an Joseph büßen zu müssen. Sie können nicht erkennen, daß dies aUes

längst zu einem Spiel und Schauspiel geworden ist, das steUvertretend vor die

grausamere Wirklichkeit vergangener Zustände tritt infolge höherer menschhcher

Einsicht und Gesittung.
Als sie aber in dem Gewaltigen, in dessen Macht sie sich fühlen, den

vermeintlich ermordeten oder verkauften Bruder wiederfinden, als er sich ihnen
zu erkennen gibt und offenbart, da ist es mit dem Menschen, der Gottes RoUe

zu Ende spielen soll, «nicht weit her». AUerdings hat der sittbche Mensch,
der für sie wie ein Gott sein muß, ihren Begriff von Gott durchaus überholt,
und Gott beeüt sich, indem er Jaakobs Gebet um die Errettung Benjamins
«erhört», den Menschen einzuholen, nicht altertümlich starrer und unfreier
zu sein als der Mensch, in dessen Geschichte er die seine wiederfindet.

Mit dem Mythischen tritt jetzt auch das Lebensfeindhche, Formlose und
Anonyme hinter dem Menschlichen zurück, das sich in überzeugender Weise

emanzipiert hat. Das Individueüe, wie weit es auch noch in RoUenträgerei und
im Nachspielen göttlicher Geschichten befangen war, erweist sich als selbständig

und würdevoll, ohne seines Schattens im göttbchen Mythos noch zu
bedürfen oder gar aus ihm seine Würde abzuleiten.

Diese Stufe des Menschbchen, die ja — in einer anderen Welt und
Weltstunde — auch Castorp aus Lebenssympathie erstiegen hatte — im Umkreis
dieser Geschichte war sie nur in Ägypten und — gegen die Überbeferung —
nur zur Zeit dieses Pharao zu ersteigen. Es ist die Zeitstufe Amenhoteps IV.

Neben Abraham, der Gott «entdeckt» hat, und neben Jaakob und Joseph,
die ihn aus der Undeuthchkeit ins Licht heben, tritt in der Gestalt des Ame-
nophis das Schwärmerische und Prätentiöse freibch allzu stark in den Vordergrund.

Die Beziehungen Josephs zum Gottessohn, zu der Geburt in Bethlehem,
zur Kreuzigung, Höllenfahrt und Auferstehung waren durch das Grundthema
der Erwählung gegeben und berühren den christbchen Mythos, aber nicht —
wie die Eingebungen Echnatons — die christliche Theologie.

Trotzdem darf nicht übersehen werden, daß Pharao, der so überschwänglich
begnadet, zum irdischen Vermittler des Segens berufen ist, und daß, gerade so

unmäßig beschenken zu dürfen, aus innerem Drange mehr als aus Vernunft,
die Gestalt, die mit so viel Kunst und Humor geschaffen ist, bestimmte und
ihr die übertriebenen und fast karikaturistischen Züge geben mußte. Denn nur
aus der Begeisterung ist diese Überhöhung eines Menschen zu verstehen, und
die Begeisterung für den neuen Gottesgedanken bewirkt ja eine sehr menschbche

und vernünftig praktische Menschensorge, ja sie entbindet geradezu
Menschlichkeit, zuerst in der aUgemeinen und eben nur zu berichtenden
Wirtschaftspohtik des «Ernährers », dann aber in dem Verhalten Josephs zu seinen

90



Brüdern. Denn die Versöhnung, der kein Verzeihen, sondern Einsicht, Weisheit,

Liebe vorangeht, ist — nach aUen Schrecknissen der Geschichte — die

Bestätigung eines Menschentums, das nicht mehr in den Spuren göttlicher
Prägemuster dahinrinnt, sondern sich selbst bestimmt durch Lebensfreundbch-
keit und Sympathie. In dieser Hinsicht ist das Kapitel, in dem der Dichter
erzählt, wie Joseph sich seinen Brüdern endhch zu erkennen gibt, ein äußerer
und innerer Höhepunkt. Die Brüder, die, ohne ihn erkannt zu haben, schon
wieder auf dem Heimweg zu ihrem Vater Jaakob waren, hat er durch seinen

Hauptmann Sachmet zurückholen lassen, nachdem er dem Jüngsten, Benjamin,
den Diebstahl seines silbernen Bechers untergeschoben hatte.

Da konnte sich Joseph nicht länger enthalten vor allen, die um ibn ber standen, und er rief: « Laßt

jedermann von mir hinausgehen » und stand kein Mensch bei ihm, da sich Joseph seinen Brüdern zH

erkennen gab. Und er weinte laut, daß es die Ägypter und das Gesinde des Pharaos hörten, und

sprach zu seinen Brüdern: «Ich bin Joseph. Lebt mein Vater noch?» Und seine Brüder konnten

ihm nicht antworten, so erschraken sie vor seinem Angesicht. Er aber sprach zu seinen Brüdern:

«Tretet doch her zu mir!» Und sie traten herzu. Und er sprach: «Ich bin Joseph, euer Bruder,

den ihr nach Ägypten verkauft habt. Und nun bekümmert euch nicht und denkt nicht, daß ich euch

darum zurne> daß ihr mich hierher verkauft habt; denn um eures Lebens willen hat mich Gott vor

euch hergesandt. Denn dies sind zwei Jahre, daß es teuer im Lande ist; und sind noch fünfJahre,

daß kein Pflügen noch Ernten sein wird. Aber Gott hat mich vor euch hergesandt, daß er euch übrig

behalte auf Erden und euer Leben errette durch eine große Errettung.»

(i. Mose, Kap. 4;, 1—7)

91


	Die Joseph-Romane

