Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 40 (1960-1961)

Heft: 1

Artikel: Die Joseph-Romane

Autor: Altenberg, Paul

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-161069

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-161069
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Joseph-Romane

PAUL ALTENBERG

Indem vierbindigen Epos von Josephund seinen Briiddern, an dem Thomas Mann
12 Jahre gearbeitet hat, herrscht die reine und véllig berechtigte Freude am
Erzihlen. Die «schénen Geschichten», die jeder kennt und doch nicht kennt,
die Berichte der biblischen Historie reizen zu ausfithrlicher, genauer Schilde-
rung, zum redefrohen Ausspinnen. Kein anderes Ziel wird angestrebt, als eben
zu erzihlen, zwar nicht nur zur Unterhaltung, sondern — bei aller Schmunzelei
und Fabulierlust — sehr ernsthaft und unbedingt um des Menschenwesens
willen, «dessen Vergangenheit in Rede und Frage steht». Aber zuerst wird die
Geschichte um ihrer selbst willen erzihlt, eben um ihrer Schdnheit willen, die
sich immer sinnfilliger als ein groBer Zusammenhang menschlicher Bedeut-
samkeiten zu erkennen gab. Dabei kommt der hintergriindige Sinn, der in und
unter allem Berichteten und Gedichteten liegt, unversehens von allen Seiten,
von oben und unten mit herein, vielleicht zuerst zu des erfahrenen Dichters
eigener Uberraschung, dann gutgeheiBen, bestitigt und betont, gewissermalen
als ein bestimmtes und vielbezligliches Netz tiber die Fille geworfen.

Gerade in den gelungensten Teilen des Romans, in den Geschichte, die von
Jaakob und Joseph, von Potiphar und Mut-em Enet handeln, strémt der
ruhig-heitere und breite FluB3 des Erzihlens dahin, im Menschlichen fruchtbar
wie der Nil selbst, und der dariiber aufschimmernde Regenbogen von Pro-
blemen, den der Dichter selbst eingehend betrachtet und nachzeichnet, ist nur
die Spiegelung menschlicher Wesens- und Schicksalsformen im Geiste. Freilich
gehort diese geistige Abstraktion zum Sein des Lebens und des Menschen, sie
gewinnt in Jaakob und in Joseph sowie im Pharao selber so etwas wie Schick-
salsmacht, sie wird selber lebensbestimmend, und sie ist schlieBlich ein Be-
standteil des Menschlichen, denn Abrahams Gottessorge und Jaakobs Treue
zum Mythos und geistigen Gottesbund sowie Josephs Schicksalsweg und seine
Bestimmung durch Vorangehendes und Zukiinftiges, all dies ist eben Geisz als
Verhingnis, Problem als Lebensbewegung, Sinn als Daseinsfithrung und wir-
kendes Moment der Geschichte selbst, so daf3 zwischen dem, was geschieht,
und dem, was in tieferer Bedeutung «gemeint» ist, schlechterdings nicht mehr
unterschieden werden kann und alles zum Sinnbild und damit poetisch wird.

Die kiinstlerische Aufgabe ist hier die Gestaltung vergangenen, also gewe-
senen und in seinem Sinne immer noch seienden Menschentumes, also Ver-
mittlung, die nur in der Verwirklichung gedichteter Bilder und ihrer Zusam-

84



menhinge bestehen kann. In diesem «Mittlertum» ist die Quelle der Ironie.
Die «neuen Spielreize», mit denen es ihm zwar «sehr ernst» ist, «aber auch
wieder nicht ganz und also gar nicht», breitet er vor uns aus und enthiillt das
Unzulingliche und Rithrende, das Licherliche und Ergreifende eines groBen,
sinnvollen Menschenspiels, wie ein alter Geschichtenerzihler und Sagenspin-
ner, der viel erlebt hat und vom Menschenwesen, das es ihm angetan hat, eine
groBe und tiefreichende Kunde hat. Er weil mehr davon als andere und be-
richtet das, was ihn im Grunde so sehr bewegt, mit Abstand von seiner eignen
Rithrung, als eine zwar ernste und erbauliche, aber doch auch amusante und
lustige Geschichte. Denn das Menschliche, so sehr es uns auch ans Herz greift,
ist eben nicht ganz ernst zu nehmen, der Unzulinglichkeit und Treuherzigkeit
wegen, mit der es sich ins Ganze hineindenkt und -stellt, zumal es sich hier als
ein Schauspiel, als ein Spiel vollzieht, in dem das an sich leidvoll und miihsam
Gelebte zum heiteren Gegenstand spiter Unterhaltung oder Ubetlegung wird.
Die Heiterkeit der Kunst tritt an die Stelle des Lebensernstes, nicht das Gelebte
entwertend, sondern nur um ein weniges entriickend.

Dabei bemichtigt sich dieser Humor nicht etwa eines einzelnen Mythos,
wie es in zahlreichen Behandlungen, zum Beispiel der Pygmalion- und der
Amphitryongeschichte geschehen ist — sondern des mythischen Verhaltens
tiberhaupt als eines groBen geistigen Versuches, mit der Welt durch Sinnge-
bung fertigzuwerden. Das Mythische wird so ernst genommen, wie die in
dieser Denk- und Gefiihlsform Lebenden selber es nehmen. Es erweist sich als
eine geistige Form der Witklichkeit, es ist «geglaubte Ganzheit des Daseins»
(wie Hofmannsthal es nennt). Wir verstehen Jaakob und Joseph, wenn sie sich
oder gewisse Situationen ihres Lebens mit dem Verlust ihres Ichgefiihls, als
Variationen bestimmter Urformen erfahren, als Wiederholungen von Prige-
mustern, und wenn sie den Zusammenhang vieler, nicht mehr zu unterschei-
dender Generationen gewissermaflen musikalisch etleben. Diese Etlebnisart
der Variation, die das Geschichtliche ausschlieBt, ist eine Gelegenheit des Hu-
moristischen, und sie wird es vollends, wenn die erwartete Stimmigkeit mit
dem Urbild entweder nicht mehr stattfindet, so daB plétzlich etwas Neues, ein
Anfang, ein historisches Nun sich einstellt, oder wenn det, an dem die mythi-
sche Wiederholung geschieht, der Wiederholung bewuBt wird, sich also auf
dem «vorgeschriebenen» Wege, auf der Spur des Mythos selber ertappt und in
dieser Tatsache der Vorausbestimmung innere Rechtfertigung und sogar Trost
empfindet, ungeachtet des Schmerzes, den sein historisches Ich gerade erleidet,
zufrieden, daBl nur der Mythos sich an ihm bestitigt und daB erfiillet werden
das Gesetz und die Propheten. Denn liegt nicht in dem «das multe so kom-
men» wirklich — und nicht auch fiir uns? — eine leise Linderung des Schick-
sals? Das ist die Quelle jener «vetstandesmiBigen Heiterkeit», «die das Ent-
setzen der Seele durchleuchtet». Denn nur im Geschichtlichen und Personalen
liegt unser Leiden, und im Augenblick, da wir dem Historischen entrinnen,

85



wird unser Leben sich selbst zum Schauspiel, es schmerzt nicht mehr, es inter-
essiert und unterhilt. So wird das Mythische selber zu einer humoristischen
Form, deren Heiterkeit Jaakob in einer sehr frommen und ernsten Religiositit
empfindet.

Die Unstimmigkeit, in der sich zuletzt das Lebendige und Einmalige, trotz
weitgehender Bestimmung durch die Prigemuster und Urmelodien, der zuge-
dachten Rolle gegeniiber befindet, die Schliche und Listen, mit der es ihr ent-
kommen oder sich ihr anpassen will, das menschliche Spiel von Bestimmung
und Freiheit, von immer Giltigem und plétzlich Neuem, von Laune und Ge-
setz, all dies ist der Boden, auf dem der Humor dieser Romane erbliiht.

Die ilteste und mythische Form des Vorrangs ist der Segen, wie er Abraham
zuteil wird und sich in der uniibersehbaren Geschlechterfolge an einer Reihe
von Segenstrigern fortsetzt. Seine urspriingliche Griindung ist in Osiris und
in weitem Abstand, auf menschlicher Ebene in einer der ersten Geschichten
der Bibel, bei Abel zu suchen. Hier schon werden eine Reihe von Bestimmun-
gen wichtig, die weiterwirken bis zu Josephs sehr menschlichen und personli-
chen Lebensumstinden. Zuerst der dunkle Ursprung des Segens, fiir den es
keine andere Erklirung gibt als die gottliche Willkiir des Hochsten, als eine
Art Bevorzugung und Schwiche, ein «faible », wie es — menschlich rithrend —
hernach an Jaakobs Liebe zu Joseph erscheint, dem Rahelreis, dem Sohn der
Rechten. Die Huld, die iiber Joseph ausgegossen ist, die konstitutive Annehm-
lichkeit seiner Person ist das natiirliche Merkmal der Erwihlung, eben das
«Geniale», das Hans Castorp im «Zauberberg» noch nicht wesensmiflig zu
eigen war — denn er muBte ja erst in die «genialen Gegenden » gefiihrt werden.
Es ist miiBig, nach den Ziigen der Genialitit an Joseph zu suchen. Es ist der
Zusammenklang vieler glucklicher und ebenso gefihrlicher Anlagen, die
Schonheit, die Hall und Liebe mit gleicher Gewalt zu zerstérender Stirke er-
regt, es sind, alles in allem, «die gliicklichen Geheimnisse seiner Natur», in
denen die schicksalhafte Gunst der Oberen an ihm offenbar wird, die in ihrer
Spiegelung im Menschlichen die Leute stutzen machen, so dafB} sie ihm «Platz
machen » und aus menschlichem Interesse an ihm die géttlichen Absichten fiir
ihn erfillen. Es ist Gunst, die ja in Jupiters wie in Amots Reich herrscht, und
deren teilhaftig zu sein zwar eine hohe Wiirdigung und Steigerung des Lebens,
aber zugleich Gefahr und schwerste Prifung bedeutet. Denn was in Gottes
Umgebung, in den oberen Ringen der Engel, zu Gerede, Getuschel, bésem
Zwinkern und offnem Tadel, ja zum Aufstand der himmlischen Heerscharen
gegen die gottliche Bevorzugung des Menschen gefiithrt hat, das muB3 sich im
Streite feindlicher Brudergotter und Menschenbriider verdeutlichen, in einem
Streite, der in der Rebellion der Engel sein uraltes Prigemuster hat. Anfangs
ist es also der Protest gegen willkiirliche Vorliebe, die auf keinem Verdienst
griindet und die daher als Laune und unerlaubte Schwiche verkannt wird. Her-
nach aber macht das so Bevorzugte — mehr gepriift und gehegt, ausgesetzter

86



und daher entwickelter als die Fiille des neben ihm Ubersehenen — echte Vor-
ziige geltend. Gegliickte Bildung, «angeborene Verdienste» treten an ihm
hervor, die ihm doch nur zukommen, weil eben von vornherein die Teilnahme
und Liebe des Obersten mit ihm ist. Da regt sich der Widerstand der Welt ge-
gen das Ausgewihlte, gegen den Segenstriger und wendet sich nicht mehr
protestierend oder revoltierend gegen den Wihlenden, sondern gegen den Ex-
wihlten, weil er da ist in seiner anderen und hoheren Art, zu der man sich in
beschimendem Gegensatz weifl. Seth zerreiBt den Osiris, weil er nicht Osiris
ist, und Kain erschligt Abel, weil er sich vergleichsweise gering weil3 vor Gott.
Allmihlich erst, bei groBerer Differenzierung, kommen bestimmtere Griinde
der Verfolgung hinzu. Es entwickelt sich in dem Liebling eine tatsichlich pri-
tentidse Haltung und AnmaBung, eine sehr eigentimliche Form der «Hoch-
stapelei». Und es ist daher wieder ein Zeichen fir den inneren organischen
Zusammenhang des gesamten epischen Werkes Thomas Manns, daf3 die Ge-
stalt des Hochstaplers sich frither schon neben und mit der des Erwihlten ver-
bindet und am Ende mit dem Roman von FelixKrull die Reihe der gro3en Men-
schengestalten abschlieBt, die wir ihm verdanken. Es handelt sich bei Josephs
Hochstapelei um die verfrithte und noch unberechtigte Inanspruchnahme eines
tibergroBen Kredits, um eine Voraussetzung, zu der bislang nichts als Ahnun-
gen berechtigten, innerliche GewiBheit und Triume, so daB3 das BewuBtsein,
Triger des Segens und Liebling Gottes zu sein, unberufen und vor der Zeit
hervortritt und zum Argernis wird. Diese Schuld fiihrt zweimal zur Entfesse-
lung des «Feuerstiers ». Zum ersten Male tritt ihm das urtiimlich Leidenschaft-
liche, gesetzlos Schreckliche in den wutverzerrten Fratzen der mordbereiten
Briider entgegen, das andere Mal in dem nicht weniger erschreckenden und
grauenvollen Antlitz der entfesselten Geschlechtsgier. Mag auch im ersten
Falle sein Verhalten und nicht nur sein Sein diesen Ausbruch des Vorkulturel-
len, das vor aller Gesittung und MiBigung tobt, veranla3t haben — in seiner
Beziehung zu der Mondnonne und Gottestinzerin ist es nichts als sein Wesen,
die Tatsache und Form seiner bevorzugten Existenz. Er hitte sein Feuer besser
hiiten kénnen und sollen. Aber dieser Zwergengedanke ist eitel, denn es
kommt ja gerade alles darauf an, daB3 es an dieser Stelle nach aulen schligt und
die bedauernswerte Frau verbrennt. Daher wird auch Mut-em-Enet ihm als
Opfer dargebracht. So kommt der Erwihlte zum Opfer. Immer ist das Opfer
eine Art der Bezahlung, ein Akt des Ausgleichs und des unbewuflten Dankes
fiir den gespendeten Segen. Und immer wird diese Schuldeintreibung als iiber-
trieben und schrecklich, als etwas Vorgéttliches und Vorkulturelles empfun-
den, so daB der uralte Gedanke von Gottes Eifersucht in diesen dunklen Ge-
schichten hervortritt. Aber zum eigentlichen Opfer muf3 der Erwihlte selber
werden: das ist der vorgeschriebene Weg in die Unterwelt, in irgendeine
Stellvertretung des Todes. Osiris wird zerrissen von Seth, und in menschlicher
Variation wird Joseph in die Grube geworfen, wobei nur letzte Gesittungs-

87



reste und Rubens GroBherzigkeit die Tétung noch gerade verhindern. Die
ZerreiBung des Bildkleides tritt an Stelle der des Begnadeten. Der Geopferte
kommt in Riume, die an die Stelle des Todesreiches treten, zu Nachtorten und
Mondlindern, in Unterweltgebiete hier auf der Erde, zuerst in die Grube und
dann nach Keme, ins Land des Schlammes, das «iffige » Agypterland, wohin
Joseph von den Briidern verkauft wird. Es ist der Weg in die Grube, der ge-
lebte und zu tiberstehende Tod, gelitten mit dem BewuBtsein der Stimmigkeit:
es mullte so kommen. Und es ist ein Weg ohne Umkehr; denn der ihn gegangen
ist, kehrt nicht wieder; schon da Joseph aus der Grube gezogen wird, ist er
nicht mehr der Joseph, der den Briidern ein Argernis war. Verwandlung fand
statt. Sie liegt im Wesen des Todes und in der Menschenart. Der Tod erscheint
zuerst als das Unten, als Nacht und Mondreich, und bereits mit diesen Be-
stimmungen ist ihre Umkehrbarkeit gegeben. Denn das Unten ist zugleich ein
Oben, und das Hinabsteigen ist ein Aufstieg ins Hohere. Zweifellos aber ist er
die Vernichtung einer personalen Existenz, nur daB der Schluf3, den er hinter
eine Lebensvariation setzt, im musikalischen Sinn ein TrugschluB ist. Es geht
weiter, und kraft bestimmter Eigenschaften des nichtigen Zustandes geht es
aufwirts weiter, in neuer Richtung nach oben, so daB3 der Entriickte einer
Erhohung entgegengeht. Das ist — innerhalb des Organischen — die neue
und hohere Integrationsstufe, eine gesteigerte Form, die im Rhythmus des
Natiirlichen dem Sterben folgt. Die Einkehr in die muttetliche Tiefe, in der
Verwandlung und Neugeburt stattfindet, ist ein abermaliges Geborenwerden,
Riickkehr also zu den geheimnisvollen genetischen Kriften, zu den Mysterien
der nachtverhiillten Zeugungsstunden und Geburtsnéte.

Der Tod als Geheimnis umfafit aber auch die Bestimmung der Zeitentiefe.
«Tief ist der Brunnen der Vergangenheit, sollte man ihn nicht unergriindlich
nennen?» Und die Einkehr in diese Tiefe ist Heimkehr ins Urilteste, in die
«Griindung », ins letzte, vor allem repetierenden und variierenden Leben Ge-
legene, also unmittelbares Einswerden mit dem Prigemuster, mit dem Tier
und dem Gott. So wird Joseph in der Todesgrube im Brunnen zum Lamm des
ewigen Opfers und zu Usir, dem geopferten Gott, so daB3 er sich von nun an
«Usarsiph» nennen muB. Denn das Todesgeheimnis enthilt auch den ver-
schwiegenen Vorgang der Sinngebung. Die Tiefe entbindet den Geist, der be-
rufen ist zum Vermittler zwischen den Gegensitzen, der Vater- und Mutter-
segen verbindet, den Geist als Witz, das heilt als den «Sendboten hin und her
und den Unterhindler zwischen Sonne und Mond und zwischen Schamachs
Macht und Sins Macht iiber den Ko6rper und tiber das Gemit des Menschen»,
und den Geist als Sympathie, die «eine Begegnung ist von Tod und Leben».
Die Stellung Josephs bei den Ismaelitern und hernach im Hause Potiphars ist
durchaus die eines Sklaven, eine beschimende und niedrige. Aber sie wird
keineswegs als entwiirdigend, geschweige denn als unertriglich empfunden,
weil «die Unterstimmen und Bisse» die schmerzlichen Klinge der Oberfliche

88



bestindig ubertonen, so daB der Verkaufte mehr die Tiefe, also den Sinn seiner
Tage etlebt als die leidvolle Erscheinungsform seines iiberhaupt nicht zu ent-
wiirdigenden eigentlichen Seins.

Dieser Acker aber ist das Land des Todes. Denn mit dem Kult des Todes
und der Vergottung der Toten verbindet sich hier in Agypten der phallische
Gotzendienst, die religiose Verehrung des Geschlechtlichen, der Zeugungs-
kraft, die in dem Bilde von Gott-Tieren und Tiergottern angebetet wird. Daher
ist iberall um Joseph anfangs das geistige und seelische Dunkel, geheimnisvoll
Trichtiges, wie der Nil, schlammig-fruchtbar, wolliistig wie das verachtete
Fellachenvolk und undeutlich, verschwiegen, zu grillichen Riten erstarrt, im
Tiefsten formlos und geil — und andererseits zu toter Uberform, nicht sowohl
vergeistigt als Uberziichtet. Das groBe poetische Menschenbild, in welches dies
alte Agypten eingegangen ist, ist die Figur der von Fleischeslust und -liebe
entbrannten und an ihr verbrennenden Gattin des Potiphar, die den alten Weg
zum Tierischen hinabgleitet, wobei sie statt aller Stellvertretung und Sinnbild-
lichkeit hochst wirklich und in Person Sinn und Gefahr des unheimlichen
Totenlandes wird, an sich selbst beklagenswert und fiir Joseph Schicksal und
schwerer Bewihrungsauftrag.

Die letzte und entscheidende Bestimmung des Erwihlten ist die Haupt-
erhebung und Vollendung des Weges auf jenem hochsten Punkt, dem er von
Anfang an zustrebte. Ehe die Geschichte ins Menschliche herabstieg, enthielt
sie an eben diesem Punkte das Motiv der Auferstehung, der Verherrlichung
des geopferten Gottes, und es ist klar, daB} sie von Hause aus im Hinblick auf
diesen End- und Hohepunkt erzihlt und iibetliefert wurde, einen Hohepunkt,
der schon um seines Reichtums an Trostung, seines Gliicksgehaltes wegen
einen besonders hohen Anspruch an Glaubwiirdigkeit stellen durfte. Es stand
von Anfang an fest, daB alle diese zu so vielem Leide fithrende Bevorzugung
zu einer iibermiBigen Verherrlichung, zu einer weithin sichtbaren und maB-
losen Verwirklichung des Segens filhren mufBte.

Auch hier kann es, der Grundanlage der Romane entsprechend, nicht anders
sein, als da3 Josephs Haupterhebung in der Mitte steht zwischen den Aufer-
stehungsmythen, in denen die Grundung der Geschichte liegt, und der «spi-
teren» christlichen Form, in der sie gleichsam noch einmal gegriindet wird.
Zugleich aber kommt die Geschichte auch in diesem ihrer Teile auf die Erde,
sie begibt sich in menschlicher Tonart und Schicksalsweise, so daB3 die Auf-
erstechung und Wiedergeburt in die menschlich-natiitliche Form besonderer
Glicksumstinde, in die « Hertlichkeit» eines geschichtlich wirksamen und er-
kennbaren Lebensgipfels iibergehen mufl. Trotzdem bleibt es die Wiederauf-
erstehung des Sohnes am dritten Tage nach der Hollenfahrt und zugleich die
Wiederkunft des Richters, wie es der dgyptische Glaube an den «Verborgenen»
vorausspielt und wie es dem «eifrigen Gotte» der Jaakobswelt entspricht.
Tatsidchlich muBl der wieder erstandene Joseph den Briidern zuerst als Richter

89



oder als Richer erscheinen. Es wird Vergeltung gefordert, und die ihnen zu-
gespielte, kleine Schuld, mit der sie tatsichlich nichts zu schaffen haben, wird von
ihnen durchaus als die Gelegenheit erkannt und erlebt, fiir ihre wirkliche, alte
Schuld an Joseph biilen zu miissen. Sie kénnen nicht erkennen, daf3 dies alles
lingst zu einem Spiel und Schauspiel geworden ist, das stellvertretend vor die
grausamere Wirklichkeit vergangener Zustinde tritt infolge hoherer mensch-
licher Einsicht und Gesittung.

Als sie aber in dem Gewaltigen, in dessen Macht sie sich fiihlen, den ver-
meintlich ermordeten oder verkauften Bruder wiederfinden, als er sich ihnen
zu erkennen gibt und offenbart, da ist es mit dem Menschen, der Gottes Rolle
zu Ende spielen soll, «nicht weit her». Allerdings hat der sittliche Mensch,
der fiir sie wie ein Gott sein muB, ihren Begriff von Gott durchaus iiberholt,
und Gott beeilt sich, indem er Jaakobs Gebet um die Errettung Benjamins
«erhort», den Menschen einzuholen, nicht altertiimlich starrer und unfreier
zu sein als der Mensch, in dessen Geschichte er die seine wiederfindet.

Mit dem Mythischen tritt jetzt auch das Lebensfeindliche, Formlose und
Anonyme hinter dem Menschlichen zuriick, das sich in tberzeugender Weise
emanzipiert hat. Das Individuelle, wie weit es auch noch in Rollentrigerei und
im Nachspielen gottlicher Geschichten befangen war, erweist sich als selbstin-
dig und wiirdevoll, ohne seines Schattens im gottlichen Mythos noch zu be-
diirfen oder gar aus ihm seine Wiirde abzuleiten.

Diese Stufe des Menschlichen, die ja — in einer anderen Welt und Welt-
stunde — auch Castorp aus Lebenssympathie erstiegen hatte — im Umkreis
dieser Geschichte war sie nur in Agypten und — gegen die Uberlieferung —
nur zur Zeit dieses Pharao zu ersteigen. Es ist die Zeitstufe Amenhoteps IV.

Neben Abraham, der Gott «entdeckt» hat, und neben Jaakob und Joseph,
die ihn aus der Undeutlichkeit ins Licht heben, tritt in der Gestalt des Ame-
nophis das Schwirmerische und Pritentitse freilich allzu stark in den Vorder-
grund. Die Bezichungen Josephs zum Gottessohn, zu detr Geburt in Bethlehem,
zur Kreuzigung, Hollenfahrt und Auferstehung waren durch das Grundthema
der Erwihlung gegeben und beriihren den christlichen Mythos, aber nicht —
wie die Eingebungen Echnatons — die christliche Theologie.

Trotzdem darf nicht iibersehen werden, daB Pharao, der so iiberschwinglich
begnadet, zum irdischen Vermittler des Segens berufen ist, und daB, gerade so
unmiBig beschenken zu diirfen, aus innerem Drange mehr als aus Vernunft,
die Gestalt, die mit so viel Kunst und Humor geschaffen ist, bestimmte und
ihr die iibertriebenen und fast karikaturistischen Ziige geben mufite. Denn nur
aus der Begeisterung ist diese Uberhthung eines Menschen zu verstehen, und
die Begeisterung fiir den neuen Gottesgedanken bewirkt ja eine sehr mensch-
liche und verniinftig praktische Menschensorge, ja sie entbindet geradezu
Menschlichkeit, zuerst in der allgemeinen und eben nur zu berichtenden Wirt-
schaftspolitik des « Erndhrers», dann aber in dem Verhalten Josephs zu seinen

90



Briidern. Denn die Vers6hnung, der kein Verzeihen, sondern Einsicht, Weis-
heit, Liebe vorangeht, ist — nach allen Schrecknissen der Geschichte — die
Bestitigung eines Menschentums, das nicht mehr in den Spuren gottlicher
Prigemuster dahinrinnt, sondern sich selbst bestimmt durch Lebensfreundlich-
keit und Sympathie. In dieser Hinsicht ist das Kapitel, in dem der Dichter
erzihlt, wie Joseph sich seinen Briidern endlich zu erkennen gibt, ein dulerer
und innerer Héhepunkt. Die Briider, die, ohne ihn erkannt zu haben, schon
wieder auf dem Heimweg zu ihrem Vater Jaakob waren, hat er durch seinen
Hauptmann Sachmet zuriickholen lassen, nachdem er dem Jiingsten, Benjamin,
den Diebstahl seines silbernen Bechers untergeschoben hatte.

Da konnte sich Joseph nicht linger enthalten vor allen, die um ibn ber standen, und er rief: «Laft
Jjedermann von mir binausgeben | » und siand kein Mensch bei ibm, da sich Joseph seinen Briidern zu
erkennen gab. Und er weinte laut, daf es die Agypter und das Gesinde des Pharaos hirten, und
sprach zu seinen Briidern: «lIch bin Joseph. Lebt mein Vater noch?» Und seine Briider konnten
ibm nicht antworten, so erschraken sie vor seinem Angesicht. Er aber sprach zu seinen Briidern:
«Tretet doch her zu mir!» Und sie traten herzu. Und er sprach: «lIch bin Joseph, euer Bruder,
den ibr nach Agypten verkauft babt. Und nun bekiimmert euch nicht und denkt nicht, daff ich euch
darum ziirne, daffl ibr mich bierber verkauft habt; denn um eures Lebens willen hat mich Gott vor
euch bergesandt. Denn dies sind zwei Jabre, daf es teuer im Lande ist; und sind noch fiinf Jabre,
daf8 kein Pfliigen noch Ernten sein wird. Aber Gott hat mich vor euch bergesandt, daff er euch iibrig
bebalte auf Erden und euer Leben errette durch eine grofie Errettung.»

(1. Mose, Kap. 45, 1—7)

91



	Die Joseph-Romane

