
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 40 (1960-1961)

Heft: 1

Artikel: Thomas Manns "Tod in Venedig" und Brochs "Vergil"

Autor: Stephan, Doris

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-161068

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-161068
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


an seinem Stoff und einer ungewöhnhch eindrücklichen Darstellungskunst,
die Mommsens Römische Geschichte zu einem der klassischen Werke der
modernen Geschichtsschreibung gemacht hat.

(Hingewiesen sei auf die beiden wichtigsten Neuerscheinungen der letzten Jahre über
Mommsen, die auch reiche Literaturangaben enthalten: Albert Wucher, Theodor Mommsen,
Geschichtschreibung und PoUtik, Göttingen 1956, und Alfred Heuß, Theodor Mommsen
und das 19. Jahrhundert, Kiel 1956.)

Thomas Manns «Tod in Venedig» und Brochs «Vergil»

DORIS STEPHAN

Erst seit der Veröffentbchung des «Tod des Vergü» 1945 kann man von einer
nachhaltigen Auseinandersetzung mit dem Werk Hermann Brochs sprechen;
Weiterzurückhegendes unterscheidet sich kaum von den übbchen Rezensionen.
Die inzwischen vergangenen fünfzehn Jahre haben außer der vom Rhein-
Verlag veranstalteten Gesamtausgabe eine rege Diskussion in Frankreich, England

und Amerika gebracht, die mit dazu beigetragen hat, Brochs literarischen
Rang innerhalb und außerhalb Deutschlands außer Zweifel zu stellen. Neben
Kafka, Musil, Mann gilt er heute als Exponent der modernen deutschen
Literatur. Eine Reihe von Arbeiten sind entstanden — unter anderen von Boyer,
Brinkmann, Jens und den Herausgebern der Gesammelten Werke —, die seine
Position näher bestimmt haben. Philologische Einzeluntersuchungen und
detaillierte Werkinterpretationen, diese Deutungen zu untermauern, hegen nur
in wenigen Fällen vor1. Selbst die Urfassung des «Vergü» ist noch weitgehend
unbekannt. Da sich jedoch mit Hilfe einer Werkgenese manche Fragen sicherer
und präziser beantworten lassen als angesichts einer 500 Seiten umfassenden

Dichtung — ihr Schwierigkeitsgrad kann dem des Joyceschen «Ulysses» oder
Prousts «A la recherche du temps perdu » vergbchen werden —, soll die
Entfaltung des kunstwerkhchen Organismus vom zufälligen äußeren Anlaß über
die wichtigsten Impulse seiner Entstehung Gegenstand der folgenden
Ausführungen sein.

76



1935 erhielt Hermann Broch vom Wiener Rundfunk eine Einladung, aus
seinen Werken zu lesen. Er erklärte sich bereit, über ein geschichtsphiloso-
phisches Thema zu sprechen, etwa «Literatur am Ende einer Kultur». Als
Radio Wien aber auf dem ursprüngbchen Vorschlag einer Dichterlesung
bestand, schrieb Broch kurzerhand eine Erzählung von rund zehn Seiten, mit
dem Titel «Die Heimkehr des Vergü2».

Sie handelt von den letzten Stunden des Dichters der «Äneis », der mit der
Flotte des Kaisers von Griechenland nach Itaben zurückkehrt und am Tag
nach seiner Ankunft in Brundisium stirbt. Die Geschichte einer doppelten
Heimkehr also: der diesseitigen in die heimatliche, schon nächtliche Buch
und der jenseitigen — angekündigt durch fiebrige Träume und eine engelhafte
Gestalt, die Vergü die kryptischen Worte seiner eigenen vierten Ekloge
verheißt: «incipe parve puer». Kurz vorher findet im Krankengemach zwischen

Vergü und Mäcenas ein Abschiedsgespräch statt, in dem Vergü dem völbg
verständnislosen Freund klarzumachen sucht, daß alles, was er bisher erstrebt, der
Erkenntnis dieser Todesstunde nicht standhalten könne: nicht Schönheit
entscheide, sondern «die Reinheit des menschbchen Herzens».

Diese einfache Fabel erscheint in anderem Licht, wenn man sich des

Ausgangspunktes bewußt bleibt, der Problemstellung «Literatur am Ende einer
Kultur ». Die Symptome des Kulturniedergangs, des « ZerfaUs der Werte » —
ein Thema, das Broch schon bei der Abfassung der Schlafwandler-Trilogie
beschäftigte — sind im augusteischen Zeitalter und in der Gegenwart dieselben;

«Bürgerkrieg, Diktatur und Absterben der alten religiösen Formen»
kennzeichnen beide. Auf historischem Hintergrund umreißt Broch seine eigene
Situation und gelangt zu der grundsätzhchen Antwort: Dichtung als Gaukelspiel

der Schönheit hat in einer Zeit brennender Städte und apokalyptischen
Grauens keine Daseinsberechtigung mehr. Sie verhallt ungehört. Nur dort,
wo sie sich dem Todesproblem gewachsen zeigt — und jede wahrhafte Kunst
bemüht sich um den Tod3 —, wo lebensbewältigend und todüberwindend die

Kräfte des menschbchen Herzens am Werk sind, bleibt ein Reservat des

Dichterischen erhalten. Wennschon auch dies mehr als fragwürdig ist. Denn
was vermögen Worte dem Todesrätsel abzuringen? Aus Vergils Dialog mit
Mäcenas geht zwingend hervor, daß das Todeserlebnis sich der Mitteilbarkeit
entzieht und die Worte des Dichters Monolog werden.

«Der Tod des Vergü» ist das einzige Werk, in dem Broch einen geschichthchen

Stoff aufgegriffen hat. Daß er für ihn dennoch von ähnhcher Aktualität
war, wie die Geschichte Aschenbachs im «Tod in Venedig » für Thomas Mann,
beweist die ursprünghch theoretische FragesteUung, die Ausgangspunkt seiner

Erzählung wurde. Der Vergleich mag zunächst weit hergeholt scheinen.
Tatsächhch aber hat Broch der 1912 erschienenen NoveUe Thomas Manns eine

eingehende Analyse gewidmet, aus der hervorgeht, daß darin angestellte
Überlegungen und Beobachtungen anregend auf die Konzeption des «Vergü » ge-

77



wirkt haben müssen und noch bei der Ausformung der Novelle zum Roman

richtunggebend blieben4.
Broch fand bei Mann — auf das Elementarste reduziert — das Problem

bewältigt, wie in eine Fabel eingekleidet «das Phänomen des Schaffens, tiefstes
Erlebnis des Künstlers..., als Objekt gefaßt wird5». Bei genauerem Zusehen
erkennt man, daß Broch von Mann die Hauptfigur, den dem Tode nahen

Dichter, resp. Schriftsteller, sowie seinen kontrapunktischen Gefährten, den
Knaben, übernehmen konnte, in dem bei Broch wie bei Mann der Künstler
sich selbst und seiner Kunst begegnet. Schon in der «Heimkehr» ist von einem
Musikantenknaben die Rede, dessen Lied vom Bug des Schiffs zu dem auf
Deck ruhenden Vergü dringt und der dann in der späteren Fassung zu Vergils
Begleiter durch die nächthchen Gassen Brundisiums wird. Tadzio im «Tod
in Venedig» und der Musikantensklave in Brochs «Vergil», Lysanias heißt er
in der Endfassung, erfüUen dieselbe Funktion, lockend verführerische Seelenführer

zu sein. Bei Mann wie bei Broch beherrscht der Knabe vor dem
symbolträchtigen Hintergrund des Meeres in vollkommener Stilisierung das Schlußbild

der Erzählungen. Im Wortlaut der Mannschen Novelle6:

(dem Sterbenden) war..., als ob der bleiche und bebbche Psychagog
dort draußen ihm lächle, ihm winke ; als ob er, die Hand aus der Hüfte
lösend, hinausdeute, voranschwebe ins Verheißungsvoll-Ungeheure. Und wie
so oft, machte er sich auf, ihm zu folgen.

Nach der Endfassung des Vergü-Romans7 :

Der Knabe stand vorne am Bug, dämmerungsumflossen, obwohl seine

Gestalt sich deutbch genug vor dem Firmament abzeichnete, vor einem

Firmament, dessen überferne Klarheit bereits über alle Klarheitsgrenzen
hinausreichte, und unbestimmt, ob es die Geste eines Wegweisenden oder
eines Sehnsüchtigen war, hielt er den Arm vorausdeutend gehoben,
nachfolgend mit dem Körper, nachfolgend der hingestreckten Bewegung,

nächtlicher wurde der schweigende Sphärengesang, nächtbch stiller,
nächtbch reicher, durchwirkt von des Sternenbchtes stummem Zimbelschlag,

und je voller es ertönte, Klangschleier um Klangschleier zerteilend,
desto sichtbarer wurde der Knabe, desto deutbcher löste er sich aus der
Dunkelheit, und zugleich zeigte sich, daß diese Sichtbarkeit von einem stillen

Leuchten bewirkt war, das von der weisend ausgestreckten Hand des

Knaben ausging... wegweisend ein Sternlächeln... eingeflutet in das

Lächeln des Lysanias...

Eine solche Gegenüberstellung dürfte mehr überraschen als überzeugen,
wäre nicht der Nachweis zu erbringen, daß beide Figuren unter ähnbchen

Voraussetzungen geschaffen wurden und der gleichen mythischen Ausdruckssphäre

angehören. Th. Manns Briefwechsel mit Kerényi, veröffentlicht im An-

78



Schluß an dessen Deutung der Hermesgestalt, berechtigt dazu, die von Kerényi
herausgestellten Charakteristika auf Tadzio zu beziehen8. Desgleichen ergibt
sich aus Brochs Korrespondenz und seiner Bücherhste, daß auch bei ihm eine

intime Kenntnis Kerényiischen Gedankenguts vorbegt. Sehr eindringlich und
detaiüiert weist dies Faber du Faur in seiner Studie «Der Seelenführer in
Hermann Brochs ,Tod des Vergü'» nach9; unabhängig von mir gelangt er zu
übereinstimmenden Ergebnissen10. Wenn Faber du Faur ergänzend
Gemeinsamkeiten zwischen Lysanias und den Kabiren nachweisen kann, so ändert
dies nichts daran, daß Lysanias zunächst und vor allem als Hermes entworfen
wurde. Dieser Umstand allein macht es möglich, Th. Manns und Brochs

Dichtungen zueinander in Beziehung zu setzen, denn die von Kerényi
herausgearbeiteten Merkmale eines Hermes Psychopompos treffen in gleichem Maße

auf Tadzio und Lysanias zu. Eine merkwürdige Einheit des Verführerisch-
Tödlichen bilden den Grundton ihres Wesens. Hermes ist der Gott des Schwe-
bens zwischen Tod und Leben, der Zaubernde, Wissende undDurchschauende,
der Gott des Begegnens und sich Findens ; er wird Genius einer Reise, die für
Vergü wie für Aschenbach einen doppelten Sinn bekommt, weil sie über das

irdische Ziel hinaus ins Unendliche des Todes führt.
Der Name Avaaviaç, der « Schmerzlösende », bestätigt die Brochschen

Intentionen; er zielt ins Zentrum der Hermes-Natur: von dem Weg durch die

nächtlichen Gassen an, ja noch früher, von dem Erklingen des schwerelosen
Lieds am Bug des Schiffes, das alles schmerzhch diesseitige Getümmel weit
abrückt, bleibt Lysanias der unerwartete, stets bereite Helfer in den Körper-
und Seelenqualen von Vergils Todesnacht. Die Luftspiegelung seiner Gestalt

verhilft schbeßbch dem Sterbenden zur letzten visionären Klarheit, die es ihm
leicht macht, sich aus den Verkettungen des Irdischen zu lösen. Schmerzlosig-
keit, die Auswege findet und Heiterkeiten gewährt (das Untragische an sich)
sind bezeichnend für den Kerényischen Hermes. Dessen Attribute sammeln

sich nahezu vollzählig um Lysanias: Ein Genius mit der Fackel, den Mantel
des Vergü — Sinnbild seiner Reise — über die Schulter geworfen, führt er
durch die nächtliche Stadt11. Gleich Hermes, der als Erfinder der Sprache gilt,
von dem Apoll erst die Leier empfangen hat, zeigt sich Lysanias mit der Manu-

skriptroUe — der Äneis — in der Hand. Sprache, Gesang, Leier und Mond,
ebenso wie das vieldeutig ankbngende Herdenmotiv, lassen die Hermes-

Analogie durchscheinen. Im zweiten Teil der Endfassung wird Lysanias zum
Hüter der Pforten des Schlafes und des Todes. Lenker der Träume, Zauberer
und Heilender; als solcher reicht er Vergü den berauschend-besänftigenden
Trank. Schbeßbch sind die mangelnde Einheit seiner Person, die zu manchen
scherzhaft ironischen Irrtümern Anlaß gibt, und die Fähigkeit, sich Plotia
täuschend anzugleichen, hermetische Eigenschaften.

Es ist nun bemerkenswert, wie die in ihren Umrissen bei Mann und Broch
übereinstimmende mythische Konzeption im «Vergü» umgeformt wird. Die

79



Abweichung entsteht dadurch, daß sich in Tadzio wie in Lysanias die EinsteUung
Aschenbachs bzw. Vergils zur Kunst spiegelt und daß in diesem Punkt die

Auffassungen von Mann und Broch auseinandergehen. Dies scheint auch der
tiefere Grund dafür zu sein, daß — wie Faber du Faur zeigt — Broch keinen
klassizistischen Hermes wie Mann zeichnet, sondern ihm bäuerbche Herkunft
und bäuerbches Aussehen gibt; somit er manche Züge — denn er ist ja Vergils
eigener Tod — eines jugendbchen Vergü trägt. Dasselbe Spannungsverhältnis,
das zwischen dem an «griechische Büdwerke edelster Zeit erinnernden12»
Tadzio und dem toUpatschig sommersprossigen Lysanias besteht, wiederholt
sich deshalb in den Äußerungen Aschenbachs und Vergils die Kunst betreffend;

obwohl sich auch hier wieder ein eigenartiger Schnittpunkt ergibt, wenn
von ihrer letztlichen Unaussprechbarkeit die Rede ist. Thomas Mann sagt:

«Aschenbach empfand wie schon oftmals mit Schmerzen, daß das Wort
die sinnbche Schönheit nur zu preisen, nicht wiederzugeben vermag»
(S. 500).

Vergils Überlegung liest sich demgegenüber schon in der Urfassung geradezu

polemisch:

«er hätte ihnen gerne noch gesagt, daß in all seinen Werken etwas Verborgenes

wohnte, etwas, das mit eigentbcher Schönheit wenig zu tun hatte und
das wichtiger als jeghche Schönheit war, etwas, das man freibch erst
ergründen mußte, wie er ja selbst erst heute diesem Sachverhalt auf die Spur
gekommen war» (S. 54).

Damit erweisen sich die formalen Berührungspunkte beider Dichtungen als

Stehen stärksten Kontrastes. Dies trifft — um nur ein weiteres Beispiel zu
nennen — besonders auch auf den Symbolcharakter des Meeres zu. Trotzdem
sich die Texte bis in die optische Erfassung des Phänomens hinein ähneln,
wirken sie doch ihrem Gehalt nach völbg entgegengesetzt. Broch spricht von
einem Meer, «über dem sich perlmuttern die Schale (Variante: Muschel) des

Himmels öffnet»; dem hegen eindeutig kosmogonische VorsteUungen
zugrunde. Bei Mann heißt es: «Unter der trüben Kuppel des Himmels dehnte
sich rings die ungeheure Scheibe des öden Meeres » (S. 45 8). Dieses Meer ist —
als Projektion des Seebschen — Sinnbild des Maßlosen, Ewigen, des Nichts —,
«und ist nicht das Nichts eine Form des VoUkommenen?». Für Broch aber
wird das Meer zum Inbegriff des Ewig-Unendhchen, des gestaltlosen, doch
geheimnisvoh Leben bergenden Ursprungs der Dinge. Mut Auswirkungen
solchen verschiedenen Weltverständnisses hat man es auch zu tun, wenn in
beiden Erzählungen die Schlußwirkung darin besteht, daß das DarsteUungs-
zentrum vom Helden in Richtung auf den Knaben hin verlagert wird, so daß
sich an ihm steUvertretend und sozusagen aUegorisch vollzieht, was
unaussprechbar, unsichtbar und jenseits des DarsteUbaren dem Helden selbst wider-

80



fährt. Als Tadzio von seinem bisherigen «Vasallen» am Strand schmähbch

überwältigt und sein Gesicht in den Staub gedrückt wird, erkennt der
sterbende Aschenbach darin nicht nur seine eigene Agonie, sondern auch die

Hinfälligkeit alles Schönen. Anders bei Vergü: schon in der Urfassung ruft
der Engel — man darf ihn nach dem Vorhergesagten13 als Modifikation des

späteren Lysanias bezeichnen — dem sterbenden Vergü die verheißungsvohen
Worte zu: «wachse, kleiner Knabe, wachse», ein Zeichen dafür, daß der
Sterbende wieder zum Knaben wird, vor dem kein Ende, sondern ein Anfang
liegt. Während Aschenbach also in der fäulnisatmenden Lagunenstadt
zugrunde geht, bricht für Vergü ein neuer Tag an, indem er in den Kreislauf der

Schöpfung zurückkehrt.
Der Vergleich beider Dichtungen zeigt demnach, wie grundsätzbch

verschiedene Ansichten über dichtungstheoretische Fragen sich in der optischen
und sprachbchen Gestaltung eines Kunstwerks auswirken können. Und auch
auf dieser eindeutig erzählerischen Ebene lautet Brochs Antwort konsequent :

nicht Schönheit entscheidet...
Doch die Zahl der Anregungen ist damit nicht erschöpft. Es versteht sich

fast von selbst, daß die venezianische Gondel («das seltsame Fahrzeug...
erinnert an den Tod selbst... und letzte, schweigsame Fahrt... In leisem
Schwanken fühlte er sich dem Gedränge, dem Stimmengewirr entgleiten»
S. 462) auch bei Broch ein Gegenstück hat. Sie kehrt dreifach abgewandelt
wieder : als Trireme der kaiserlichen Flotte, auf der Vergü nach Italien zurückkehrt,

als Sänfte, in der Vergü zum Palast des Augustus getragen wird, und
als Todesnachen, in dem er, Plotius am Steuer, Lysanias wegweisend am Bug,
ins Unendliche gleitet. Da das Geschehen von Brochs Roman, wie schon bei
der Novelle ersichtbch, durchgängig auf mehreren Ebenen abläuft, bildet das

schwebende Gleiten dieser Fahrzeuge die äußere Entsprechung zu Vergils
Schweben zwischen den Zonen, Himmel und Erde, Leben und Tod. Dieser
Zustand wird nicht nur in der Bildsphäre, sondern auch im akustischen Bereich

reflektiert; er durchzieht als sprachbche Wellenbewegung den ganzen Roman.
Broch wies in seinem Kommentar zum «Vergü» daraufhin14, und es hat sich

gezeigt, daß sie sprachanalytisch belegt werden kann15.

Damit ist ein letzter, wichtiger Problemkreis angeschnitten; ihn zu erhellen,
bedarf es eines Rückgriffs auf den erwähnten Essay über den «Tod in Venedig».
Aus ihm geht mit überraschender Deutlichkeit hervor, daß Broch gerade der
musikalischen Struktur in Manns Novelle seine besondere Aufmerksamkeit
zugewandt hat. Er spricht dort von der Ausgewogenheit der Teile, von
Gesetzen des Gleichgewichts, die im Bild, hauptsächhch aber im Ton aufs
vollkommenste verwirkbcht seien. Mit Hilfe musikahscher Termini erläutert er
dann den Bau der Novelle. Die Vergleiche lassen sich zwar hier nicht mehr
exakt durchführen, doch meint man zu spüren, daß die von Broch als Scherzo
bezeichnete Szene der Straßensänger im «Tod in Venedig » eine ähnhche Stel-



lung einnimmt wie das Trio der Betrunkenen im «Tod des Vergü». Gewisse
Partien von Vergüs Unterweltsfahrt aus dem zweiten Teil des Romans erinnern
unmittelbar an das Pandämonium von Aschenbachs Traum; sie sind «aUegro
furioso» wie dieses. Mit Sicherheit kann jedenfaUs gesagt werden: von der
musikahschen Tektonik der NoveUe Thomas Manns werden für die Endfassung

des «Vergü » Kontrapunktik und Tempowechsel der einzelnen Teile, der
kodaförmige Schluß und, vielfach variiert, die Leitmotivtechnik bedeutsam.
Auch dürfte Broch nicht entgangen sein, daß Höhepunkte der sprachlichen
Orchestrierung jene SteUen im «Tod in Venedig» sind, wo sich die Prosa

sprachrhythmisch zu antiken Hexametern verdichtet und wo Zitate aus der
«Odyssee» und Paraphrasen aus Xenophon und Piatos «Phädros16» in kaum
merkbchen Übergängen dem Text eingearbeitet sind. Bereits Brochs Urfassung
gipfelt ja — sehr viel weniger diffizil gehandhabt — in einem Zitat; es wirkt
noch als Fremdkörper und fäUt bezeichnenderweise in der Endfassung. Immerhin,

die Idee ist da; und es ist erstaunhch, zu sehen, wie weit sie — Manns
NoveUe hinter sich lassend — ausholt.

«Der Tod des Vergü» nämbch ist in einer stark daktylisch unterbauten
Prosa geschrieben; in planvoller Steigerung und unmerkbchen Übergängen
sind ihr Vergü-Zitate eingelagert, die (durchaus nicht immer im QueUennach-
weis verzeichnet) in den «Elegien» gipfeln. Die kleinsten rhythmischen
Einheiten des Ganzen sind durch Hexameterzitate gegeben; überspült und
abgewandelt werden sie auf mannigfaltige Weise. Darüber wölben sich in komplizierter

Architektonik die vier Sätze der « Symphonie », wie Broch seinen «Vergü

» nennt. Es ist hier nicht der Ort, Einzelheiten aufzuzeigen. Auch ist kaum
von Belang, daß Broch aus ganz anderer Richtung von Joyce und den
Monologromanen her ähnhche Anregungen erhalten hat; dort wurden gleichfaUs
musikaUsche Bauweisen, besonders Fugen- und Sonatenform imitiert.
Tatsächhch gehen beide Entwicklungslinien, die über Mann und die über Joyce,
auf dieselbe QueUe, Richard Wagner, zurück, bei dem — im Gegensatz zur
späteren Literatur — Mythos und musikahsche Struktur noch eine Einheit
bilden. BedeutungsvoU jedoch erscheint, daß bei Mann und Broch der Mythos
interpretiert wird «aus dem Geiste der Musik» und daß Mythisch-Irrationales
durch Sprachmusik ausgedrückt werden soU. Am Rande bemerkt sei, daß

Broch für die Überarbeitung seines «Vergü » die Erweiterung des dritten Teils,
des Augustus-Gesprächs, zu einem platonischen Dialog vorgesehen hat17. Eine
bis jetzt nur andeutungsweise vorhandene Entsprechung wäre damit schärfer

hervorgetreten : antike Resonanz Piatos und der « Odyssee » bei Mann, Piatos
und der «Äneis » bei Broch.

Scheinbar führten diese Erörterungen vom Ausgangspunkt ab; denn was
verbindet sie noch mit Vergils Aussage in der Urfassung, daß in seiner — aUer

echten — Dichtung etwas Verborgenes wohne, das mit eigentlicher Schönheit
wenig zu tun habe?

82



Es ergeben sich die folgenden Zusammenhänge: Die Frage nach der
Situation der Literatur am Ende einer Kultur erweiterte sich für Broch zu dem
Problem, welche Aufgabe der Dichtung zukomme, wenn nicht die, Schönes

hervorzubringen. Zum Ursprung des Worts vorzudringen, war Brochs nächste

Folgerung; zu jenem Wort, das am Anfang war und zu dem Vergü in der
Endfassung des Romans zurückkehrt, jenem Wort, das Logos, Schicksal und
Schöpfungsgesang ist, nicht mehr ausdrückbar, dessen Rauschen aber «jenseits

der Sprache » Broch in seiner Dichtung hörbar machen woUte, indem er
sie musikalisch durchkomponierte. Denn von diesem metaphysischen
Ursprung des Wortes her empfängt jede Dichtung, auch die in Zeiten des

Kulturniedergangs, ihre Legitimität. In dieser Antwort verbirgt sich jene radikale

Forderung, die Hermann Broch in einem seiner kulturphilosophischen Essays
an seine Zeit richtet: «das Kunstproblem als solches ist selber ein ethisches

geworden18.»
Äußerer Anlaß zum «Tod des Vergü » und letzte Ausformung schließen

sich demnach um die Frage nach Wesen und Aufgabe der Dichtung zusammen.
Die Antwort, die Broch darauf gegeben hat, ist Schlüssel nicht nur zu diesem,
auch zu seinem übrigen Werk und zu seiner ganzen Existenz. Solange man sie

außer acht läßt, kann man vielleicht die artistische Perfektion seiner Romane
estimieren, Brochs eigentliches Anhegen verkennt man. Und doch ist gerade
dieses geeignet, den aufhorchen zu lassen, der sich um die Dichtung in unserer
Zeit bemüht.

1 Kurt von Faber du Faur: «Der Seelenführer in Hermann Brochs ,Tod des Vergü'»
(Festschr. f. Herrn. Weigand, New Haven 1957, S. 147—161); C. G. SchooUìeld: «Notes on
Hermann Broch's ,Der Versucher'» (Monatshefte, Madison 1956, XLVIII, S. 1—6). 2

Veröffentlicht in «Die Neue Rundschau» 1953, Jg. 64, Nr. 1, S. 45—55. 3 Ms. «Erzählung vom
Tode» (Yale-Archiv). 4 «Philistrosität, ReaUsmus, Idealismus der Kunst» (Brenner,
Innsbruck 1912/13, Bd. 5, S. 399fr.). 5 Ebd. S. 400. 6 Ausgewählte Erzählungen (Stockholmer
Ausgabe 1948, S. 531). ' «Der Tod des Vergü» (Zürich 1947, S. 494—496). 8 «Hermes der
Seelenführer» (Albae Vigiliae, N. F., Heft 1, Zürich 1944); «Romandichtung und Mythologie»

(ebd. Heft 2). * Op. cit., S. 150—161. 10 Diss. Stephan: «Der innere Monolog in
Hermann Brochs Roman ,Der Tod des Vergü' » (Mainz 1957, S. 44—46).n Faber du Faur deutet
diese Szene mehr im HinbUck auf den Cucullatus ; in Wirklichkeit läßt sich hier, wie hinsichtlich

der Manuskriptrolle ein Überschneiden beider Funktionen feststeUen, ein Verfließen der
Umrisse, was ja auch durch die im Mythos vorgebildete Nähe Cucullatus-Hermes-Kabiros
nahe Uegt. " «Der Tod in Venedig» (S. 466). 13 Außerdem «Der Tod des Vergü»: Lysanias,.

der vieUeicht noch ein Bauernjunge, vieUeicht aber auch schon. ein Engel war...
(S. 498). " «Dichten und Erkennen» Ess., Bd. I (Zürich 1955, S. 274). 15 Wie Anm. 10,
S. 147—163. le F. H. Mautner: «Die griechischen Anklänge in Thomas Manns ,Tod in
Venedig'» (Deutsche Monatshefte, Madison 1952, S. 20—26); Lorraine Gustafson: «Xenophon
and ,Der Tod in Venedig'» (Germanie Review, Columbia 1946, S. 209—214); André Gro-
nicka: «Myth plus Psychology. A Style Analysis of .Death in Venice'» (ebd. 1956, S. 191 bis
205). 17 «Briefe von 1929 bis 1951 » (Zürich 1957, S. 281). 18 Ess. I (S. 314).

83


	Thomas Manns "Tod in Venedig" und Brochs "Vergil"

