Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 40 (1960-1961)

Heft: 1

Artikel: Thomas Manns "Tod in Venedig" und Brochs "Vergil"
Autor: Stephan, Doris

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-161068

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-161068
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

an seinem Stoff und einer ungewohnlich eindriicklichen Darstellungskunst,
die Mommsens Romische Geschichte zu einem der klassischen Werke der
modernen Geschichtsschreibung gemacht hat.

(Hingewiesen sei auf die beiden wichtigsten Neuerscheinungen der letzten Jahre iber
Mommsen, die auch reiche Literaturangaben enthalten: Albert Wucher, Theodor Mommsen,
Geschichtschreibung und Politik, Géttingen 1956, und Alfred HeuB3, Theodor Mommsen
und das 19. Jahrhundert, Kiel 1956.)

Thomas Manns «Tod in Venedig» und Brochs «Vergil»

DORIS STEPHAN

Erst seit der Veroffentlichung des «Tod des Vergil» 1945 kann man von einer
nachhaltigen Auseinandersetzung mit dem Werk Hermann Brochs sprechen;
Weiterzuriickliegendes unterscheidet sich kaum von den iiblichen Rezensionen.
Die inzwischen vergangenen fiinfzehn Jahre haben auBlier der vom Rhein-
Verlag veranstalteten Gesamtausgabe eine rege Diskussion in Frankreich, Eng-
land und Amerika gebracht, die mit dazu beigetragen hat, Brochs literarischen
Rang innerhalb und auBlerhalb Deutschlands auBler Zweifel zu stellen. Neben
Kafka, Musil, Mann gilt er heute als Exponent der modernen deutschen Lite-
ratur. Eine Reihe von Arbeiten sind entstanden — unter anderen von Boyer,
Brinkmann, Jens und den Herausgebern der Gesammelten Werke —, die seine
Position niher bestimmt haben. Philologische Einzeluntersuchungen und de-
taillierte Werkinterpretationen, diese Deutungen zu untermauern, liegen nur
in wenigen Fillen vor?. Selbst die Urfassung des «Vergil » ist noch weitgehend
unbekannt. Da sich jedoch mit Hilfe einer Werkgenese manche Fragen sicherer
und priziser beantworten lassen als angesichts einer soo Seiten umfassenden
Dichtung — ihr Schwierigkeitsgrad kann dem des Joyceschen « Ulysses» oder
Prousts «A la recherche du temps perdu» verglichen werden —, soll die Ent-
faltung des kunstwerklichen Organismus vom zufilligen duBeren Anlal Gber
die wichtigsten Impulse seiner Entstehung Gegenstand der folgenden Aus-
fihrungen sein.

76



1935 erhielt Hermann Broch vom Wiener Rundfunk eine Einladung, aus
seinen Werken zu lesen. Er erklirte sich bereit, iiber ein geschichtsphiloso-
phisches Thema zu sprechen, etwa «Literatur am Ende einer Kultur». Als
Radio Wien aber auf dem urspriinglichen Vorschlag einer Dichterlesung be-
stand, schrieb Broch kurzerhand eine Erzihlung von rund zehn Seiten, mit
dem Titel «Die Heimkehr des Vergil2».

Sie handelt von den letzten Stunden des Dichters der «Aneis», der mit der
Flotte des Kaisers von Griechenland nach Italien zurtickkehrt und am Tag
nach seiner Ankunft in Brundisium stirbt. Die Geschichte einer doppelten
Heimkehr also: der diesseitigen in die heimatliche, schon nichtliche Buch
und der jenseitigen — angekiindigt durch fiebrige Triume und eine engelhafte
Gestalt, die Vergil die kryptischen Worte seiner eigenen vierten Ekloge ver-
heiBit: «incipe parve puer». Kurz vorher findet im Krankengemach zwischen
Vergil und Micenas ein Abschiedsgesprich statt, in dem Vergil dem vollig ver-
stindnislosen Freund klarzumachen sucht, daB alles, was er bisher erstrebt, der
Erkenntnis dieser Todesstunde nicht standhalten kénne: nicht Schonheit ent-
scheide, sondern «die Reinheit des menschlichen Herzens ».

Diese einfache Fabel erscheint in anderem Licht, wenn man sich des Aus-
gangspunktes bewullt bleibt, der Problemstellung «Literatur am Ende einer
Kultur». Die Symptome des Kulturniedergangs, des «Zerfalls der Werte» —
ein Thema, das Broch schon bei der Abfassung der Schlafwandler-Trilogie
beschiftigte — sind im augusteischen Zeitalter und in der Gegenwart diesel-
ben; «Biirgerkrieg, Diktatur und Absterben der alten religiosen Formen»
kennzeichnen beide. Auf historischem Hintergrund umreiit Broch seine eigene
Situation und gelangt zu der grundsitzlichen Antwort: Dichtung als Gaukel-
spiel der Schonheit hat in einer Zeit brennender Stidte und apokalyptischen
Grauens keine Daseinsberechtigung mehr. Sie verhallt ungehort. Nur dort,
wo sie sich dem Todesproblem gewachsen zeigt — und jede wahrhafte Kunst
bemiiht sich um den Tod? —, wo lebensbewiltigend und todiiberwindend die
Krifte des menschlichen Herzens am Werk sind, bleibt ein Reservat des
Dichterischen erhalten. Wennschon auch dies mehr als fragwiirdig ist. Denn
was vermogen Worte dem Todesritsel abzuringen? Aus Vergils Dialog mit
Micenas geht zwingend hervor, daB das Todesetlebnis sich der Mitteilbarkeit
entzieht und die Worte des Dichters Monolog werden.

«Der Tod des Vergil » ist das einzige Werk, in dem Broch einen geschicht-
lichen Stoff aufgegriffen hat. DaB er fiir ihn dennoch von dhnlicher Aktualitit
war, wie die Geschichte Aschenbachs im «Tod in Venedig » fiir Thomas Mann,
beweist die urspriinglich theoretische Fragestellung, die Ausgangspunkt seiner
Erzihlung wurde. Der Vergleich mag zunichst weit hergeholt scheinen. Tat-
sichlich aber hat Broch der 1912 erschienenen Novelle Thomas Manns eine
eingehende Analyse gewidmet, aus der hervorgeht, daB darin angestellte Uber-
legungen und Beobachtungen anregend auf die Konzeption des «Vergil» ge-

71



wirkt haben miissen und noch bei der Ausformung der Novelle zum Roman
richtunggebend blieben*.

Broch fand bei Mann — auf das Elementarste reduziert — das Problem
bewiltigt, wie in eine Fabel eingekleidet «das Phinomen des Schaffens, tiefstes
Erlebnis des Kinstlers. . ., als Objekt gefalBt wird5». Bei genauerem Zusehen
erkennt man, daB Broch von Mann die Hauptfigur, den dem Tode nahen
Dichter, resp. Schriftsteller, sowie seinen kontrapunktischen Gefihrten, den
Knaben, iibernehmen konnte, in dem bei Broch wie bei Mann der Kiinstler
sich selbst und seiner Kunst begegnet. Schon in der « Heimkehr » ist von einem
Musikantenknaben die Rede, dessen Lied vom Bug des Schiffs zu dem auf
Deck ruhenden Vergil dringt und der dann in der spiteren Fassung zu Vergils
Begleiter durch die nichtlichen Gassen Brundisiums wird. Tadzio im «Tod
in Venedig» und der Musikantensklave in Brochs «Vergil», Lysanias heil3t er
in der Endfassung, erfiillen dieselbe Funktion, lockend verfiihrerische Seelen-
fiihrer zu sein. Bei Mann wie bei Broch beherrscht der Knabe vor dem symbol-
trichtigen Hintergrund des Meeres in vollkommener Stilisierung das Schlu3-
bild der Erzihlungen. Im Wortlaut der Mannschen Novelle®:

(dem Sterbenden) war. . ., als ob der bleiche und liebliche Psychagog
dort drauBBen ihm lichle, ihm winke; als ob er, die Hand aus der Hiifte 16-
send, hinausdeute, voranschwebe ins VerheiBBungsvoll-Ungeheure. Und wie
so oft, machte er sich auf, ihm zu folgen.

Nach der Endfassung des Vergil-Romans?:

Der Knabe stand vorne am Bug, dimmerungsumflossen, obwohl seine
Gestalt sich deutlich genug vor dem Firmament abzeichnete, vor einem
Firmament, dessen ubetferne Klarheit bereits iiber alle Klarheitsgrenzen
hinausreichte, und unbestimmt, ob es die Geste eines Wegweisenden oder
eines Sehnsiichtigen war, hielt er den Arm vorausdeutend gehoben, nach-
folgend mit dem Korper, nachfolgend der hingestreckten Bewegung,
...nichtlicher wurde der schweigende Sphirengesang, nichtlich stiller,
nichtlich reicher, durchwirkt von des Sternenlichtes stummem Zimbel-
schlag, und je voller es ertonte, Klangschleier um Klangschleier zerteilend,
desto sichtbarer wurde der Knabe, desto deutlicher 16ste er sich aus der
Dunkelheit, und zugleich zeigte sich, daB diese Sichtbarkeit von einem stil-
len Leuchten bewirkt war, das von der weisend ausgestreckten Hand des
Knaben ausging... wegweisend ein Sternlicheln... eingeflutet in das
Licheln des Lysanias. . .

Eine solche Gegeniiberstellung diirfte mehr iiberraschen als {iberzeugen,
wire nicht der Nachweis zu erbringen, dall beide Figuren unter dhnlichen
Voraussetzungen geschaffen wurden und der gleichen mythischen Ausdrucks-
sphire angehoren. Th. Manns Briefwechsel mit Kerényi, veroffentlicht im An-

78



schluB} an dessen Deutung der Hermesgestalt, berechtigt dazu, die von Kerényi
herausgestellten Charakteristika auf Tadzio zu beziehen8. Desgleichen ergibt
sich aus Brochs Korrespondenz und seiner Biicherliste, daf3 auch bei ihm eine
intime Kenntnis Kerényiischen Gedankenguts vorliegt. Seht eindringlich und
detailliert weist dies Faber du Faur in seiner Studie « Der Seelenfiihrer in Het-
mann Brochs ,Tod des Vergil‘» nach?; unabhingig von mir gelangt er zu
ibereinstimmenden Ergebnissen®. Wenn Faber du Faur erginzend Gemein-
samkeiten zwischen Lysanias und den Kabiren nachweisen kann, so indert
dies nichts daran, daB Lysanias zunichst und vor allem als Hermes entworfen
wurde. Dieser Umstand allein macht es moglich, Th. Manns und Brochs
Dichtungen zueinander in Beziehung zu setzen, denn die von Kerényi heraus-
gearbeiteten Merkmale eines Hermes Psychopompos treffen in gleichem MaGle
auf Tadzio und Lysanias zu. Eine merkwiirdige Einheit des Verfiihrerisch-
Todlichen bilden den Grundton ihres Wesens. Hermes ist der Gott des Schwe-
bens zwischen Tod und Leben, der Zaubernde, Wissende und Durchschauende,
der Gott des Begegnens und sich Findens; er wird Genius einer Reise, die fiir
Vergil wie fiir Aschenbach einen doppelten Sinn bekommt, weil sie iiber das
irdische Ziel hinaus ins Unendliche des Todes fiihrt.

Der Name Avoaviag, der « Schmerzldsende », bestitigt die Brochschen In-
tentionen; er zielt ins Zentrum der Hermes-Natur: von dem Weg durch die
nichtlichen Gassen an, ja noch frither, von dem Erklingen des schwerelosen
Lieds am Bug des Schiffes, das alles schmerzlich diesseitige Getiimmel weit
abriickt, bleibt Lysanias der unerwartete, stets bereite Helfer in den Korper-
und Seelenqualen von Vergils Todesnacht. Die Luftspiegelung seiner Gestalt
verhilft schlieBlich dem Sterbenden zur letzten visionidren Klarheit, die es thm
leicht macht, sich aus den Verkettungen des Irdischen zu l6sen. Schmerzlosig-
keit, die Auswege findet und Heiterkeiten gewihrt (das Untragische an sich)
sind bezeichnend fiir den Kerényischen Hermes. Dessen Attribute sammeln
sich nahezu vollzihlig um Lysanias: Ein Genius mit der Fackel, den Mantel
des Vergil — Sinnbild seiner Reise — iiber die Schulter geworfen, fihrt er
durch die nichtliche Stadt1!, Gleich Hermes, der als Erfinder der Sprache gilt,
von dem Apoll erst die Leier empfangen hat, zeigt sich Lysanias mit der Manu-
skriptrolle — der Aneis — in der Hand. Sprache, Gesang, Leier und Mond,
ebenso wie das vieldeutig anklingende Herdenmotiv, lassen die Hermes-
Analogie durchscheinen. Im zweiten Teil der Endfassung wird Lysanias zum
Hiiter der Pforten des Schlafes und des Todes. Lenker der Triume, Zauberer
und Heilender; als solcher reicht er Vergil den berauschend-besinftigenden
Trank. SchlieBlich sind die mangelnde Einheit seiner Person, die zu manchen
scherzhaft ironischen Irrtiimern AnlaB gibt, und die Fihigkeit, sich Plotia
tiuschend anzugleichen, hermetische Eigenschaften.

Es ist nun bemerkenswert, wie die in ihren Umrissen bei Mann und Broch
tibereinstimmende mythische Konzeption im «Vergil» umgeformt wird. Die

79



Abweichung entsteht dadurch, daB3 sich in Tadzio wie in Lysanias die Einstellung
Aschenbachs bzw. Vergils zur Kunst spiegelt und daBl in diesem Punkt die
Auffassungen von Mann und Broch auseinandergehen. Dies scheint auch der
tiefere Grund dafiir zu sein, dal — wie Faber du Faur zeigt — Broch keinen
klassizistischen Hermes wie Mann zeichnet, sondern ihm biuerliche Herkunft
und biuerliches Aussehen gibt; somit er manche Ziige — denn er ist ja Vergils
eigener Tod — eines jugendlichen Vergil trigt. Dasselbe Spannungsverhiltnis,
das zwischen dem an «griechische Bildwerke edelster Zeit erinnernden?»
Tadzio und dem tollpatschig sommersprossigen Lysanias besteht, wiederholt
sich deshalb in den AuBerungen Aschenbachs und Vergils die Kunst betref-
fend; obwohl sich auch hier wieder ein eigenartiger Schnittpunkt ergibt, wenn
von ihrer letztlichen Unaussprechbarkeit die Rede ist. Thomas Mann sagt:
«Aschenbach empfand wie schon oftmals mit Schmerzen, daB3 das Wort
die sinnliche Schonheit nur zu preisen, nicht wiederzugeben vermag»
(S. 500).

Vergils Uberlegung liest sich demgegeniiber schon in der Urfassung gerade-
zu polemisch:

«er hitte ihnen gerne noch gesagt, daB in all seinen Werken etwas Verbor-
genes wohnte, etwas, das mit eigentlicher Schonheit wenig zu tun hatte und
das wichtiger als jegliche Schonheit war, etwas, das man freilich erst er-
griinden muBte, wie er ja selbst erst heute diesem Sachverhalt auf die Spur
gekommen war» (S. 54).

Damit erweisen sich die formalen Berithrungspunkte beider Dichtungen als
Stellen stirksten Kontrastes. Dies trifft — um nur ein weiteres Beispiel zu
nennen — besonders auch auf den Symbolcharakter des Meeres zu. Trotzdem
sich die Texte bis in die optische Erfassung des Phinomens hinein dhneln,
wirken sie doch ihrem Gehalt nach véllig entgegengesetzt. Broch spricht von
einem Meer, «iiber dem sich perlmuttern die Schale (Variante: Muschel) des
Himmels o6ffnet»; dem liegen eindeutig kosmogonische Vorstellungen zu-
grunde. Bei Mann heiBt es: «Unter der triiben Kuppel des Himmels dehnte
sich rings die ungeheure Scheibe des 6den Meeres » (8. 458). Dieses Meer ist —
als Projektion des Seelischen — Sinnbild des MaBlosen, Ewigen, des Nichts —,
«und ist nicht das Nichts eine Form des Vollkommenen?». Fiur Broch aber
wird das Meer zum Inbegriff des Ewig-Unendlichen, des gestaltlosen, doch
geheimnisvoll Leben bergenden Ursprungs der Dinge. Mit Auswirkungen
solchen verschiedenen Weltverstindnisses hat man es auch zu tun, wenn in
beiden Erzihlungen die SchluBwirkung darin besteht, daB das Darstellungs-
zentrum vom Helden in Richtung auf den Knaben hin verlagert wird, so daB3
sich an ihm stellvertretend und sozusagen allegorisch vollzieht, was unaus-
sprechbar, unsichtbar und jenseits des Darstellbaren dem Helden selbst wider-

8o



fihrt. Als Tadzio von seinem bisherigen «Vasallen» am Strand schmihlich
iiberwiltigt und sein Gesicht in den Staub gedrickt wird, erkennt der ster-
bende Aschenbach darin nicht nur seine eigene Agonie, sondern auch die
Hinfilligkeit alles Schénen. Anders bei Vergil: schon in der Urfassung ruft
der Engel — man darf ihn nach dem Vorhergesagten® als Modifikation des
spiteren Lysanias bezeichnen — dem sterbenden Vergil die verheiBungsvollen
Worte zu: «wachse, kleiner Knabe, wachse», ein Zeichen dafur, da3 der Ster-
bende wieder zum Knaben wird, vor dem kein Ende, sondern ein Anfang
liegt. Wihrend Aschenbach also in der fiulnisatmenden Lagunenstadt zu-
grunde geht, bricht fiir Vergil ein neuer Tag an, indem er in den Kreislauf der
Schopfung zuriickkehrt.

Der Vergleich beider Dichtungen zeigt demnach, wie grundsitzlich ver-
schiedene Ansichten iiber dichtungstheoretische Fragen sich in der optischen
und sprachlichen Gestaltung eines Kunstwerks auswirken kénnen. Und auch
auf dieser eindeutig erzihlerischen Ebene lautet Brochs Antwort konsequent:
nicht Schonheit entscheidet. . .

Doch die Zahl der Anregungen ist damit nicht erschopft. Es versteht sich
fast von selbst, daB3 die venezianische Gondel («das seltsame Fahrzeug. .. er-
innert an den Tod selbst... und letzte, schweigsame Fahrt... In leisem
Schwanken fiihlte er sich dem Gedringe, dem Stimmengewirr entgleiten»
S. 462) auch bei Broch ein Gegenstiick hat. Sie kehrt dreifach abgewandelt
wieder: als Trireme der kaisetlichen Flotte, auf der Vergil nach Italien zuriick-
kehrt, als Sinfte, in der Vergil zum Palast des Augustus getragen wird, und
als Todesnachen, in dem er, Plotius am Steuer, Lysanias wegweisend am Bug,
ins Unendliche gleitet. Da das Geschehen von Brochs Roman, wie schon bei
der Novelle ersichtlich, durchgingig auf mehreren Ebenen abliuft, bildet das
schwebende Gleiten dieser Fahrzeuge die dullere Entsprechung zu Vergils
Schweben zwischen den Zonen, Himmel und Erde, Leben und Tod. Dieser
Zustand wird nicht nur in der Bildsphire, sondern auch im akustischen Bereich
reflektiert; er durchzieht als sprachliche Wellenbewegung den ganzen Roman.
Broch wies in seinem Kommentat zum «Vergil» darauf hin¢, und es hat sich
gezeigt, dal} sie sprachanalytisch belegt werden kann?s.

Damit ist ein letzter, wichtiger Problemkreis angeschnitten; ihn zu erhellen,
bedarf es eines Riickgriffs auf den erwihnten Essay tiber den «Tod in Venedig ».
Aus ihm geht mit Uberraschender Deutlichkeit hervor, daB3 Broch gerade der
musikalischen Struktur in Manns Novelle seine besondere Aufmerksambkeit
zugewandt hat. Er spricht dort von der Ausgewogenheit der Teile, von Ge-
setzen des Gleichgewichts, die im Bild, hauptsichlich aber im Ton aufs voll-
kommenste verwirklicht seien. Mit Hilfe musikalischer Termini erldutert er
dann den Bau der Novelle. Die Vergleiche lassen sich zwar hier nicht mehr
exakt durchfithren, doch meint man zu spiiren, daf die von Broch als Scherzo
bezeichnete Szene der StraBensinger im «Tod in Venedig» eine dhnliche Stel-

81



lung einnimmt wie das Trio der Betrunkenen im «Tod des Vergil». Gewisse
Partien von Vergils Unterweltsfahrt aus dem zweiten Teil des Romans erinnern
unmittelbar an das Pandimonium von Aschenbachs Traum; sie sind «allegro
furioso» wie dieses. Mit Sicherheit kann jedenfalls gesagt werden: von der
musikalischen Tektonik der Novelle Thomas Manns werden fiir die Endfas-
sung des «Vergil» Kontrapunktik und Tempowechsel der einzelnen Teile, der
kodaformige SchluB und, vielfach variiert, die Leitmotivtechnik bedeutsam.
Auch diirfte Broch nicht entgangen sein, dal Hohepunkte der sprachlichen
Orchestrierung jene Stellen im «Tod in Venedig» sind, wo sich die Prosa
sprachrhythmisch zu antiken Hexametern verdichtet und wo Zitate aus der
«Odyssee » und Paraphrasen aus Xenophon und Platos «Phidros®» in kaum
merklichen Ubergingen dem Text eingearbeitet sind. Bereits Brochs Urfassung
gipfelt ja — sehr viel weniger diffizil gehandhabt — in einem Zitat; es wirkt
noch als Fremdkérper und fillt bezeichnenderweise in der Endfassung. Immer-
hin, die Idee ist da; und es ist erstaunlich, zu sehen, wie weit sie — Manns
Novelle hinter sich lassend — ausholt.

«Der Tod des Vergil» nimlich ist in einer stark daktylisch unterbauten
Prosa geschrieben; in planvoller Steigerung und unmerklichen Ubergingen
sind ihr Vergil-Zitate eingelagert, die (durchaus nicht immer im Quellennach-
weis verzeichnet) in den «Elegien» gipfeln. Die kleinsten rhythmischen Ein-
heiten des Ganzen sind durch Hexameterzitate gegeben; iiberspiilt und abge-
wandelt werden sie auf mannigfaltige Weise. Dariiber wolben sich in kompli-
zierter Architektonik die vier Sitze der « Symphonie», wie Broch seinen «Ver-
gil» nennt. Es ist hier nicht der Ort, Einzelheiten aufzuzeigen. Auch ist kaum
von Belang, dall Broch aus ganz anderer Richtung von Joyce und den Mono-
logromanen her dhnliche Anregungen erhalten hat; dort wurden gleichfalls
musikalische Bauweisen, besonders Fugen- und Sonatenform imitiert. Tat-
sachlich gehen beide Entwicklungslinien, die tiber Mann und die tiber Joyce,
auf dieselbe Quelle, Richard Wagner, zuriick, bei dem — im Gegensatz zur
spiteren Literatur — Mythos und musikalische Struktur noch eine Einheit
bilden. Bedeutungsvoll jedoch erscheint, daB bei Mann und Broch der Mythos
interpretiert wird «aus dem Geiste der Musik » und daf3 Mythisch-Irrationales
durch Sprachmusik ausgedriickt werden soll. Am Rande bemerkt sei, daBl
Broch fiir die Uberarbeitung seines «Vergil » die Erweiterung des dritten Teils,
des Augustus-Gesprichs, zu einem platonischen Dialog vorgesehen hat1?. Eine
bis jetzt nur andeutungsweise vorhandene Entsprechung wire damit schirfer
hervorgetreten: antike Resonanz Platos und der «Odyssee » bei Mann, Platos
und der «Aneis» bei Broch.

Scheinbar fithrten diese Erérterungen vom Ausgangspunkt ab; denn was
verbindet sie noch mit Vergils Aussage in der Urfassung, daB in seiner — aller
echten — Dichtung etwas Verborgenes wohne, das mit eigentlicher Schonheit
wenig zu tun habe?

82



Es ergeben sich die folgenden Zusammenhinge: Die Frage nach der Si-
tuation der Literatur am Ende einer Kultur erweiterte sich fiir Broch zu dem
Problem, welche Aufgabe der Dichtung zukomme, wenn nicht die, Schénes
hervorzubringen. Zum Ursprung des Worts vorzudringen, war Brochs nichste
Folgerung; zu jenem Wort, das am Anfang war und zu dem Vergil in der End-
fassung des Romans zuriickkehrt, jenem Wort, das Logos, Schicksal und
Schopfungsgesang ist, nicht mehr ausdriickbar, dessen Rauschen aber «jen-
seits der Sprache» Broch in seiner Dichtung hétbar machen wollte, indem er
sie musikalisch durchkomponierte. Denn von diesem metaphysischen Ur-
sprung des Wortes her empfingt jede Dichtung, auch die in Zeiten des Kultur-
niedergangs, ihre Legitimitit. In dieser Antwort verbirgt sich jene radikale
Forderung, die Hermann Broch in einem seiner kulturphilosophischen Essays
an seine Zeit richtet: «das Kunstproblem als solches ist selber ein ethisches
geworden18, »

AuBerer AnlaB zum «Tod des Vergil» und letzte Ausformung schlieBen
sich demnach um die Frage nach Wesen und Aufgabe der Dichtung zusammen.
Die Antwort, die Broch darauf gegeben hat, ist Schliissel nicht nur zu diesem,
auch zu seinem iibrigen Werk und zu seiner ganzen Existenz. Solange man sie
aulBer acht l4Bt, kann man vielleicht die artistische Perfektion seiner Romane
estimieren, Brochs eigentliches Anliegen verkennt man. Und doch ist gerade
dieses geeignet, den aufhorchen zu lassen, der sich um die Dichtung in unserer
Zeit bemiiht.

1 Kurt von Faber du Faur: «Der Seelenfithrer in Hermann Brochs ,Tod des Vergil®»

(Festschr. f. Herm, Weigand, New Haven 1957, S. 147—161); C. G. Schoolfield: «Notes on
Hermann Broch’s ,Der Versucher‘» (Monatshefte, Madison 1956, XLVIII, S. 1—6). ? Ver-
offentlicht in «Die Neue Rundschau» 1953, Jg. 64, Nt. 1, S. 45—55. 3 Ms. «Erzihlung vom
Tode» (Yale-Archiv). ¢ «Philistrositit, Realismus, Idealismus der Kunst» (Brenner, Inns-
bruck 191213, Bd. 5, S. 390ff.). ® Ebd. S. 400. ¢ Ausgewihlte Erzihlungen (Stockholmer
Ausgabe 1948, S. 531). ? «Der Tod des Vergil» (Ziirich 1947, S. 494—496). ® « Hermes der
Seelenfiihrer» (Albae Vigiliae, N. F., Heft 1, Ziirich 1944); «Romandichtung und Mytho-
logie» (ebd. Heft 2).? Op.cit., S. 150—161. 1 Diss. Stephan: «Der innere Monolog in Her-
mann Brochs Roman ,Der Tod des Vergil‘» (Mainz 1957, S. 44—46). ! Faber du Faur deutet
diese Szene mehr im Hinblick auf den Cucullatus; in Wirklichkeit 148t sich hier, wie hinsicht-
lich der Manuskriptrolle ein Uberschneiden beider Funktionen feststellen, ein VerflieBen der
Umrisse, was ja auch durch die im Mythos vorgebildete Nihe Cucullatus-Hermes-Kabiros
nahe liegt. * «Der Tod in Venedig» (S. 466). 13 AuBerdem «Der Tod des Vergil »: Lysa-
nias, . . . der vielleicht noch ein Bauernjunge, vielleicht aber auch schon. . . ein Engel war.
(8. 498) 14 «Dichten und Etkennen» Ess., Bd. I (Ziirich 1955, S. 274). ® Wie Anm. 10,
S. 147—163. 18 F. H. Mautner: «Die gricchischcn Anklinge in Thomas Manns ,Tod in Ve-
nedig‘» (Deutsche Monatshefte, Madison 1952, S. 20—26); Lorraine Gustafson: «Xenophon
and ,Der Tod in Venedig®» (Germanic Review, Columbia 1946, S. 209—214); André Gro-
nicka: «Myth plus Psychology. A Style Analysis of ,Death in Venice*» (ebd. 1956, S. 191 bis
205). 17 «Briefe von 1929 bis 1951 » (Ziirich 1957, S. 281). 18 Ess. I (S. 314).

83



	Thomas Manns "Tod in Venedig" und Brochs "Vergil"

