
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 40 (1960-1961)

Heft: 1

Nachruf: Carlo Antoni zum Gedächtnis

Autor: Barth, Hans

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Carlo Antoni zum Gedächtnis

Professor Carlo Antoni war seit vielen Jahren ein hochgeschätzter Mitarbeiter und treuer Freund
unserer Zeitschrift. Er hat nicht nur bedeutende Aufsätze für sie verfaßt, sondern war auch immer
wieder bemüht, ihr Beiträge angesehenster italienischer Persönlichkeiten zu vermitteln. Wir erinnern

nur an die Namen von Benedetto Croce, Luigi Einaudi und Lionello Venturi. Es freut uns daher,

von berufenster Seite einen Nachruf auf Professor Antoni veröffentlichen zu können. Wir gedenken

seiner in Dankbarkeit und Verehrung. Die Redaktion

La storia di un fagiolo

Wenige Wochen vor seinem Tode hat der itahenische Philosoph Carlo Antoni
(15. August 1896 bis 3. August 1959) ein schmales Bändchen auf seine Kosten
zum Druck vorbereitet. Es trägt die Überschrift Gratitudine und enthält einige
bereits bekannte, aber an sehr verschiedenen Orten verstreute, und zwei
unveröffentlichte Arbeiten. Die kleine Sammlung war bestimmt für seine Freunde
als Zeichen der Neigung und zur Erinnerung an den Verfasser. Dieser letzte
Wunsch konnte, als das Vorwort niedergeschrieben wurde, nicht wörtlich
gemeint sein im Sinne eines bevorstehendenAbschieds. Aber der unerwartete Tod
gibt ihm diese schmerzlich auszeichnende Bedeutung. Die Sammlung
«Gratitudine » wird eingeleitet mit einem Nachruf auf Benedetto Croce, den Antoni
als einzigen, grossen Lehrer in wandelloser Treue und tiefer Hingebung
verehrte und dessen philosophisches Werk er unter die unsterblichen Leistungen
jener schöpferischen Geister einreihte, welche der Menschheit den köstbchsten
Dienst erwiesen haben — die Mehrung der Wahrheit. Den Abschluss bildet die

Erzählung der Geschichte einer Bohne. Der hymnische Nachruf auf Croce
und die Geschichte einer armseligen einfachen Bohne — sie bilden, so hat es

den Anschein, eine Zweiheit von symbobscher Kraft. — Eine tüchtige Hausfrau

ist im Begriffe, für ihre Famibe ein Bohnengericht zu kochen. Von einem
Oleanderstrauch hatte sie an jenem Morgen einen Zweig abgerissen und in ein
Gefäss gepflanzt. Ihr war einmal gesagt worden, dass ein solcher Zweig am
besten gedeihe, wenn man neben ihm in die Erde eine Bohne versenke, die dem

Zweig mit ihrer Lebenskraft zur Nahrung dienen könne. Die Hausfrau folgte
diesem Rat. Und so entging eine Bohne dem Schicksal, in den Kochtopf
gesteckt zu werden. Was zu erwarten war, geschah. Der Oleanderzweig
verdorrte in kurzer Zeit, an seiner Seite aber erschien, genährt von der feuchten
Erde, kräftig und unentwegt dem Lichte zustrebend, ein Pflänzchen. « Es war
eine Bohnenpflanze wie zahllose andere, aber es war nicht das genaue Abbild
irgendeiner anderen Bohne. Sie gehörte zwar ihrer Art an, aber sie war auch
eine Individualität für sich, mit einer nur ihr eigenen Grazie. Aus dem unendhchen

Leben bildete sie ein einzigartiges Geschöpf, das nie vorher entstanden

61



war und das sich niemals wiederholen wird. Sein Wert war daher unermessbch,
denn das Leben, das heisst der Wert, manifestiert sich nur so, im einzelnen. »

Auch die Bohne voüendet den Kreis ihres Daseins. Sie blüht und trägt Frucht,
sie gewährleistet den Fortgang des Lebens und, nachdem sich ihre Kräfte
erschöpft haben, geht sie rasch zugrunde. « Che cos'è la vita, se non questo sforzo
di essere, di produrre, di trasmandarsi, soffrendo e goiendo e compiendo
l'immenso dovere di darsi al mondo?»

Die Auseinandersetzung mit dem Lehrer

Wahrscheinbch macht man sich keiner Übertreibung schuldig, wenn man
behauptet, dass Carlo Antoni unter den italienischen Philosophen der unbedingteste

und vorbehaltloseste Anhänger Croces gewesen ist. Croces riesiges Werk,
das sich keineswegs auf eine Philosophie des Geistes beschränkte, sondern
Geschichtsschreibung und Literaturwissenschaft im weitesten Sinne des Wortes
umfasste, übte wohl einen kaum absehbaren Einfluss auf das geistige Leben
Italiens im 20. Jahrhundert aus; aber die Philosophie des allezeit streitbaren
Neapohtaners hat die philosophischen Lehrstühle Itabens nicht erobert.
Obgleich Antoni die Grundlagen seiner philosophischen und methodologischen
Bildung Croce verdankte, war er, wie Wilhelm Röpke mit Recht sagte, alles
andere als «ein Rauchfaß schwingender Epigone». Die Steüung Antonis
gegenüber Croce war eigenartig, zwar wird man einräumen, daß die Position,
die er in Anspruch nahm, in der Geschichte der Philosophie von selbständigen
Schülern ihren Lehrern gegenüber mehrfach eingenommen worden war. Für
Antoni hatte Croces Philosophie des Geistes den Charakter von etwas
Endgültigem. Der «storicismo assoluto», den Croce vertrat, stellte demnach eine

unüberholbare Wahrheit dar. Es ist daher nicht erstaunlich, daß Antoni in
seinem ausgezeichneten Buche Lo Storicismo (1957) die Geschichte der
Entstehung und des Wesens des historischen Bewußtseins schrieb als die
Geschichte nicht irgendeiner, sondern der — wie Antoni glaubte — einzig
wesentlichen philosophischen Bewegung der Neuzeit, die zu Croce führen und
in seinem Werke gipfeln mußte1. Antoni setzte seinen Ehrgeiz darein, dem
Verständnis und der Erhaltung dieses Werkes zu dienen. Das konnte nur geschehen

durch den entschiedenen Versuch, Fragwürdiges zu klären und
Unstimmigkeiten zu beheben. Wer wollte bestreiten, daß ein solches Verfahren nicht
schon ein über Croce Hinausgehen bedeutet oder doch vermuten läßt?

Drei Probleme vor allem waren es, die Antoni zur Auseinandersetzung mit
der Philosophie Croces zwangen. Diese Kritik ist dadurch gekennzeichnet, daß

Antoni seine Bedenken nicht von außen, also von systemfremden Perspektiven

1 Besprochen von Peter Stadler, Novemberheft 1957, S. 739/740.

62



und Maßstäben her, an Croces Werk herantrug, sondern versuchte, offenkundige

Unstimmigkeiten durch die Entfaltung der immanenten Konsequenz der
crocianischen Intentionen zu beseitigen. Auf diese Weise durfte sich Antoni
für einen Anhänger seines Lehrers halten, ohne doch in der unfruchtbaren
Haltung des Nachbeters zu erstarren. Antoni lehnte mit Recht die Unterscheidung

von Liberabsmus und «liberismo» ab, die Croce vorgenommen hatte,
im Glauben, daß die Freiheit des Geistes verwirklicht werden könne unter der
Herrschaft von behebigen ökonomischen oder pobtischen Systemen. Antoni
folgte hier den Vorbehalten, die Luigi Einaudi vorgebracht hatte. Er
rechtfertigte sie philosophisch. Im Zuge der Beschäftigung mit Hegels Begriff der

Dialektik und der Hegeischen Philosophie der Geschichte gelangte Antoni zur
Überzeugung, daß Croces Begriff von der Dialektik der Gegensätze nichts zu
tun habe mit Hegels Dialektik des Widerspruchs. Antoni drängte demgemäß
auf eine Lösung der Croceschen Philosophie des Geistes aus dem Rahmen des

Hegeischen Systems. Damit kam allerdings nur ein Prozeß zu seinem Ende,
den Croce selbst eingeleitet hatte, als er 1906 die große, berühmte Abhandlung
über das Tote und das Lebendige in der Philosophie Hegels veröffentbchte.
Antonis ausgezeichnete Considerazioni su Hegel e Marx (1946) und vor allem
seinCommento a Croce (195 5) 2 vereinigen die im Laufe vieler Jahre entstandenen

Untersuchungen, die schheßlich dazu beitrugen, daß Croce — wie ein
zuverlässiger Schüler versicherte — zwei Tage vor seinem Tode erklärte, er habe

sich in der Deutung Hegels geirrt. Das menschbch großartige Eingeständnis
«Io ho sbagbato l'interpretazione di Hegel» wäre dann der Abschluß einer
mehr als sechzig Jahre umfassenden, mit bewundernswerter Kraft geführten
Auseinandersetzung. Das dritte Problem schbeßbch, das Antoni zur kritischen
Auseinandersetzung mit Croce veranlaßte, ist bestimmt durch die Idee der
Individualität.

Die Lösung von Hegel

Croces Philosophie des Geistes ist eine Philosophie, die es uns möglich machen

soü, die Geschichte zu begreifen und zu bewerten. Diese Absicht verbindet sie

mit Hegel. Croces Philosophie des Geistes verneint es aber mit äußerster
Entschiedenheit, eine Philosophie der Geschichte zu sein. Durch diese Absage
vollzieht sie die unmißverständliche Scheidung von Hegel. «Die Vernachlässigung

des Momentes des Mysteriums — und das Leben des Geistes selbst ist das

ewige Wunder — ist die innerste Ursache für den Irrtum der sogenannten
Geschichtsphilosophie, die sich anmaßt, den Plan der Vorsehung wiederzugeben
und die Formel für den Fortschritt zu definieren. In diesem Versuch — heißt

2 Besprochen von Fernand-Lucien MueUer, Aprüheft 1957, S. 90/92.

63



es weiter in Croces Filosofia deUa Pratica' — macht sie sich die vergebbche
Mühe, das Unendhche in das Endliche einzuzwängen und jene Evolution an

jenem Punkte als beendet zu erklären, den sich einzubilden ihr behebt, den aber
nicht einmal der universale Geist festlegen kann, weil er sich selbst dabei
verleugnen müßte.» Für Croce kann die Philosophie nie am Ende sein. Denn
«alle Philosophie bezieht sich auf die sogenannten Voreingenommenheiten
eines geschichtbch bestimmten Augenbhcks». Als eine «filosofia deüe umane
cose» lehnt sie die Idee der Transzendenz im Sinne von Hegels christlichem
Piatonismus ab.

Was von Hegel zunächst erhalten bbeb, war der Gedanke der Dialektik.
Aber es stellte sich heraus — und das gezeigt zu haben, muß als das Verdienst
Antonis bezeichnet werden —, daß Croce und Hegel unter Dialektik nicht
dasselbe begriffen. Für Croce hat der Geist eine dialektische Struktur, das bedeutet:

der Geist verfügt über vier autonome Funktionen — die Kunst, das

logische Denken, die Morabtät und die Ökonomie. Diese Funktionen
konstituieren die authentischen Gegensätze zwischen schön und häßbch, wahr und
falsch, gut und böse, nützbch und schädhch. Der Irrtum Hegels hätte dann
darin bestanden, daß Hegel die Unterscheidung der autonomen Formen des

Geistes bestreitet. Es läßt sich in der Tat nicht leugnen, daß für Hegel das
absolute Wissen als das Wissen des Absoluten alle jene Gestalten des Geistes

überwindet, in denen das Absolute nur im Gefühl empfunden oder im Bild
angeschaut wird. An die Stelle der autonomen Formen des Geistes tritt eine
zeitliche Folge und eine Rangordnung eben dieser Formen, nach welcher das

philosophische Wissen die übrigen Manifestationen des Geistes aufhebt, indem
es sich selbst als die höchste und letzte Darstellung des Geistes begreift. Kunst
und Religion — um nur ein Beispiel zu nennen — kann es, wenn der Geist
einmal die Stufe des absoluten Wissens erreicht hat, nicht mehr geben. Denn
der Wissende hat es nicht nötig, das Absolute in der Gestalt der Religion oder
des Kunstwerkes zu verehren. Rebgion und Kunst haben den Charakter der

Vorläufigkeit, weil sie in wörtlichem Sinne unangemessen sind, unangemessen,
da das Absolute fordert, daß es gewußt werde. Die Philosophie als das Wissen
des Absoluten widerspricht der DarsteUung des Absoluten in Religion und
Kunst. Die Philosophie widerlegt Rebgion und Kunst als Unwahrheit oder als

Gestalten, denen nur eine bedingte, überholbare Wahrheit zukommt. Die
Dialektik des Widerspruchs und der Wiederlegung, die Hegel auch auf die Natur
anwandte, war es auch, die Goethe einmal gegen Hegel aufbrachte. In der
Vorrede zur «Phänomenologie des Geistes», nicht in der zur «Wissenschaft
der Logik», wie Goethe meinte, war zu lesen, daß die Frucht die Blüte «widerlege

», daß « durch die Frucht die Blüte für ein falsches Dasein der Pflanze
erklärt» werde — was Goethe in einem Brief vom 29. November 1812 zu dem

empörten Ausruf veranlaßte: «Es ist wohl nicht mögbch, etwas Monströseres
zu sagen. Die ewige Reabtät der Natur durch einen schlechten sophistischen

64



Spaß vernichten zu wollen, scheint mir eines vernünftigen Mannes ganz
unwürdig. »

Die Idee der Individualität

Croce legte sich zwar Rechenschaft darüber ab, daß wenige Begriffe in der
Bildung des neuzeitlichen Denkens eine derart revolutionäre Wirkung und
schöpferische Kraft entfaltet haben, wie die Idee der Individuabtät. Um so gespannter

wird man Croces Bestimmung dieses Begriffes entgegensehen. Eine
nachhaltige Enttäuschung bleibt einem indessen nicht erspart. Denn die Individuabtät

wird — wie Antoni zutreffend bemerkt — in den günstigsten Fähen zurückgeführt

auf die «Vitabtät der Bedürfnisse und Impulse». In der «Philosophie
der Praxis» definierte Croce die Individualität als «einen Komplex von mehr
oder minder dauerhaften und innerhch zusammenhängenden Gewohnheiten».
Das tief Unbefriedigende dieser Reduktion der Individualität auf die «abiti
vitab », auf die Gesetzlichkeiten der Biologie also, hängt selbstverständlich mit
dem Geistbegriff Croces zusammen. Die rein formale Struktur des Geistes
besteht nach der ursprüngbchen Lehre in vier autonomen, voneinander scharf
unterschiedenen Funktionen — der Kunst als der Einheit von Impression und
Expression, des Denkens in den logisch reinen Begriffen, der Morabtät als dem
WoUen des Universalen und der Ökonomie und Pohtik als der auf die
Verwirkbchung des Nützbchen bezogenen Aktivität. Diesen vier Funktionen
entsprechen vier Paare von Gegensätzen, wodurch das Schöne dem Häßbchen,
das Wahre dem Falschen, das Gute dem Bösen und die Lust dem Schmerz
entgegensteht. Wenn man nun mit Croce den «Akt des Denkens », den Geist also,
bestimmt als «die apriorische Synthesis, durch welche die Identität und die
Verschiedenheit zwischen dem Subjekt und dem Prädikat, zwischen dem
Endlichen und dem Unendlichen, dem Relativen und dem Absoluten gesetzt und
bestätigt wird», dann muß zwangsläufig die Frage entstehen, woher denn

eigentlich das Besondere, das Einzigartige, das doch alles Geistig-Geschicht-
bche, ja selbst das Natürliche auszeichnet, komme. Der Geist selbst als formale
Struktur kann es nicht hergeben. Wie sollte er auch, denn er ist nur wirkhch
in der Konkretion des Hier und Jetzt. Was aber ist das, worin er sich konkretisiert

und aktuahsiert? Wenn etwa geantwortet wird, das «attuarsi» sei immer
ein «individuarsi», so hätte man doch wohl immer noch nicht den Grund
erkannt, welcher bewirkt, daß der identische Geist mit seinen ewigen
Kategorien des Schönen, Wahren und Guten eine individualisierte, geschichtbche
Gestalt annimmt. Liegt dieser Grund im Geiste selbst? Oder begt er außerhalb
des Geistes, im Naturhaften also, was Croces Meinung, wonach die Individuabtät

in den «duraturi e coerenti abiti» besteht, vermuten läßt? Dann wäre
Individuabtät das Zufällige, das Kontingente, das der eigentlichen, geistigen

65



Notwendigkeit entbehrt? Die «reinen» Begriffe des Schönen und Wahren, des

Guten und Nützbchen sind, wie Antoni durchaus im Sinne Croces ausführt,
«die konstitutiven Formen, die ewigen Kategorien der geistigen Realität».
Als solche sind sie zwar notwendige Elemente des Geistes, als solche sind sie

aber auch leer und abstrakt. Das würde — man kann daran kaum zweifeln —
zur Folge haben, daß zum allgemeinen, formal identischen Geist etwas
hinzukommen muß, damit individuabsierte Lebendigkeit entsteht. Wer sich die
Bedeutung der in Frage stehenden Entscheidungen klarmachen will, tut gut, sie

auf dem Gebiete aufzusuchen, wo ihre Bewährungsmögbchkeit mit Händen

zu greifen ist — im ganzen Bereiche der Künste—, wobei die Musik allerdings
merkwürdigerweise ausgeschlossen bleibt, weil sie in Croces Ästhetik nicht in
Erscheinung tritt und (nach einer ironischen Feststeüung, die Hermann Lotze
1868 in seiner «Geschichte der Ästhetik in Deutschland» macht) auch selten

zu den Liebbngen deutscher Philosophen gehört hat. Ob eine Gemeinschaft

Tempel baut, wie die Griechen, oder Kathedralen, wie die
germanischromanischen Völker des Mittelalters, dafür kann nach Croce — streng
genommen — der Grund im geschichtlich Kontingenten liegen, nicht aber im
Geiste selbst, der allein dadurch ausgezeichnet ist, daß er die Forderung der
Schönheit aufstellt und ihr Nachachtung zu verschaffen sucht. Warum
ist die Farbskala des späten Tizian von der Raffaels verschieden? Hat das aus-
schbeßbch mit der Verschiedenheit der örtbchen und zeitlichen Umstände zu
tun, oder muß man nicht vielmehr annehmen, daß sich darin auch eine durch
den Geist selbst bestimmte Differenz offenbart? Wenn man nicht leugnet, daß

es zu verschiedenen Zeiten und bei verschiedenen geistigen Gemeinschaften
verschiedene Konzeptionen des Raumes gibt, hat man dann auch anzuerkennen,

daß diese Verschiedenheit bedingt ist durch die letztbch im Biologischen
begründeten Bedürfnisse und Antriebe? Croce sucht sich selbstverständlich
aus diesem Dilemma zu befreien. Er konnte sich Hilfe versprechen von seiner

Behauptung, daß das geglückte Kunstwerk nichts anderes als einfach schön,
die voUkommene ästhetische Schöpfung immer klassisch sei. Für Benedetto
Croce gibt es im eigentlichen Sinne des Wortes nur klassische Kunst. Die
Unterschiede der Stile spielen in seinem System der Ästhetik, wenn überhaupt,
dann bloß eine ganz untergeordnete Rolle.

Man kann die begründete Ansicht vertreten, daß sich in Croces eigentümlicher

Naturalisierung der Individuabtät — sehr seltsamerweise — die
Nachwirkung Hegels geltend macht. Der kluge und besonnene Johann Hermann
Fichte wenigstens erklärt in seiner höchst bedeutenden und ganz zu Unrecht
fast vergessenen «Anthropologie» (1855), daß für Hegel der Geist «an sich
ein allgemeines individuabtätsloses Wesen» (§55) und «das individuabsie-
rende Moment am Geiste» «lediglich seine Verflechtung mit der Natürlichkeit»

sei (§ 57). Demgegenüber vertritt der jüngere Fichte — und er steht
damit in der gefestigten philosophischen Überlieferung, die von Piaton, über

66



Plotin, Duns Scotus, Nicolaus von Kues in die Neuzeit reicht — die Meinung,
«daß von der geistigen Eigentümbchkeit aus die leiblich-organische Seite des

Menschen individuabsiert wird, nicht umgekehrt» (§ 62). Die Schwierigkeiten,
denen Croces Philosophie des Geistes begegnen mußte, lassen sich nicht besser

umschreiben, als es bei Johann Hermann Fichte geschieht. Guido de Ruggiero
machte sie gegen Croce in genau gleichem Sinne geltend.

Deutsche Geistesgeschichte

Antoni besaß ein ursprüngbches Verhältnis zur deutschen Sprache und Kultur.
Zwei seiner geglücktesten Bücher gelten denn auch der deutschen Geistesgeschichte.

Dallo storicismo alla sociologia (1940) unàLa lotta contro la ragione (1942),
von denen Walter Goetz in vorzüglicher Übersetzung deutsche Ausgaben
veranstaltet hat, bezeugen diese Verbundenheit3. Den eigentlichen Gegenstand
von Antonis philosophischer Arbeit bildet das Verhältnis des geschichthchen
Bewußtseins zu den Ideen des Natur- und Vernunftsrechts. Was ihn beschäftigte,

war einmal der Nachweis, daß der richtig, das heißt der im Sinne Croces
verstandene Historismus nichts zu tun hat mit dem erkenntnistheoretischen
und ethischen Relativismus, den der Historismus eines Dilthey oder Troeltsch
für unvermeidlich hielt. Und dann — als zweite Aufgabe — untersuchte Antoni
den Sinn und die Grenzen der Naturrechtsvorstellung. Diesem Vorhaben ist
auch das letzte Buch gewidmet — «La restaurazione del diritto di natura»
(ï959)-

Während der zweite Band die Grundlagen des deutschen Historismus —
die Überbeferungen der Schweizer Freiheiten, die Überbeferungen der Stände
des Heiligen Römischen Reiches und die Überlieferungen der protestantischen
Geistigkeit — darlegt und prüft, wie, wann und warum der deutsche Geist sich

gegen die kartesianische Vernunft wandte und sie durch eine neue, die
historische Vernunft zu ersetzen versuchte, will der erste Band zeigen, daß sich von
Dilthey über Troeltsch und Meinecke bis zu Max Weber und Heinrich Wölffhn

eine Bewegung vollzieht, die man als die Krise des Historismus bezeichnen
kann. In dieser Bewegung, die durch Gestalten von verschiedenartigster
geistiger Herkunft und Prägung repräsentiert wird, offenbart sich für Antoni der

Übergang von den durch den Historismus gestellten Problemen in die typolo-
gische Soziologie. Dieser Prozeß hefert Antoni die Rechtfertigung des

Vorwurfes, daß aüe Versuche, mit der Konstruktion von Typologien und
Gesetzlichkeiten des geschichthchen Lebens der Mannigfaltigkeit und der Wandelbarkeit

des geschichthchen Lebens auf den Leib zu rücken, nicht anderes

bedeuten als ein Vorrat an der Geschichte oder — was dasselbe ist — am

3 Besprochen von Leonhard v. Muralt, Dezemberheft 1951, S. 563/564, und Dezemberheft

1952, S. 601/602.

67



geistigen Leben selbst. Das Streben nach Typologien, wie es sich bei
Dilthey, der in den Spuren Trendelenburgs wandelt, in der Festlegung von drei
Weltanschauungsformen ankündigt, ist die Folge der Absicht, die scheinbar

verhängnisvollen Konsequenzen des Historismus einzudämmen. Wenn
sich nämhch jede Philosophie, Weltanschauung und Religion als geschicht-
hch bedingt erweist, so muß — wie Dilthey klagt — «eine furchtbare
Anarchie des Denkens» die notwendige Begleiterscheinung der Historisierung
der Vernunft sein. Wie konnte diese Anarchie der Überzeugungen, die sich
selbstverständbch in der Ästhetik und Ethik ebenso sehr äußerte wie in der
Staats- und Rechtslehre, gemeistert oder — wie man zu sagen hebte —
überwunden werden? Es schienen sich zwei Auswege anzubieten, die zu begehen
wissenschaftliche Redbchkeit verantworten durfte und die zugleich die Bedürfnisse

des Gemütes zufriedenzustellen versprachen: man kreierte Typen aber
Art — Weltanschauungstypen, seelische Typen, Stammestypen, Kulturtypen,
ästhetische Typen und — schlimm genug — Wahrheitstypen. Man glaubte
durch dieses Verfahren Werte, Denkformen, rebgiöse Verhaltensweisen und
organisatorische Systeme bestimmten gesellschaftlichen Gebilden zuordnen zu
können. Der zweite Ausweg bestand in der Konstruktion von verschiedenen,
blockartig zusammengefaßten geistigen Erbmassen, aus denen sich die Kultur
des Abendlandes aufbauen sohte und von denen man behauptete, daß sie zu
seiner Erhaltung und Entfaltung notwendig seien. Troeltsch nannte dieses

Vorgehen «Geschichte durch Geschichte überwinden». Die bittere Enttäuschung

bbeb nicht aus. Denn man erreichte mit Hilfe der Typologien nur eine

graduelle, nie aber eine grundsätzbche Überwindung der Anarchie des Denkens.

Und dann pflegte die Typologie bei der Verifizierung am konreten
Fah in eigentümlicher, aber unvermeidlicher Weise zu versagen : schön ist ein
Kunstwerk in letzter Instanz unter keinen Umständen, bloß weil es einem Typus

genügt. Und im Grunde genommen wehrt sich jedermann kräftig und mit
Recht dagegen, eine Handlung als gut zu bezeichnen, nur sofern sie der
erwarteten typischen Reaktionsart gemäß verläuft. Das wirkliche Individuum ist
eben immer mehr als ein Typus. Das für sein materiebes und geistig-seehsches
Leben Entscheidende wird davon, daß es einem Typus angehört, gar nicht
berührt. «Diminuire l'individuahtä — sagt einmal Antoni sehr schön — significa

colpire nella sua unica radice la vita morale. » In dieser Einsicht liegt wohl
ein Grund für die spät einsetzende mächtige Nachwirkung Kierkegaards und
die verhältnismäßige Berechtigung der Reaktion des Existenzialismus. Wählt
man dagegen den anderen Ausweg, so gerät man nicht minder in ein undurch-
dringbches, dornenvoües Gestrüpp, das den Durchbruch zum ersehnten Ziel
verhindert. Wie soUen denn diese einzelnen Bestandteüe der gesamtabendländischen

Erbmasse bestimmt werden? «Das Christentum», «die Antike», «das

Mittelalter » gibt es nicht. Und in diesem Sinne kann es auch keine Reformationen

und Renaissancen geben, durch welche das ursprüngbche Christentum

68



und die unverfälschte Antike wiederbelebt und erhalten werden könnten.
Troeltsch — um nur ein Beispiel zu nennen — unterscheidet den Altprotestantismus

vom Neuprotestantismus, und es bleibt — wie Antoni eindrückhch
nachweist — sehr problematisch, worin das verbindende Element zu finden
wäre. Einen Höhepunkt bildet die meisterhafte Analyse Max Webers.

In Carlo Antoni haben wir einen redlichen Denker, einen vorzüghchen
SchriftsteUer, einen guten Freund verloren. Die Reihen derer, die für eine
freiheithche Ordnung des Staates kämpfen, beklagen den Verlust eines tapferen,
männbchen Geistes. Er würde uns zurufen: «Serrez les rangs.»

Hans Barth

Mommsens Römische Geschichte

ERNST MEYER

Theodor Mommsens Römische Geschichte ist innerhalb der neueren
Geschichtsschreibung eine einzigartige Erscheinung. Es ist jetzt etwas über ein

Jahrhundert verflossen, seitdem die drei Bände der eigentlichen Römischen
Geschichte in den Jahren 1854—1856 erschienen, von denen die ersten beiden
in Zürich ausgearbeitet wurden, als Mommsen Professor für Römisches Recht

an der Universität war (1852—1854). Nur die zweite, schon 1856/57 erschienene

Auflage wurde vom Verfasser in größerem Umfange neu bearbeitet,
teilweise umgeschrieben und ergänzt. Seitdem ist der Text dieser Römischen
Geschichte, zu der als anders gearteter Nachzügler 1885 noch der fünfte Band,
«Die Provinzen von Caesar bis Diocletian», hinzukam, in allen folgenden
Auflagen so gut wie ganz unverändert gebbeben, abgesehen von ganz vereinzelten

kleinen Nachträgen und Hinweisen auf neuere Funde. Und trotz aUen

gewaltigen Fortschritts in der Forschung, trotz aller umstürzenden Vorgänge
in der Geschichte der europäischen und außereuropäischen Menschheit, trotz
aber Wandlungen unseres Geschichtsbüdes und unserer Geschichtsauffassung
hat diese vor einem Jahrhundert geschriebene Römische Geschichte kaum
etwas von ihrer Lebenskraft und Wirkung eingebüßt. Neun und für den ersten
Band zehn Auflagen erschienen in zunächst rascher Folge noch zu Lebzeiten

69


	Carlo Antoni zum Gedächtnis

