Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 40 (1960-1961)

Heft: 1

Nachruf: Carlo Antoni zum Gedachtnis
Autor: Barth, Hans

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Carlo Antoni zum Gedichtnis

Professor Carlo Antoni war seit vielen Jabren ein hochgeschitzter Mitarbeiter und trewer Freund
unserer Zeitschrift. Er hat nicht nur bedeutende Aufsitze fiir sie verfafit, sondern war auch immer
wieder bemiibt, ihr Beitrdge angesehenster italienischer Personlichkeiten u vermitteln. Wir erinnern
nur an die Namen von Benedetto Croce, Luigi Einandi und Lionello Venturi. Es freut uns daber,
von berufenster Seite einen Nachruf auf Professor Antoni veriffentlichen u kinnen. Wir gedenken
seiner in Dankbarkeit und Verehrung. Die Redaktion

La storia di un fagiolo

Wenige Wochen vor seinem Tode hat der italienische Philosoph Carlo Antoni
(15. August 1896 bis 3. August 1959) ein schmales Biandchen auf seine Kosten
zum Druck votbereitet. Es trigt die Uberschrift Gratitudine und enthilt einige
bereits bekannte, aber an sehr verschiedenen Orten verstreute, und zwei unver-
offentlichte Arbeiten. Die kleine Sammlung war bestimmt fir seine Freunde
als Zeichen der Neigung und zur Erinnerung an den Verfasser. Dieser letzte
Wunsch konnte, als das Vorwort niedergeschrieben wurde, nicht wortlich ge-
meint sein im Sinne eines bevorstehenden Abschieds. Aber der unerwartete Tod
gibt ihm diese schmerzlich auszeichnende Bedeutung. Die Sammlung «Gra-
titudine » wird eingeleitet mit einem Nachruf auf Benedetto Croce, den Antoni
als einzigen, grossen Lehrer in wandelloser Treue und tiefer Hingebung ver-
ehrte und dessen philosophisches Werk er unter die unsterblichen Leistungen
jener schopferischen Geister einreihte, welche der Menschheit den kostlichsten
Dienst erwiesen haben — die Mehrung der Wahrheit. Den Abschluss bildet die
Erzihlung der Geschichte einer Bohne. Der hymnische Nachruf auf Croce
und die Geschichte einer armseligen einfachen Bohne — sie bilden, so hat es
den Anschein, eine Zweiheit von symbolischer Kraft. — Eine tiichtige Haus-
frau ist im Begriffe, fir ihre Familie ein Bohnengericht zu kochen. Von einem
Oleanderstrauch hatte sie an jenem Motgen einen Zweig abgerissen und in ein
Gefiss gepflanzt. Thr war einmal gesagt worden, dass ein solcher Zweig am
besten gedeihe, wenn man neben ihm in die Erde eine Bohne versenke, die dem
Zweig mit ihrer Lebenskraft zur Nahrung dienen kénne. Die Hausfrau folgte
diesem Rat. Und so entging eine Bohne dem Schicksal, in den Kochtopf ge-
steckt zu werden. Was zu erwarten war, geschah. Der Oleanderzweig ver-
dorrte in kurzer Zeit, an seiner Seite aber erschien, genihrt von der feuchten
Erde, kriftig und unentwegt dem Lichte zustrebend, ein Pflinzchen. «Es war
cine Bohnenpflanze wie zahllose andere, aber es war nicht das genaue Abbild
irgendeiner anderen Bohne. Sie gehorte zwar ihrer Art an, aber sie war auch
eine Individualitit fiir sich, mit einer nur ihr eigenen Grazie. Aus dem unend-
lichen Leben bildete sie ein einzigartiges Geschopf, das nie vorher entstanden

61



war und das sich niemals wiederholen wird. Sein Wert war daher unermesslich,
denn das Leben, das heisst der Wert, manifestiert sich nur so, im einzelnen. »
Auch die Bohne vollendet den Kreis ihres Daseins. Sie blitht und trigt Frucht,
sie gewihrleistet den Fortgang des Lebens und, nachdem sich ihre Krifte er-
schopft haben, geht sie rasch zugrunde. «Che cos’¢ la vita, se non questo sforzo
di essere, di produrre, di trasmandarsi, soffrendo e goiendo e compiendo I'im-
menso dovere di darsi al mondo?»

Die Auseinandersetzung mit dem Lebrer

Wahrscheinlich macht man sich keiner Ubertreibung schuldig, wenn man be-
hauptet, dass Carlo Antoni unter den italienischen Philosophen der unbeding-
teste und vorbehaltloseste Anhinger Croces gewesen ist. Croces riesiges Werk,
das sich keineswegs auf eine Philosophie des Geistes beschrinkte, sondern Ge-
schichtsschreibung und Literaturwissenschaft im weitesten Sinne des Wortes
umfasste, iibte wohl einen kaum absehbaren Einfluss auf das geistige Leben
Italiens im 20. Jahrhundert aus; aber die Philosophie des allezeit streitbaren
Neapolitaners hat die philosophischen Lehrstithle Italiens nicht erobert. Ob-
gleich Antoni die Grundlagen seiner philosophischen und methodologischen
Bildung Croce verdankte, war er, wie Wilhelm Ropke mit Recht sagte, alles
andere als «ein Rauchfa schwingender Epigone». Die Stellung Antonis ge-
geniiber Croce war eigenartig, zwar wird man einrdumen, da3 die Position,
die er in Anspruch nahm, in der Geschichte der Philosophie von selbstindigen
Schiilern ihren Lehrern gegentiber mehrfach eingenommen worden war. Fiir
Antoni hatte Croces Philosophie des Geistes den Charakter von etwas End-
giltigem. Der «storicismo assoluto», den Croce vertrat, stellte demnach eine
uniiberholbare Wahrheit dar. Es ist daher nicht erstaunlich, dal Antoni in
seinem ausgezeichneten Buche Lo Szoricismo (1957) die Geschichte der Ent-
stehung und des Wesens des historischen Bewuftseins schrieb als die Ge-
schichte nicht irgendeiner, sondern der — wie Antoni glaubte — einzig we-
sentlichen philosophischen Bewegung der Neuzeit, die zu Croce fithren und
in seinem Werke gipfeln mufitel. Antoni setzte seinen Ehrgeiz darein, dem Ver-
stindnis und der Erhaltung dieses Werkes zu dienen. Das konnte nur gesche-
hen durch den entschiedenen Versuch, Fragwiirdiges zu kliren und Unstim-
migkeiten zu beheben. Wer wollte bestreiten, daB3 ein solches Verfahren nicht
schon ein iiber Croce Hinausgehen bedeutet oder doch vermuten 1aB3t?

Drei Probleme vor allem waren es, die Antoni zur Auseinandersetzung mit
der Philosophie Croces zwangen. Diese Kritik ist dadurch gekennzeichnet, daf3
Antoni seine Bedenken nicht von auen, also von systemfremden Perspektiven

! Besprochen von Peter Stadler, Novemberheft 1957, S. 739/740.

62



und MaBstiben her, an Croces Werk herantrug, sondern versuchte, offenkun-
dige Unstimmigkeiten durch die Entfaltung der immanenten Konsequenz der
crocianischen Intentionen zu beseitigen. Auf diese Weise durfte sich Antoni
fir einen Anhinger secines Lehrers halten, ohne doch in der unfruchtbaren
Haltung des Nachbeters zu erstarren. Antoni lehnte mit Recht die Unterschei-
dung von Liberalismus und «liberismo» ab, die Croce vorgenommen hatte,
im Glauben, daB3 die Freiheit des Geistes verwirklicht werden kdénne unter der
Herrschaft von beliebigen 6konomischen oder politischen Systemen. Antoni
folgte hier den Vorbehalten, die Luigi Einaudi vorgebracht hatte. Er recht-
fertigte sie philosophisch. Im Zuge der Beschiftigung mit Hegels Begriff der
Dialektik und der Hegelschen Philosophie der Geschichte gelangte Antoni zur
Uberzeugung, daBl Croces Begriff von der Dialektik der Gegensiitze nichts zu
tun habe mit Hegels Dialektik des Widerspruchs. Antoni dringte demgemal3
auf eine Losung der Croceschen Philosophie des Geistes aus dem Rahmen des
Hegelschen Systems. Damit kam allerdings nur ein Prozell zu seinem Ende,
den Croce selbst eingeleitet hatte, als er 1906 die grofB3e, beriihmte Abhandlung
tiber das Tote und das Lebendige in der Philosophie Hegels veroffentlichte.
Antonis ausgezeichnete Consideragioni su Hegel ¢ Marx (1946) und vor allem
sein Commento a Croce (195 5)2 vereinigen die im Laufe vieler Jahre entstandenen
Untersuchungen, die schlieBlich dazu beitrugen, dal Croce — wie ein zuver-
lassiger Schiiler versicherte — zwei Tage vor seinem Tode erklirte, er habe
sich in der Deutung Hegels geirrt. Das menschlich groBartige Eingestindnis
«Io ho sbagliato I'interpretazione di Hegel» wire dann der Abschluf} einer
mehr als sechzig Jahre umfassenden, mit bewundernswerter Kraft gefiihrten
Auseinandersetzung. Das dritte Problem schlieBlich, das Antoni zur kritischen

Auseinandersetzung mit Croce veranlaBte, ist bestimmt durch die Idee der
Individualitit.

Die Lisung von Hegel

Croces Philosophie des Geistes ist eine Philosophie, die es uns méglich machen
soll, die Geschichte zu begreifen und zu bewerten. Diese Absicht verbindet sie
mit Hegel. Croces Philosophie des Geistes verneint es aber mit dullerster Ent-
schiedenheit, eine Philosophie der Geschichte zu sein. Durch diese Absage
vollzieht sie die unmiBverstindliche Scheidung von Hegel. «Die Vernachlissi-
gung des Momentes des Mysteriums — und das Leben des Geistes selbst ist das
ewige Wunder — ist die innerste Ursache fir den Irrtum der sogenannten Ge-
schichtsphilosophie, die sich anmaBt, den Plan der Vorsehung wiederzugeben
und die Formel fiir den Fortschritt zu definieren. In diesem Versuch — heiB3t

2 Besprochen von Fernand-Lucien Mueller, Aprilheft 1957, S. 90/92.



es weiter in Croces ,Filosofia della Pratica® — macht sie sich die vergebliche
Miihe, das Unendliche in das Endliche einzuzwingen und jene Evolution an
jenem Punkte als beendet zu erkliren, den sich einzubilden ihr beliebt, den aber
nicht einmal der universale Geist festlegen kann, weil er sich selbst dabei ver-
leugnen miilte.» Fiir Croce kann die Philosophie nie am Ende sein. Denn
«alle Philosophie bezieht sich auf die sogenannten Voreingenommenheiten
eines geschichtlich bestimmten Augenblicks». Als eine «filosofia delle umane
cose» lehnt sie die Idee der Transzendenz im Sinne von Hegels christlichem
Platonismus ab. :
Was von Hegel zunichst erhalten blieb, war der Gedanke der Dialektik.
Aber es stellte sich heraus — und das gezeigt zu haben, muB als das Verdienst
Antonis bezeichnet werden —, dal Croce und Hegel unter Dialektik nicht das-
selbe begriffen. Fiir Croce hat der Geist eine dialektische Struktur, das bedeu-
tet: der Geist verfiigt iiber vier autonome Funktionen — die Kunst, das lo-
gische Denken, die Moralitit und die Okonomie. Diese Funktionen konsti-
tuieren die authentischen Gegensitze zwischen schon und hiBlich, wahr und
falsch, gut und bose, niitzlich und schidlich. Der Irrtum Hegels hitte dann
darin bestanden, daBB Hegel die Unterscheidung der autonomen Formen des
Geistes bestreitet. Es 148t sich in der Tat nicht leugnen, daB fir Hegel das ab-
solute Wissen als das Wissen des Absoluten alle jene Gestalten des Geistes
tberwindet, in denen das Absolute nur im Gefiihl empfunden oder im Bild
angeschaut wird. An die Stelle der autonomen Formen des Geistes tritt eine
zeitliche Folge und eine Rangordnung eben dieser Formen, nach welcher das
philosophische Wissen die iibrigen Manifestationen des Geistes aufhebt, indem
es sich selbst als die hochste und letzte Darstellung des Geistes begreift. Kunst
und Religion — um nur ein Beispiel zu nennen — kann es, wenn der Geist
einmal die Stufe des absoluten Wissens erreicht hat, nicht mehr geben. Denn
der Wissende hat es nicht nétig, das Absolute in der Gestalt der Religion oder
des Kunstwerkes zu verehren. Religion und Kunst haben den Charakter der
Vorliufigkeit, weil sie in wortlichem Sinne unangemessen sind, unangemessen,
da das Absolute fordert, da3 es gewulBt werde. Die Philosophie als das Wissen
des Absoluten widerspricht der Darstellung des Absoluten in Religion und
Kunst. Die Philosophie widerlegt Religion und Kunst als Unwahrheit oder als
Gestalten, denen nur eine bedingte, iiberholbare Wahrheit zukommt. Die Dia-
lektik des Widerspruchs und der Wiederlegung, die Hegel auch auf die Natur
anwandte, war es auch, die Goethe einmal gegen Hegel aufbrachte. In der
Vorrede zur «Phinomenologie des Geistes», nicht in der zur «Wissenschaft
der Logik », wie Goethe meinte, war zu lesen, da} die Frucht die Bliite « wider-
lege», dal3 «durch die Frucht die Bliite fiir ein falsches Dasein der Pflanze er-
klirt» werde — was Goethe in einem Brief vom 29. November 1812 zu dem
emporten Ausruf veranlafite: «Es ist wohl nicht méglich, etwas Monstroseres
zu sagen. Die ewige Realitit der Natur durch einen schlechten sophistischen

64



SpaB vernichten zu wollen, scheint mir eines verniinftigen Mannes ganz un-
wiirdig. »

Die Idee der Individualitit

Croce legte sich zwar Rechenschaft dariiber ab, daB wenige Begriffe in der Bil-
dung des neuzeitlichen Denkens eine derart revolutionire Wirkung und schop-
ferische Kraft entfaltet haben, wie die Idee der Individualitit. Um so gespann-
ter wird man Croces Bestimmung dieses Begriffes entgegensehen. Eine nach-
haltige Enttduschung bleibt einem indessen nicht erspart. Denn die Individuali-
tit wird — wie Antoni zutreffend bemerkt — in den giinstigsten Fillen zuriick-
gefihrt auf die «Vitalitit der Bediirfnisse und Impulse». In der «Philosophie
der Praxis» definierte Croce die Individualitit als «einen Komplex von mehr
oder minder dauerhaften und innerlich zusammenhingenden Gewohnheiten ».
Das tief Unbefriedigende dieser Reduktion der Individualitit auf die «abiti
vitali», auf die Gesetzlichkeiten der Biologie also, hingt selbstverstindlich mit
dem Geistbegriff Croces zusammen. Die rein formale Struktur des Geistes be-
steht nach der urspriinglichen Lehre in vier autonomen, voneinander scharf
- unterschiedenen Funktionen — der Kunst als der Einheit von Impression und
Expression, des Denkens in den logisch reinen Begriffen, der Moralitit als dem
Wollen des Universalen und der Okonomie und Politik als der auf die Ver-
wirklichung des Niitzlichen bezogenen Aktivitit. Diesen vier Funktionen ent-
sprechen vier Paare von Gegensitzen, wodurch das Schone dem HiBlichen,
das Wahre dem Falschen, das Gute dem Bésen und die Lust dem Schmerz ent-
gegensteht. Wenn man nun mit Croce den «Akt des Denkens », den Geist also,
bestimmt als «die apriorische Synthesis, durch welche die Identitit und die
Verschiedenheit zwischen dem Subjekt und dem Pridikat, zwischen dem End-
lichen und dem Unendlichen, dem Relativen und dem Absoluten gesetzt und
bestatigt wird», dann muB3 zwangsliufig die Frage entstehen, woher denn
eigentlich das Besondere, das Einzigartige, das doch alles Geistig-Geschicht-
liche, ja selbst das Natiirliche auszeichnet, komme. Der Geist selbst als formale
Struktur kann es nicht hergeben. Wie sollte er auch, denn er ist nur wirklich
in der Konkretion des Hier und Jetzt. Was aber ist das, worin er sich konkreti-
siert und aktualisiert? Wenn etwa geantwortet wird, das «attuarsi» sei immer
ein «individuarsi», so hitte man doch wohl immer noch nicht den Grund
erkannt, welcher bewirkt, dal der identische Geist mit seinen ewigen Kate-
gorien des Schonen, Wahren und Guten eine individualisierte, geschichtliche
Gestalt annimmt. Liegt dieser Grund im Geiste selbst? Oder liegt er aulerhalb
des Geistes, im Naturhaften also, was Croces Meinung, wonach die Individuali-
tit in den «duraturi e coerenti abiti» besteht, vermuten liBt? Dann wire In-
dividualitit das Zufillige, das Kontingente, das der eigentlichen, geistigen

65



Notwendigkeit entbehrt? Die «reinen» Begriffe des Schonen und Wahren, des
Guten und Niitzlichen sind, wie Antoni durchaus im Sinne Croces ausfiihrt,
«die konstitutiven Formen, die ewigen Kategorien der geistigen Realitit».
Als solche sind sie zwar notwendige Elemente des Geistes, als solche sind sie
aber auch leer und abstrakt. Das wiirde — man kann daran kaum zweifeln —
zur Folge haben, daBl zum allgemeinen, formal identischen Geist etwas hinzu-
kommen muB, damit individualisierte Lebendigkeit entsteht. Wer sich die Be-
deutung der in Frage stehenden Entscheidungen klarmachen will, tut gut, sie
auf dem Gebiete aufzusuchen, wo ihre Bewihrungsmoglichkeit mit Hinden
zu greifen ist — im ganzen Bereiche der Kiinste—, wobei die Musik allerdings
merkwiirdigerweise ausgeschlossen bleibt, weil sie in Croces Asthetik nicht in
Erscheinung tritt und (nach einer ironischen Feststellung, die Hermann Lotze
1868 in seiner « Geschichte der Asthetik in Deutschland » macht) auch selten
zu den Lieblingen deutscher Philosophen gehort hat. Ob eine Gemeinschaft
Tempel baut, wie die Griechen, oder Kathedralen, wie die germanisch-
romanischen Voélker des Mittelalters, dafiir kann nach Croce — streng ge-
nommen — der Grund im geschichtlich Kontingenten liegen, nicht aber im
Geiste selbst, der allein dadurch ausgezeichnet ist, daB3 er die Forderung der
Schonheit aufstellt und ihr Nachachtung zu verschaffen sucht. Warum
ist die Farbskala des spiten Tizian von der Raffaels verschieden? Hat das aus-
schlieBlich mit der Verschiedenheit der 6rtlichen und zeitlichen Umstinde zu
tun, oder mull man nicht vielmehr annehmen, daB sich darin auch eine durch
den Geist selbst bestimmte Differenz offenbart? Wenn man nicht leugnet, daB3
es zu verschiedenen Zeiten und bei verschiedenen geistigen Gemeinschaften
verschiedene Konzeptionen des Raumes gibt, hat man dann auch anzuerken-
nen, daf} diese Verschiedenheit bedingt ist durch die letztlich im Biologischen
begriindeten Bedirfnisse und Antriebe? Croce sucht sich selbstverstindlich
aus diesem Dilemma zu befreien. Er konnte sich Hilfe versprechen von seiner
Behauptung, daf3 das gegliickte Kunstwerk nichts anderes als einfach schon,
die vollkommene #sthetische Schoépfung immer klassisch sei. Fiir Benedetto
Croce gibt es im eigentlichen Sinne des Wortes nur klassische Kunst. Die Un-
terschiede der Stile spielen in seinem System der Asthetik, wenn iiberhaupt,
dann bloB eine ganz untergeordnete Rolle.

Man kann die begriindete Ansicht vertreten, dafl sich in Croces eigentim-
licher Naturalisierung der Individualitit — sehr seltsamerweise — die Nach-
wirkung Hegels geltend macht. Der kluge und besonnene Johann Hermann
Fichte wenigstens erklirt in seiner hochst bedeutenden und ganz zu Unrecht
fast vergessenen «Anthropologie» (1855), daB fiir Hegel der Geist «an sich
ein allgemeines individualititsloses Wesen» (§ 55) und «das individualisie-
rende Moment am Geiste» «lediglich seine Verflechtung mit der Natiirlich-
keit» sei (§ 57). Demgegeniiber vertritt der jiingere Fichte — und er steht da-
mit in der gefestigten philosophischen Uberlieferung, die von Platon, iiber

66



Plotin, Duns Scotus, Nicolaus von Kues in die Neuzeit reicht — die Meinung,
«daB von der geistigen Eigentiimlichkeit aus die leiblich-organische Seite des
Menschen individualisiert wird, nicht umgekehrt» (§ 62). Die Schwierigkeiten,
denen Croces Philosophie des Geistes begegnen muBte, lassen sich nicht besser
umschreiben, als es bei Johann Hermann Fichte geschieht. Guido de Ruggiero
machte sie gegen Croce in genau gleichem Sinne geltend.

Dentsche Geistesgeschichte

Antoni besaB ein urspriingliches Verhiltnis zur deutschen Sprache und Kultur.
Zwei seiner gegliicktesten Biicher gelten denn auch der deutschen Geistesge-
schichte. Dallo storicismo alla sociologia (1940) und La lotta contro la ragione (1942),
von denen Walter Goetz in vorziiglicher Ubersetzung deutsche Ausgaben ver-
anstaltet hat, bezeugen diese Verbundenheit3. Den eigentlichen Gegenstand
von Antonis philosophischer Arbeit bildet das Verhiltnis des geschichtlichen
BewuBtseins zu den Ideen des Natur- und Vernunftsrechts. Was ihn beschif-
tigte, war einmal der Nachweis, daB3 der richtig, das heiB3t der im Sinne Croces
verstandene Historismus nichts zu tun hat mit dem erkenntnistheoretischen
und ethischen Relativismus, den der Historismus eines Dilthey oder Troeltsch
fiir unvermeidlich hielt. Und dann — als zweite Aufgabe — untersuchte Antoni
den Sinn und die Grenzen der Naturrechtsvorstellung. Diesem Vorhaben ist
auch das letzte Buch gewidmet — «La restaurazione del diritto di natura»
(1959)-

Wihrend der zweite Band die Grundlagen des deutschen Historismus —
die Uberlieferungen der Schweizer Freiheiten, die Uberlieferungen der Stinde
des Heiligen Rémischen Reiches und die Uberlieferungen der protestantischen
Geistigkeit — darlegt und priift, wie, wann und warum der deutsche Geist sich
gegen die kartesianische Vernunft wandte und sie durch eine neue, die histo-
rische Vernunft zu ersetzen versuchte, will der erste Band zeigen, daB3 sich von
Dilthey iiber Troeltsch und Meinecke bis zu Max Weber und Heinrich Wolf-
lin eine Bewegung vollzieht, die man als die Krise des Historismus bezeichnen
kann. In dieser Bewegung, die durch Gestalten von verschiedenartigster gei-
stiger Herkunft und Prigung reprisentiert wird, offenbart sich fiir Antoni der
Ubergang von den durch den Historismus gestellten Problemen in die typolo-
gische Soziologie. Dieser ProzeB liefert Antoni die Rechtfertigung des Vor-
wurfes, dafB} alle Versuche, mit der Konstruktion von Typologien und Gesetz-
lichkeiten des geschichtlichen Lebens der Mannigfaltigkeit und der Wandel-
barkeit des geschichtlichen Lebens auf den Leib zu riicken, nicht anderes
bedeuten als ein Vorrat an der Geschichte oder — was dasselbe ist — am

8 Besprochen von Leonhard v. Muralt, Dezemberheft 1951, S. 563/564, und Dezem-
berheft 1952, S. o1 /60oz.

67



geistigen Leben selbst. Das Streben nach Typologien, wie es sich bei Dil-
they, der in den Spuren Trendelenburgs wandelt, in der Festlegung von drei
Weltanschauungsformen ankiindigt, ist die Folge der Absicht, die schein-
bar verhingnisvollen Konsequenzen des Historismus einzudimmen. Wenn
sich nimlich jede Philosophie, Weltanschauung und Religion als geschicht-
lich bedingt erweist, so mul — wie Dilthey klagt — «eine furchtbare An-
archie des Denkens» die notwendige Begleiterscheinung der Historisierung
der Vernunft sein. Wie konnte diese Anarchie der Uberzeugungen, die sich
selbstverstindlich in der Asthetik und Ethik ebenso sehr duBerte wie in der
Staats- und Rechtslehre, gemeistert oder — wie man zu sagen liebte — iber-
wunden werden? Es schienen sich zwei Auswege anzubieten, die zu begehen
wissenschaftliche Redlichkeit verantworten dutfte und die zugleich die Bediirf-
nisse des Gemiites zufriedenzustellen versprachen: man kreierte Typen aller
Art — Weltanschauungstypen, seelische Typen, Stammestypen, Kulturtypen,
dsthetische Typen und — schlimm genug — Wahrheitstypen. Man glaubte
durch dieses Verfahren Werte, Denkformen, religiése Verhaltensweisen und
organisatorische Systeme bestimmten gesellschaftlichen Gebilden zuordnen zu
koénnen. Der zweite Ausweg bestand in der Konstruktion von verschiedenen,
blockartig zusammengefalten geistigen Erbmassen, aus denen sich die Kultur
des Abendlandes aufbauen sollte und von denen man behauptete, dal3 sie zu
seiner Erhaltung und Entfaltung notwendig seien. Troeltsch nannte dieses
Vorgehen «Geschichte durch Geschichte iiberwinden». Die bittere Enttiu-
schung blieb nicht aus. Denn man erreichte mit Hilfe der Typologien nur eine
graduelle, nie aber eine grundsitzliche Uberwindung der Anarchie des Den-
kens. Und dann pflegte die Typologie bei der Verifizierung am konreten
Fall in eigentimlicher, aber unvermeidlicher Weise zu versagen: schon ist ein
Kunstwerk in letzter Instanz unter keinen Umstinden, bloB weil es einem Ty-
pus geniigt. Und im Grunde genommen wehrt sich jedermann kriftig und mit
Recht dagegen, eine Handlung als gut zu bezeichnen, nur sofern sie der er-
warteten typischen Reaktionsart gemilB verlduft. Das wirkliche Individuum ist
eben immer mehr als ein Typus. Das fiir sein materielles und geistig-seelisches
Leben Entscheidende wird davon, da8 es einem Typus angehort, gar nicht be-
riihrt. « Diminuire I'individualita — sagt einmal Antoni sehr schon — signi-
fica colpire nella sua unica radice la vita morale. » In dieser Einsicht liegt wohl
ein Grund fiir die spit einsetzende michtige Nachwirkung Kierkegaards und
die verhiltnismiBige Berechtigung der Reaktion des Existenzialismus. Wihlt
man dagegen den anderen Ausweg, so gerit man nicht minder in ein undurch-
dringliches, dornenvolles Gestriipp, das den Durchbruch zum ersehnten Ziel
verhindert. Wie sollen denn diese einzelnen Bestandteile der gesamtabendlin-
dischen Erbmasse bestimmt werden? «Das Christentum», «die Antike», «das
Mittelalter» gibt es nicht. Und in diesem Sinne kann es auch keine Reforma-
tionen und Renaissancen geben, durch welche das urspriingliche Christentum

68



und die unverfilschte Antike wiederbelebt und erhalten werden konnten.
Troeltsch — um nur ein Beispiel zu nennen — unterscheidet den Altprotestan-
tismus vom Neuprotestantismus, und es bleibt — wie Antoni eindriicklich
nachweist — sehr problematisch, worin das verbindende Element zu finden
wire. Einen Hohepunkt bildet die meisterhafte Analyse Max Webers.

In Carlo Antoni haben wir einen redlichen Denker, einen vorziiglichen
Schriftsteller, einen guten Freund verloren. Die Reihen derer, die fiir eine frei-
heitliche Ordnung des Staates kimpfen, beklagen den Verlust eines tapferen,
minnlichen Geistes. Er wiirde uns zurufen: «Serrez les rangs.»

Hans Barth

Mommsens Romische Geschichte

ERNST MEYER

Theodor Mommsens Romische Geschichte ist innerhalb der neueren Ge-
schichtsschreibung eine einzigartige Erscheinung. Es ist jetzt etwas iiber ein
Jahrhundert verflossen, seitdem die drei Binde der eigentlichen Rémischen
Geschichte in den Jahren 1854—1856 erschienen, von denen die ersten beiden
in Zurich ausgearbeitet wurden, als Mommsen Professor fiir Romisches Recht
an der Universitit war (1852—1854). Nur die zweite, schon 1856/57 erschie-
nene Auflage wurde vom Verfasser in groBBerem Umfange neu bearbeitet, teil-
weise umgeschrieben und erginzt. Seitdem ist der Text dieser Romischen Ge-
schichte, zu der als anders gearteter Nachziigler 1885 noch der fiinfte Band,
«Die Provinzen von Caesar bis Diocletian», hinzukam, in allen folgenden
Auflagen so gut wie ganz unverindert geblieben, abgesehen von ganz verein-
zelten kleinen Nachtrigen und Hinweisen auf neuere Funde. Und trotz allen
gewaltigen Fortschritts in der Forschung, trotz aller umstiirzenden Vorginge
in der Geschichte der europiischen und auBereuropiischen Menschheit, trotz
aller Wandlungen unseres Geschichtsbildes und unserer Geschichtsauffassung
hat diese vor einem Jahrhundert geschriebene Rémische Geschichte kaum et-
was von ihrer Lebenskraft und Wirkung eingebiiBt. Neun und fiir den ersten
Band zehn Auflagen erschienen in zunichst rascher Folge noch zu Lebzeiten

69



	Carlo Antoni zum Gedächtnis

