
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 39 (1959-1960)

Heft: 12

Artikel: Gottfried Kellers "Sieben Legenden"

Autor: Wiesmann, Louis

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-161005

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-161005
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


GOTTFRIED KELLERS «SIEBEN LEGENDEN»

VON LOUIS WIESMANN

Gottfried Kellers Legende «Die Jungfrau als Ritter» macht uns
mit dem Träumer Zendelwald bekannt, der in seiner Phantasie die
herrlichsten Schicksale erlebt, jedoch nichts unternimmt, sein Glück auch
wirklich zu erobern. Da geht eines Tages der Bericht in die Lande aus,
die reiche und wunderschöne Bertrade, die er verschwiegen liebt, wolle
ein Turnier veranstalten und dem Sieger ihre Hand reichen. Auf seinem
langen Ritt zu ihrer Burg träumt sich Zendelwald wieder in lauter schöne
Abenteuer hinein, statt sie wirklich zu bestehen, ja kurz vor der Ankunft
am Turnierplatz schläft er in einer Kapelle ein, in die er zum Beten
eingetreten ist. Da steigt die Jungfrau vom Altar herunter, erscheint in seiner
Gestalt auf dem Kampfplatz, erringt den Sieg, gewinnt die Burgherrin
und unterhält sich mit ihr an der Festtafel mit großer Freundlichkeit.
Unterdessen ist der echte Zendelwald aufgewacht und herbeigeeilt, und
er beschaut reuevoll das Glück, das er hätte gewinnen können. Doch wie
erstaunt er, da er sich selbst in der Gestalt eines Doppelgängers neben der
Braut sieht. Auf der Stelle nähert er sich dem Paar. Da verschwindet die
Jungfrau Maria, und er kann als der wirkliche Zendelwald den
vorgetäuschten ersetzen. Das Gespräch mit Bertrade geht dann genau so vor
sich, wie es in seinen Träumen einmal vorgekommen ist : seine poetischen
Wunschvorstellungen treten ihm unversehens als Wirklichkeit entgegen.
Auch er selbst entspricht jetzt dem Wunsch-Ich, das er von sich entworfen

hat, da alles Zaudern und alle Blödigkeit von ihm abfallen und er ein
würdiger Gatte der angesehenen Burgfrau wird.

In dieser Erzählung verwandelt sich ein Mensch zu dem Ich, das in
ihm angelegt, aber noch nicht verwirklicht ist. In der Legende «Eugenia»
nennt das Keller das «ursprüngliche innere Wesen», und Eugenia
erschaut dieses ihr «besseres Selbst» in einer Idealstatue, die ein
Bildhauer von ihr geschaffen hat1. Zu diesem wahren Ich, das in ihr angelegt
ist, muß sie sich erst noch entwickeln.

Die Zendelwald-Legende erinnert an «Kleider machen Leute». Auch
Wenzel Strapinski ist ein Träumer und würde gern etwas Vornehmeres
darstellen. Ihm spielt das Schicksal ebenso plötzlich wie dem Ritter
Zendelwald die Grafenrolle zu, aber diesmal als Versuchung. Er läßt sich

von den Bewohnern des Städtchens Goldach, die ihn für einen polnischen
Grafen halten, wie ein solcher empfangen und nimmt ihre ausgiebige
Gastfreundschaft widerstandslos entgegen. Der Glanz seiner Rolle
verführt ihn zum Betrug. Es kommt sogar zur Verlobung mit einer reichen
Bürgerstochter; aber diese Verlobung ist die Falle, die ihm zum Ver-



hängnis wird. Es sind die Seldwyler, die ihn entlarven. In einer
revueartigen Inszenierung, welche sie vor den Goldachern zum besten geben,
erscheint ein Doppelgänger des vermeintlichen Grafen und zeigt diesen
in seiner wirklichen Gestalt, der eines armen Schneidergesellen.
Strapinski schleicht stumm davon und entfernt sich in die Winternacht. Von
Scham und Müdigkeit überwältigt, legt er sich bei scharfer Kälte in den
Schnee und schläft ein. Er müßte erfrieren, wenn ihn nicht Nettchen, die
enttäuschte Braut, suchen ginge, auffände und wieder wachriebe. Nettchen

und Wenzel sprechen sich aus, und da die Braut erkennt, daß der
Schneider besser ist, als er zunächst schien, verlobt sie sich jetzt erst aus
vollem Herzen mit ihm. Sie und Strapinski haben zu ihrem wahren Wesen
gefunden und sind fortan imstande, sich in einem tüchtigen Leben zu
bewähren.

Die Entsprechungen mit der Zendelwald-Legende liegen auf der
Hand. Der arme Ritter und der mittellose Schneider träumen von einem
besseren Los, und dieses Glück wird zunächst einem Doppelgänger ihrer
selbst zuteil. Der Doppelgänger ist in « Kleider machen Leute » Strapinski
selbst in seiner Grafen- und Liebhaber-Rolle, in der Legende die Jungfrau

in der Gestalt Zendelwalds. Doch der Ausgang ist verschieden.
Strapinski muß den Betrug mit schwerer Schande büßen und geht
beinahe zugrunde, verwandelt sich dann aber zu einem tüchtigen Schneidermeister.

Dem trägen Zendelwald bleibt die heilbringende Erschütterung
erspart, die der Pädagoge Keller seinem Schneider beschert. Die
Doppelgängergestalt seiner Glücksträume muß sich nicht «wie eine schwache
Seifenblase auflösen2», sondern er darf in sie hineinschlüpfen, ja er
nimmt als das wirklich gewordene Ideal-Ich seiner Träume alle
Eigenschaften jener Kellerschen Menschen an, die auf Grund bitterer
Erfahrungen ihre Träumereien von sich geworfen haben, und bewährt sich in
Entschlossenheit und Tatkraft. Der Weg zu seinem besseren Ich ist
schmerzlos und führt durch keine Krise. Im Märchenreich der Legendendichtung

darf Keller von der Realität und ihren Anforderungen absehen
und seinem Zendelwald ein unwahrscheinliches Glück in den Schoß fallen

lassen. Er kann als «der Gott Schriftsteller mit der schicksalverleihenden

Feder3», wie er Gotthelf einmal nennt, ganze Glückswelten erfinden,
«wie die bittre Erde sie nicht hegt4». Zendelwald bekommt so gut wie
alles, was Keller an Wunschvorstellungen auszuhecken liebt : eine zier-
volle Frau, großen Reichtum, Ansehen, die Kraft sittlicher Bewährung,
kurz Glanz nach außen und ein gutes Gewissen nach innen.

Noch wolkenloser entfaltet sich das Traumreich des «Tanzlegend-
chens». Musa ist ein frommes Kind, tanzt aber leidenschaftlich gern.
Eines Tages, da sie vor dem Altar der Mutter Gottes einige Tanzschritte
ausführt, hört sie eine himmlische Musik und erblickt den Propheten
David, der tanzend ihre Figuren ergänzt. Er erklärt dem Mädchen, wenn
es sich in Zukunft stillehalte, werde es im Jenseits ewig zu herrlicher



Musik tanzen dürfen. Musa will sich diese Seligkeit verdienen und läßt
sich, da sie sonst ihre Glieder nicht beherrschen könnte, mit Ketten an
ein Lager von Moos fesseln. Nach wenigen Jahren stirbt sie und wird zu
ewiger Tanzlust entrückt.

Im Himmel wird gerade ein großes Fest gefeiert, zu dem auch die
neun Musen aus Griechenland geladen sind. Die Griechinnen wollen sich
für die Gastfreundschaft mit einem Gesang bedanken, üben ihn ein und
lassen ihn bei einem späteren Fest unvermutet erschallen. «Aber in diesen
Räumen klang er so düster, ja fast trotzig und rauh, und dabei so
sehnsuchtschwer und klagend, daß erst eine erschrockene Stille waltete, dann
aber alles Volk von Erdenleid und Heimweh ergriffen wurde und in ein
allgemeines Weinen ausbrach. Ein unendliches Seufzen rauschte durch
die Himmel. » Sämtliche anwesenden himmlischen Heerscharen begehren
auf die Erde zurück, und erst das Eingreifen der «allerhöchsten Trinität
selber» stellt «mit einem langhinrollenden Donnerschlage» die Ruhe
wieder her5.

Tod und Auferstehung

Das «Tanzlegendchen » ist ein Sammelbecken verschiedener Hauptmotive

von Kellers Dichtung. Das erste ist das Sterbelager Musas.
Etwas ähnliches haben wir schon in « Kleider machen Leute » angetroffen,
wo Strapinski im Schnee beinahe erfriert, ehe er sich zu seinem besseren
Ich verwandelt und zum Glück aufersteht. Keller hat diesem Motiv, das

zu seinen wichtigsten gehört, den Namen des lebendig Begrabenseins
gegeben. Wir kennen es aus dem bekannten Zyklus von Gedichten mit
dem Titel «Lebendig begraben», aus vielen andern Gedichten und auch
seinen meisten erzählenden Werken. So ist Pankraz der Schmoller im
Zorn von zu Hause fortgelaufen in die weite Welt und verharrt so lange
in seinem Schmollen, bis er nach vielen Jahren eines Tages ohne Waffen
einem Löwen gegenübersteht und stundenlang reglos ausharren muß,
um nicht aufgefressen zu werden. Endlich erlösen ihn zwei Soldaten aus
seiner mißlichen Lage. Während des langen Starrseins schwört er, sofern
er davonkomme, wolle er «umgänglich und freundlich werden, nach
Hause gehen und sich und andern das Leben so angenehm als möglich
machen6». Tatsächlich zieht er nach Seldwyla zu Mutter und Schwester
zurück und bricht sein langes Schmollen.

In den «Mißbrauchten Liebesbriefen» ist es der Schulmeister
Wilhelm, der sich in langer Wartezeit verwandeln muß. Nach seiner Torheit
mit den Liebesbriefen zieht er sich in ein einsames Rebhäuschen zurück
und leistet dort tüchtige landwirtschaftliche Arbeit. Einst hat er sich in
jede holde Frauensperson augenblicklich verliebt; jetzt aber verschmäht
er das schöne Geschlecht. Sein Graberlebnis beginnt, nachdem der Winter
eingefallen ist. «Er wurde bald eingeschneit und sah sich einsamer als

120;



je. » In Eis und Schnee wird das Häuschen zu einem verzauberten
Märchenaufenthalt. «Es glitzerte und leuchtete wie lauter Kristall und
Silber.» Hier verbringt er seine Tage wie ein «rechter Einsiedel», ein
«Heiliger, der, von Reue über irgend einen geheimnisvollen Fehltritt
ergriffen, sich auf außerordentlichem Wege zu helfen sucht, in die Einsamkeit

geht und ein ungewöhnliches Leben führt7». Wir sind mitten in die
Legendensymbolik geraten, und ich möchte hier einen kleinen Exkurs
über Eis, Licht und Klarheit als Sinnbilder der Läuterung bei Keller
einfügen.

Die Läuterung in der Reinheit des Winters, die wir schon in Strapin-
skis Schicksal flüchtig berührt fanden, ist bei unserm Dichter nicht selten.
So wird am Schluß des «Apothekers von Chamonix» dem gestorbenen
Heinrich Heine eine Gletscherzacke als Aufenthalt zugewiesen, aus der
eben eine gereinigte Sünderin entlassen wird. Durch die «klare
Wohnung» scheint «groß und glänzend» der Morgenstern und zeichnet den
Umriß der Büßerin in das «reine Prisma der gefeiten Himmelswasser».

Ohne deren Lauterkeit
Nur um einen Hauch zu trüben,
Schwebt darin das Lichtgebilde
Gleich dem Umriß eines Engels8.

Zur reinigenden Kraft des Eises gesellt sich hier wie bei Wilhelms
Rebhäuschen die des Lichts. In einem frühen Gedicht läßt Keller die
Sonne ausrufen, sie wolle die Herzen der Menschen durchleuchten,
reinigen und jeden Schaden mit ihrem goldnen Faden verweben («Gruß der
Sonne»). Allbekannt sind die Eingangsverse des Gedichts «Eidgenossenschaft

» :

Wie ist denn einst der Diamant entstanden
Zu unzerstörlich alldurchdrungner Einheit,
Zu ungetrübter, strahlenheller Reinheit,
Gefestiget von unsichtbaren Banden?

In diesem Kristall, der mit dem lautern Eis verwandt ist, bleibt alles
Dunkle «fest umschlossen und gebannt». Es ist auch an den Herrn Reinhart

des «Sinngedichts» zu erinnern, der aus dem Dunkel seiner
Gelehrtenstube in die freie Natur hinauszieht und das Lichtwesen Lucie
gewinnt, nachdem er von seiner asketischen Lebensweise gründlich
geheilt worden ist. Die Zeit vor seiner Heirat nennt er «ante lucem», vor
Tagesanbruch10.

Die Läuterung zu Glanz und Klarheit wird also auch dem Schulmeister

Wilhelm zuteil. Die Vorstellung ist christlichen Ursprungs, und wir
ahnen, daß Keller zu seinen Legendenstoffen nicht nur aus spielerischer
Dichterlust gekommen ist, sondern weil seine christlichen Anfänge auch
in seine von der Philosophie Feuerbachs bestimmten Jahre hinüberrei-

1204



chen. Er hat den Gedanken der Läuterung in seine Diesseitsreligion um-
geschmolzen und ihr als Ziel nicht die jenseitige Verklärung zugewiesen,
sondern die sittliche Bewährung auf dieser grünen Erde. Deshalb hat er
seinen Legenden das Antlitz «nach einer andern Himmelsgegend
hingewendet, als nach welcher sie in der überkommenen Gestalt schauen11».
Die Verbindung zu den Novellen ist im Reinigungs- und Bekehrungsmotiv

gegeben. Wo sich ein Kellerscher Mensch entscheidend bessert,
läßt er Flunkerei und Torheit fahren und beginnt ein Leben der Wahrheit,
Klarheit und Tüchtigkeit.

Dieser Zusammenhang zwischen Kellers Novellen und seinen Legenden

ist in den «Mißbrauchten Liebesbriefen» besonders eng. Nicht nur
ist Wilhelm ein büßender Einsiedler, der im Geruch der Heiligkeit steht,
sondern es bleibt ihm auch das Legendenschicksal einer gehörigen
Versuchung nicht erspart. Gritli, um dessentwillen er seine Torheit mit den
Liebesbriefen begangen hat, liebt ihn verschwiegen, weiß jedoch nicht,
ob auf seine Treue zu bauen sei. Da verspricht eine Freundin Hilfe. Sie
schmückt sich mit ihren schönsten Kleidern, steigt zum Rebhäuschen
hinauf und sucht Wilhelm zu berücken. Beinahe erliegt der einstige
Frauenverehrer den Verführungskünsten der «spukhaften» Frau12, und
daß er widersteht, will bei einer Kellerschen Gestalt nicht wenig heißen.
Denn das Motiv der Hexerei wiederholt sich in mehreren seiner Werke
und ist nicht auf die Hexe in «Spiegel das Kätzchen» eingeschränkt.
Immerhin, der Angefochtene bleibt nur stark, weil ihm im rechten Augenblick

das Bild Gritlis vor die Seele tritt. Daß er sich in der Versuchung
bewährt, macht ihn nicht für den Himmel, sondern für die Ehe reif.
Keller kann jetzt die asketischen Monate abschließen und den Frühling
anbrechen lassen. Es ist aber vielsagend, daß Wilhelm den ersten Kuß mit
Gritli über einem Keltengrabe tauscht.

Am dichtesten ist Kellers Grabsymbolik im «Dietegen». Die bösen
Ruechensteiner verurteilen den kleinen Dietegen wegen eines nichtigen
Vergehens zum Strang; doch der Henker verrichtet schlechte Arbeit, und
der Knabe wird scheintot in den Sarg gelegt. Das reizende Mädchen
Küngolt bemerkt, daß er noch lebt, und mit ihr und ihrer Mutter darf er
in die Seldwyler Waldungen ziehen und dort wie in einem holden Märchen

zum Glück genesen. In dieser Kinderepisode sind wir näher als bisher

an das «Tanzlegendchen» gekommen, da ja auch Musa von ihrem
Todeslager unmittelbar ins Märchenglück entrückt wird. Später geht es

im «Dietegen» dann ernsthafter und bedenklicher zu. Küngolt hat mit
einem Liebestrank eine Schar Männer verhext und mittelbar einen
Totschlag verschuldet. Ihre Läuterung und Erlösung geht für Kellersche
Verhältnisse besonders langsam vor sich. Erst verlebt sie als Gefangene
ein Jahr im Haus des Totengräbers und muß sich den Sommer über sogar
in einer offenen Halle des Friedhofs aufhalten. Nach ihrer Befreiung ist
sie gebessert, aber Dietegen will nichts mehr von ihr wissen. Da gerät sie

1205



nach Jahr und Tag unvermutet auf Ruechensteiner Boden, wird sogleich
aufgegriffen, wegen jener verhängnisvollen Hexerei vor Gericht gestellt
und zum Tode verurteilt. Dietegen eilt herbei und kann sie unmittelbar
vor der Hinrichtung retten, indem er verspricht, sie sogleich zu heiraten.
So geht es ein zweites Mal von der Rieht- und Todesstätte unmittelbar
ins Glück.

In der Novelle «Ursula» endlich müssen gleich beide Hauptgestalten
das Lebendig-Begrabensein ertragen. Hansli Gyr liegt nach der Kappeier
Schlacht schwer verwundet in einem Graben und wird dort von Ursula
gefunden, seiner früheren Geliebten, die in den wiedertäuferischen
Umtrieben töricht geworden ist. Während der Schlacht hat sie sich halb
ohnmächtig in eine Wurzelhöhlung geduckt, so daß sie mit der Erde
verwachsen schien. Diese Erdsymbolik wird in der Novelle fast aufdringlich
betont. Ursula pflegt den bewußtlosen Geliebten in der Tiefe jenes Grabens

und wird von den Männern, die sie auffinden, als «Nachtschatten»
angesprochen. Worte wie «Gespenst», «Schatten», «Schatten der Unterwelt»

tauchen bei Keller auch sonst auf, wenn er die Vorstellung des

Lebendig-Begrabenseins umkreist. Nachdem der Geliebte genesen ist
und auch sie sich erholt hat, können die beiden heiraten. Ursula ist «wie
ein gesegnetes Fleckchen Erde, das alsobald wieder ergrünt, sobald nur
ein Sonnenblick... darauffällt13». So finden wir auch in dieser Novelle
die Prüfungs- und Inkubationszeit, die dem Glück vorausgeht.

Wir erkennen, daß bei den Umwandlungen von Kellers Toren zu
«wesentlichen Menschen14» die Symbolik des Scheintods zum festen
Bestand gehört und selten ausbleibt. Im «Tanzlegendchen » aber wird daraus

etwas Neues. Musa muß keine Sünde abbüßen, sondern schuldlos
erharrt sie auf ihrem Mooslager das Himmelreich. Keiner zweiten Gestalt
hat Keller eine so beglückende Auferstehung beschert; denn mit Musas
Tanzwonnen kann sich nicht einmal Zendelwalds Glück messen. Zwar
stehen in der Schätzung unseres Dichters die Erdenwonnen weit höher
als die himmlische Tanzlust, wie der Schluß des «Tanzlegendchens » zu
verstehen gibt. Dennoch liegt auf Musas Aufflug ins Jenseits ein solcher
Schimmer, daß daneben Zendelwalds Glück nicht aufkommt. Auch der
Gesang der heidnischen Musen klingt dort, wo die himmlische Muse
wohnt, zunächst «düster, ja fast trotzig und rauh» und fällt gegen die
Engelsmusik ab. Offenbar steht der gewaltigen Sehnsucht, die der weltliche

Gesang unter den Himmlischen erregt, eine genau gegenläufige
poetische Sehnsucht Kellers nach höheren Wonneräumen entgegen.

Himmlisches und irdisches Glück

Mit dem Gegensatz von himmlischem und irdischem Glück sind wir
auf ein zweites Hauptthema von Kellers Werken gestoßen. Die ein-

1206



drücklichsten Beispiele dafür finden sich im «Grünen Heinrich» und in
«Romeo und Julia auf dem Dorfe ». Anna ist unverkennbar als Legendengestalt

entworfen. Sie hat ein Stimmchen wie eine Elfe, erscheint Heinrich

wie ein verklärtes Wesen, ein «Märchen», eine «märchenhafte
Kirchenheilige », und wenn er mit ihr tanzt, ist ihm, als walze er mit einem
Engel im Paradiese. Ihr Vater ist ein gottseliger Mann und spielt auf
einer Hausorgel, die innen mit Szenen aus dem Paradies bemalt ist. Sitzt
Anna an dieser Orgel, so sieht sie aus wie eine heilige Cäcilie. Sie ist kein
rechtes Erdenwesen, sondern hat hellseherische Zustände wie eine
Auserwählte, und ihr Leib verzehrt sich zusehends. Mit dem Erwachen
entschiedener Sinnlichkeit in Heinrich muß sie sterben. Daß sie die geistige,
Judith die sinnliche Liebe verkörpert, sagt Keller ausdrücklich15. Der
Höhepunkt der Liebe zu ihr wird im Teilspiel erreicht. Dort reitet Heinrich

im Sonnenschein eines Vorfrühlingstages mit ihr durch den lautlosen
Glanz weitgedehnter Hügelzüge. Wie sie in einen Wald eindringen, ist
es, als träten sie «im Traume in einen geträumten Traum16». Zuletzt
jedoch zerstören die beiden jungen Menschen ihr Glück durch eine allzu
heftige Umarmung. Bei der Heidenstube, einer Flußvertiefung, die einst
einer ganzen Heidenfamilie zum Grab geworden ist, küssen sie sich und
erschrecken dann plötzlich über ihre Leidenschaft. Fortan tritt diese
Liebe für Heinrich in den Hintergrund. Es ist symbolisch gemeint, daß
das Legenden- und Märchenglück ausgerechnet an einem heidnischen
Orte zu Ende geht. Kurz nachher verändert sich die Szenerie. Ein starker
Föhnwind erhebt sich und fährt rauschend in die Baumkronen. Damit
bereitet Keller das Auftreten der hochsinnlichen, heidnischen Judith vor.
Nach einem großen Volksfest mit wogendem Gesang am vorchristlichen
Fastnachtsfeuer wird sich Heinrich zu ihr gesellen und an ihrer Brust
ahnen, welch tiefes Glück in der Liebe zu einem reifen Weibe liegt.

Gleich ist der Ablauf in « Romeo und Julia auf dem Dorfe ». Sali und
Vrenchen ergehen sich stundenlang in sittsamem Wandeln über stille,
besonnte Felder und Höhen, bis sie zu den Jahrmarktsbuden einer Kirchweih

kommen. Dort kauft Sali seinem Liebchen ein Lebkuchenhaus.
«Vrenchen, welches andächtig und wehmütig sein Liebeshaus trug, glich
einer heiligen Kirchenpatronin auf alten Bildern, welche das Modell eines
Domes oder Klosters auf der Hand hält, so sie gestiftet; aber aus der
frommen Stiftung... konnte nichts werden17. » Diesmal tritt jedoch nicht
eine Judith auf, sondern es ist Vrenchen selbst, das sich verwandelt. Die
beiden armen Kinder sind gegen Abend zu einer abgelegenen Tanzstätte
gelangt, die das «Paradiesgärtlein» genannt wird. Dieser Ort ist
ursprünglich tatsächlich ein Haus gewesen, dem die Himmelssymbolik den
Stempel aufdrückte. Auf der Dachterrasse, die als Tanzboden dient, sind
Kunstwerke sichtbar, die allesamt auf den christlichen Himmel weisen:
«Das Haus bestand nur aus einem Erdgeschoß, über welchem ein offener
Estrich gebaut war, dessen Dach an den vier Ecken von Bildern aus

1207



Sandstein getragen wurde, so die vier Erzengel vorstellten und gänzlich
verwittert waren. Auf dem Gesimse des Daches saßen rings herum kleine
musizierende Engel mit dicken Köpfen und Bäuchen..., ebenfalls aus
Sandstein, und die Instrumente waren ursprünglich vergoldet gewesen.
Die Decke inwendig sowie die Brustwehr des Estrichs und das übrige
Gemäuer des Hauses waren mit verwaschenen Freskomalereien bedeckt,
welche lustige Engelscharen sowie singende und tanzende Heilige
darstellten. Aber alles war verwischt und undeutlich wie ein Traum und
überdies reichlich mit Weinreben übersponnen, und blaue reifende Trauben

hingen überall in dem Laube17.» Die «lustigen» musizierenden
Engel, die singenden und tanzenden Heiligen entsprechen genau den
Gestalten, zu denen Musa entrückt wird, und scheinen aus weltfreudigen
barocken Kirchen in Kellers Dichtung versetzt; aber die Statuen sind

verwittert, die Fresken verwaschen, sie erscheinen unwirklich wie ein
Traum. Mitten unter diesen Legendenwesen erklingt wie im «Tanz-
legendchen» eine Musik, die gewaltig zu den Sinnen spricht. Ihr entsprechen

die Weinreben und die blauen, reifenden Trauben, die in voller
Pracht stehen; die heidnische Dionysossymbolik leuchtet kräftiger als die

abgeblaßten Legendengestalten. Der schwarze Geiger, der auf der
Dachterrasse mit zwei Gesellen zum Tanz aufspielt, wird denn auch dem Paar
mit Wein zutrinken und es in einer wilden Hochzeit zusammengeben.
Der Tanz läuft zuletzt in einen tollen Reigen durch die verschlafene
nächtliche Gegend aus und bereitet Salis und Vrenchens Untergang im
Flusse vor. Damit ist auch hier der Legende das Antlitz nach einer andern
Weltgegend gedreht. Aus einem himmlischen Ort ist die Dachterrasse

zur Stätte eines kurzwährenden Erdenparadieses geworden, in dem sich
Sali und Vrenchen in rauschhafter Tanzlust ergehen. Diese Umwandlung
des himmlischen Paradiesgärtleins zum Erdenparadies ist aber nur darum
möglich, weil schon das jenseitige Glücksland in Kellers Vorstellung von
sinnlichen Tanz- und Gesangesfreuden erfüllt ist. Auch Musa gerät nicht
in einen Raum rein geistiger Beseligungen, sondern die Heerscharen samt
Maria wissen sich wie auf barocken Fresken froh und festlich zu vergnügen.

Nicht umsonst sind sie für den heidnischen Gesang der Griechinnen
und für die Erdensehnsucht so anfällig.

Dennoch bleibt bestehen, daß in Kellers Phantasie zwei Glücksvisionen

leben, die man am besten mit den Namen Anna und Judith verbindet.
Dem Grünen Heinrich scheint es beim Erwachen seiner Liebe zu Anna,
das Glück nehme ihn «an die Hand und für immer an seine Seite18».

Judith ist für ihn vollends «Jugendglück, Heimat, Zufriedenheit», «die
ewige Heimat des Glückes19 ». Sali und Vrenchen durchschreiten wie der
Grüne Heinrich am Tage des Tellspiels nacheinander beide Glücksparadiese.

1208



Der Tanz

Wie innig das «Tanzlegendchen » mit den übrigen Werken Kellers
zusammenhängt, läßt sich endlich auch am Tanzmotiv nachweisen, das
einem dritten Handlungsschema zugeordnet ist. Dieses Motiv hat Keller
erstmals in voller Herrlichkeit in dem berühmten nachgelassenen
Terzinenzyklus «Eine Nacht» angeschlagen. In dem ersten der drei
Gedichte beklagt er sein verpfuschtes Leben und läßt zuletzt seine Kinderjahre

wimmernd in einem Sumpf versinken.

Ich horchte schmerzzerissen, starr und stumpf,
Gepackt von der Verzweiflung eis'gern Fieber...
Ein Irrlicht tanzt' auf meiner Jugend Grab.

Im zweiten Gedicht sieht er 'sich als alter Mann in die Schulstube
zurückversetzt und versucht Versäumtes nachzuholen. Aber sein Gedächtnis

ist untauglich geworden, und der Lehrer jagt ihn mit Schimpf und
Spott hinaus. Dann singen die Schulkinder ein Kirchenlied, das auf ihn
wie ein Urteilsspruch wirkt und wie ein «Verbannungsfluch »

Aus dieser Erde zu der Toten Ruh!
Es deckten, wie ein blumig Leichentuch,
Die holden Kinderstimmen fest mich zu.

Beide Gedichte enden mit der uns bereits bekannten Symbolik des
Grabes. Auch das dritte setzt zunächst mit einer Klage ein; doch im Verlauf

der Strophen entdeckt der Träumende — der ganze Zyklus gibt
Träume wieder —, daß für ihn noch nicht alle Hoffnung verloren ist.
Wohl ist die Sonne ausgelöscht; doch in seinem Herzen erwacht ein
neuer Tag :

Wie Morgenrot, vom Ostwind angefacht,
Wie einen taubesprengten Blütenkranz
Trug ich mein Unglück singend durch die Nacht
Und reiht' mich in des Lebens wilden Tanz

Wenn sich in «Lebendig begraben» der Eingesargte ausmalt, er werde
wieder ausgescharrt, stellt er sich seine Rückkehr ins Leben gleich vor:

Ich sprang im Leichentuch, wie neugeboren,
Und singend heimwärts.

Derselbe Jubel erfüllt das Gedicht «Der Taugenichts». Auch hier trifft
ein Armer, Verstoßener auf die Schönheit dieser Welt, indem er eine
Hyazinthe erblickt. Er pflückt sie und trägt die Blüte «glühend in
Begeisterung» durch die hereinsinkende Nacht wie Keller in seinem Traumgedicht

den Blütenkranz des Leids. Ich könnte eine lange Reihe von
weitern Beispielen anschließen. Sooft Keller von Elend, Armut, von Ver-

1209



sagen, Scheitern und Qual, von Lebendig-Begrabensein und Todesgrauen
spricht, bleibt er doch selten dabei stehen, sondern wendet sich in einem
entschiedenen Umschwung der Fülle des Lebens zu. Er kann der Welt
nicht absterben, sondern muß sich vom Weltschmerz zur Weltfreude
bekehren. Die Grabgefühle sind nicht, wie bei so vielen andern Dichtern
seines Jahrhunderts, Zeichen des absterbenden Lebens oder wenigstens
nicht das allein, sondern für Keller sind sie der Anlaß, sich aufzuraffen,
alle Hoffnungsgeister wachzurufen und sich des ewig herrlichen Daseins
zu versichern. Dafür läßt sich kein schöneres Beispiel denken als das

«Abendlied». Schon als junger Mann hat er in mehreren Gedichten die
Vorstellung der Dichterleiche umkreist, und jetzt wendet er sich ein
letztes Mal diesem Thema zu. Seinen Körper sieht er bereits reglos
daliegen; nur noch die Seele lebt. Aber auch sie erlischt zuletzt, «wie von
eines Falters Flügelwehn» berührt. Da fällt mit der Schlußstrophe ein
neuer Klang ein:

Trinkt, o Augen, was die Wimper hält,
Von dem goldnen Überfluß der Welt!

Doch wir haben die Tanzsymbolik aus den Augen verloren — aber

nur scheinbar. Nach dem Ausweis des Terzinenzyklus ist ja der Tanz bei
Keller nichts anderes als ein Ausdruck des Lebens und seines Reichtums :

der Dichter reiht sich singend in «des Lebens wilden Tanz» ein. Das tun
auch Sali und Vrenchen. Ihre Tanzfreude ist aber wiederum nur deshalb
so glühend, weil die beiden Liebenden bitteres Elend vergessen möchten.
Von ihrer Vorfreude sagt Keller: «Wenn das Übermorgen auch umso
dunkler und unbekannter hereinragte, so gewann die ersehnte Lustbarkeit

von morgen nur einen seltsamem erhöhten Glanz und Schein20. »

— «Aus dem Unglück nur entspringt das Glück », meint er schon in den
Terzinen. Ist es wohl zu kühn, wenn ich seine allbekannte Freude an der
Schilderung von Festen und Lustbarkeiten aus seiner «Grundtrauer»
herleite? Wir verstehen seine Weltfrömmigkeit nur dann recht, wenn wir
erkennen, daß es ein Entbehrender ist, welcher der «Schönheit ohne
End» seinen «Liebesbrief» schreibt21. Daß er sein Bestes dem Leid
verdanke, sagt eine schöne Strophe mitten in der Schilderung eines Festes :

Fern ist der Lärm, die Straße leer,
Drauf schleicht die Sorge still einher,
Des Menschen traute Muhmenfrau
In Kapp und Schleiern spinnegrau,
Doch dem, der sie sein eigen nennt
Und wie den eignen Atem kennt,
Ein zieres Weiblein, weiß und fein,
Das, was da wird, schafft ganz allein
Mit dir bei leisem Sternenschein22.



Was aber ist aus dem Tanz- und Festmotiv, aus der aufglühenden
Lebenslust im «Tanzlegendchen» geworden? König David erklärt Musa,
seine Tanzschritte seien im Vergleich zum Tanz im Himmel nur «ein
trübseliges Schleichen zu nennen». Wenn sie ihrer Tanzlust entsage,
könne sie das nach ihrem Tod selbst erproben. «Musa stand... zweifelhaft

und unschlüssig... Da winkte David, und plötzlich spielte die Musik

einige Takte einer so unerhört glückseligen, überirdischen Tanzweise,
daß dem Mädchen die Seele im Leibe hüpfte und alle Glieder zuckten;
aber sie vermochte nicht eines zum Tanze zu regen, und sie merkte, daß
ihr Leib viel zu schwer und starr sei für diese Weise. Voll Sehnsucht
schlug sie ihre Hand in diejenige des Königs23.» Nach langem Warten
kommt der Tag der Erlösung: «In diesem Augenblicke gab sie ihren
Geist auf, die Kette an ihren Füßen sprang mit einem hellen Klang
entzwei, der Himmel tat sich auf weit in der Runde, voll unendlichen Glanzes,

und jedermann konnte hineinsehen. Da sah man viel tausend schöne

Jungfern und junge Herren im höchsten Schein, tanzend im unabsehbaren

Reigen. Ein herrlicher König fuhr auf einer Wolke, auf deren Rand
eine kleine Extramusik von sechs Engelchen stand, ein wenig gegen die
Erde und empfing die Gestalt der seligen Musa vor den Augen aller
Anwesenden, die den Garten füllten. Man sah noch, wie sie in den offenen
Himmel sprang und augenblicklich tanzend sich in den tönenden und
leuchtenden Reihen verlor24. »

Kellers Weltfrömmigkeit

Wenn wir näher hinsehen, ist dieser Himmelstanz romantischen
Ursprungs. Wir fühlen uns an Kleists Marionettenaufsatz und an die
romantische Theorie überhaupt erinnert, wenn der jenseitige Reigen im
Vergleich zum irdischen so unvorstellbar anmutig und gelöst ist. Im
«Tanzlegendchen» ist zudem, ohne daß Keller das beabsichtigt hätte, die
romantische Forderung erfüllt, die Sprache des Dichters müsse sich zu
reiner, spielender Anmut erheben und dem Leser höhere Wonnen durch
das Mittel des Worts mitteilen. Die Dichtung ist selber zum himmlischen
Tanzschritt geworden. Doch Keller bedient sich der romantischen
Vorstellungen nur zum Spiel und glaubt nicht an sie. Darum kann er auch
seinen Himmel in einen köstlichen Humor tauchen, wie er keinem Gläubigen

möglich wäre. Die musizierenden Engelsknaben nennt er «Knirpse»

und hält sie für «ganz gemütlich und praktisch», weil sie sich die
Noten von steinernen Engelsbildern halten lassen; «nur der kleinste,
ein pausbäckiger Pfeifenbläser, machte eine Ausnahme, indem er die
Beine übereinanderschlug und das Notenblatt mit den rosigen Zehen zu
halten wußte25». König David streichelt der lieblichen Erato einen
Augenblick das Kinn, aber nur «im Vorbeigehen». Nicht minder weit-



lieh ist in der Zendelwald-Legende die Mutter Gottes, deren Küsse so
süß schmecken wie «Zuckerzeug26». Vollends schmunzelt Keller, wenn
er den himmlischen Heerscharen ihre aufseufzende Erdensehnsucht
andichten kann. Das ist romantische Ironie mit umgekehrtem, realistischem
Vorzeichen, da sie nicht dazu dient, das Irdische für eine jenseitige
Herrlichkeit durchscheinend zu machen, sondern das Himmlische zu
belächeln und mit diesseitigem Glanz zu durchglühen.

Kellers Jenseits ist kein geglaubtes, christliches Jenseits, sondern ein
weltliches. Außerirdisch ist daran nur, daß die Gesetze, an die alles Erdenleben

gebunden ist, aufgehoben sind und die Macht des Schicksals durch
den «Gott Schriftsteller» gebrochen ist. Als homo ludens, als spielender
Mensch, erhebt sich Keller über allen Schicksalszwang und betreibt ein
göttliches Spiel. Er hat wie wenige um das erlösende Glück des freien
Phantasierens gewußt, und es war nicht zuletzt seine Lust am Erfinden
von schimmernden Märchenreichen, was ihn zu seinen Legendenstoffen
zog. Schönheit, Freiheit und Spiel flössen ihm hier in eins zusammen.
Auch seine Seldwyler Novellen zeigen ihn als Meister des verspielten
Fabulierens, das ihn die «bittre Erde» vergessen läßt4.

Nie wieder hat er sich so rein im Dichterischen ergangen wie im
«Tanzlegendchen». Dieses Meisterwerklein feiert die Erlösung durch die
Kunst und gibt dafür das Sinnbild des schwebenden, seligen Tanzens im
Himmel. Ich habe ausgeführt, daß viele entscheidende Motive von Kellers

Erzählungen hier vereinigt sind. Aber sie erscheinen allesamt so, als
ob wir sie noch nie angetroffen hätten, so verklärt sind sie geworden.
Der Tanz in den Terzinen oder der Jubel des Taugenichts lassen das

Erdenleid nicht vergessen. Musas Askese dagegen ist kein wirklicher
Schmerz mehr, nur eine stille Glückserwartung; ihr Tanz im Himmel
läßt vollends jeden Gedanken an irgendeinen Erdenrest entschwinden.
Das ist mehr als der «seliggewordene Gram», von dem das Schlußge-
dicht seines Lyrikbandes spricht; vielmehr ist der Gram völlig in Schönheit

aufgelöst und in ihr ausgelöscht. Man spürt auch kaum mehr, wie
sehr für Keller die Kunst «Heilkraft wider der Vernachtung Leid» ist
(«Poetentod»); denn diese «Vernachtung» scheint er im «Tanzlegendchen

» vergessen zu haben. Von welchem Glück muß er beseelt gewesen
sein, als ihm die Überwindung seiner Melancholie durch das Kunstwerk
und das dichterische Spiel so vollkommen gelang! Das «Tanzlegendchen»

scheint von Zauberhand gefügt, nicht von einem rauhbeinigen,
bärtigen Dichter aus den Mauern Zürichs und nicht von einem Zeitgenossen

des gewaltigen industriellen Aufschwungs. Aber vielleicht
brauchte es eine poesielos gewordene Umwelt, damit der Traum der
zwecklosen Schönheit und der Freiheit von den irdischen Schicksalsbanden

so vollkommen werden konnte.
Doch das allein erklärt seinen Griff nach der christlichen Legendenwelt

noch nicht völlig; auch ihr religiöser Gehalt muß ihn angezogen



haben. Als er bei der Begegnung mit Feuerbachs Philosophie das
Christentum ablegte, blieb sein Empfinden dennoch fromm. Was es mit Gott
auf sich habe, ließ er zwar fortan auf sich beruhen. Doch sein «Grüner
Heinrich » und die frühen Novellen spielen nicht in einer profan gewordenen

Welt, sondern sind von einer Diesseitsfrömmigkeit durchwaltet,
die allen Schauern und Geheimnissen des Daseins offenbleibt und sogar,
wie Walter Muschg nachgewiesen hat, im sprachlichen Ausdruck
vielfache Anklänge an die Sprache der Mystiker enthält27.

Hören wir zwei Beispiele für seine Naturfrömmigkeit Das erste stärkere

Erwachen von Heinrichs Liebe zu Anna veranlaßt in der ersten
Fassung des Romans eine hochlyrische Schilderung der mitternächtlichen
Landschaft, durch die der junge Verliebte heimwandert : «Als ich auf der
Höhe war unter den Sternen, schlug es unten im Dorfe Mitternacht, die
Stille war nun nah und fern so tief geworden, daß sie in ein geisterhaftes
Getöse überzugehen schien, und nur, wenn sich diese Täuschung
zerstreute und man gesammelt horchte, rauschte und zog der Fluß immer
vernehmlich, doch leise, wie ein im Traume klagendes Kind. Ein seliger
Schauer schien, als ich einen Augenblick stand wie festgebannt, rings
vom Gesichtskreise heranzuzittern an den Berg, in immer engeren
Zirkeln bis an mein Herz heran. Das Glück des Lebens schien seinen Rundgang

über die schlafende Welt zu machen und, mich auf dem Berge
wachend findend, mich an die Hand und für immer an seine Seite zu
nehmen. Ich entledigte mich andächtig meiner närrischen Umhüllung, legte
sie zusammen, stieg träumend den Abhang hinunter und fand den Weg
durch stockfinstere Waldwege nach Hause, ohne zu wissen wie18. » Ebenso

tief gehen die Gefühle bei Sali und Vrenchen. Unmittelbar vor ihrem
ekstatischen Ende horchen auch sie in die mitternächtliche Gegend
hinaus: «Die Stille der Welt sang und musizierte ihnen durch die Seelen,

man hörte nur den Fluß unten sacht und lieblich rauschen im langsamen
Ziehen. ,Wie schön ist es da rings herum Hörst du nicht etwas tönen,
wie ein schöner Gesang oder ein Geläute?' — ,Es ist das Wasser, das

rauscht! Sonst ist alles still.' — ,Nein, es ist noch etwas anderes, hier,
dort hinaus, überall tönt's!' — ,Ich glaube, wir hören unser eigenes Blut
in unsern Ohren rauschen!' Sie horchten ein Weilchen auf diese
eingebildeten oder wirküchen Töne, welche von der großen Stille herrührten
oder welche sie mit den magischen Wirkungen des Mondlichtes ver-

KeUers Werke werden nach der historisch-kritischen Gesamtausgabe von Jonas Fränkel
und Carl Helbling zitiert.

1 io, 198. 2 8, 52. 3 22, 78. * 21, 141. 6 10, 295. 67, 78. '8, 190—195. • 21, 290. * 1, 30.
10 11, 380. u 10, 185. 12 8, 209. ls 10, 181. 14 6, 192. 15 5, 44. 16 4, 202. 17 7, 171. 18 17, 72.
19 6, 313; 4, 227. » 7, 148. 21 1, 214. 22 1, 287. » 10, 288f. M 10, 291. » 10, 287. M 10, 232.
27 Gottfried KeUer, Ausgewählte Gedichte, herausgegeben von Walter Muschg, Bern 1956,

S. 2Öff. 2S
7, 182. 29 3, 238. s» 4, 146.

1213



wechselten, welches nah und fern über die weißen Herbstnebel wallte,
welche tief auf den Gründen lagen28. »

Dieser Sinn für das Mysterium ist es, was Keller vielleicht mehr als
alles andere zu den Legenden zog; nur lebt in ihnen nicht das Geheimnis
der Nacht, sondern der Glanz eines verklärenden Lichts und schimmernder

Farben. Den Vorklang geben auch hier die Anna-Episoden des

«Grünen Heinrich». In der «Sonntagsidylle» läßt uns Keller die Wohnstätte

schauen, die er für Annas angemessenen Aufenthalt ansieht: «So

waren wir unbemerkt um den Berg herumgekommen, die holde Wildnis
erweiterte sich und ließ mit einem Male den stillen dunkelblauen, mit
Silber besprengten See sehen, der mit seiner friedevollen Umgebung im
lautlosen Glänze eines Sonntagnachmittages ruhte29.»

«Gott strahlt von Weltlichkeit30»: aus diesem Satz ist die «Sonntagsidylle

» des Romans und sind die « Sieben Legenden » zu erklären. Etwas
vom ewigen Himmelsglanz des Daseins durchwaltet auch die berühmten
Kinderepisoden von Kellers Novellen und die Gedichte, die von Kindern
handeln :

Wie so fabelhaft ist hingegangen
Jener Zeit bescheidne Frühlingspracht,
Wo, von Mutterliebe noch umfangen,
Schon die Jugendliebe leis erwacht,

Wie, vom Sonnenschein
Durchspielt, ein Edelstein,

Den ein Glücklicher ans Licht gebracht.
«Jugendgedenken »

Noch tieferskiingt die Ergriffenheit des Gedichts «Bei einer Kindesleiche»,

dessen Mittelstrophen vom Kind in religiösen Bildern reden:
So bist erlöscht du, lieblich junges Licht,
Das mir erquickend in das Herz gezündet?
Noch sprach zwei Wörtchen deine Zunge nicht,
Doch hat dein Lallen mir so viel verkündet
Das Sehnen, das die zartsten Bande flicht,
Es hat tiefinnig mich mit dir verbündet;
Ja, vor viel Großem unter dieser Sonnen
Hab ich dich kleinen Nachbar wert gewonnen
Ob ich gen Himmel sah ins blaue Meer,
Ob in dein Aug, es war das gleiche Schauen;
Es leuchtete aus diesen Sternen her
Ursprünglich helles Licht von schönern Auen.
Wie oft senkt ich den Blick, von Mühsal schwer,
Ihn frischend, tief in dies verklärte Blauen!
Wie war das Lachen deines Mundes fein!
Wie echt war unsre Freundschaft, still und rein!

1214



Diese Strophen verraten durch den hochpersönlichen Tonfall, aus
welchen Tiefen des eigenen Empfindens und Sehnens auch die Welt der
«Sieben Legenden» aufstieg, in der dasselbe «ursprünglich helle Licht
von schönern Auen » erstrahlt.

GOTTFRIED KELLERS NAMENGEBUNG

VON JÜRG BLEIKER

Es ist eine sehr banale Feststellung, daß wir im Alltag ständig mit einer
Vielzahl von Namen zu tun haben. Jeder heißt schließlich irgendwie, wir
lesen und hören die mannigfachsten Bildungen ziemlich anteillos, und es

braucht schon erlesene Formen, wie etwa den tatsächlich vorkommenden
Namen «Bieinisowitsch», um uns wenigstens, wenn auch nur für einen
Augenblick, etwas stutzig zu machen.

Wer aber eine Anekdote zum besten geben möchte und den auftretenden

Helden Namen beilegen will, wird trotz diesem Namenüberfluß mit
großer Wahrscheinlichkeit die Namen «Meier» und «Müller» anwenden.
Die Namengebung ist hier ziemlich illusorisch. Meier und Müller besagt
nicht viel mehr als «ein Mann und ein anderer Mann». Andere Sprachen
sind in dieser Beziehung ebenso reichhaltig: Monsieur Dupont und die
Herren Brown und Robinson stellen sich kollegial zu unsern Repräsentanten.

Was nun immer der Grund sein mag, daß diese alltägliche Namen-
gebung so dürftig dasteht — jedenfalls zeigt sich, daß Namen fast
ausschließlich unserem passiven Wortschatz angehören und nicht geläufig
hervorgebracht werden. Man versuche, in rascher Folge zwanzig beliebige

Geschlechtsnamen — ohne sich eine Personengruppe von Bekannten
vorzustellen — aufzuzählen, um überzeugt zu werden.

Dieselbe Erfahrung machen wir beim Versuch, einer Gestalt eigener
Erfindung einen Namen zu geben. Die Persönlichkeit stehe uns klar und
ausgeprägt vor Augen — der Name fehlt noch. Nach langwierigem
Grübeln und Knobeln findet man vielleicht den Namen, wenn man nicht
vorher resigniert und sich aus der Materialfülle des Telefonbuches
inspirieren läßt.

Wichtig ist in diesem Zusammenhang nur die Tatsache, daß Namen-
gebung Anstrengung bedingt. Das Warum folgt später. Wer einen
Namen prägt, leistet beträchtliche Arbeit. Der Namen läßt sich nicht aus
dem Ärmel schütteln, sein Suchen erfordert mehr Aufwand als die Suche
nach einer gefälligen stilistischen Wendung oder einem treffenden Ver-
bum.

1215


	Gottfried Kellers "Sieben Legenden"

