
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 39 (1959-1960)

Heft: 11

Artikel: Philosophische Forschung und Geist der Universität

Autor: Meyer, Rudolf W.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-161000

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-161000
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Hoheit und sittliche Kultur des Christentums, wie es in den Evangelien
schimmert und leuchtet, wird er nicht hinauskommen. »

Wohl hat unsere Zeit eine gewaltige Vertiefung und Erweiterung der
Naturwissenschaften gebracht — aber wie steht es mit der sittbchen
Kultur des Christentums? Hier hat uns Albert Schweitzer einen Weg
gezeigt, den wir mit schwachen oder mit starken Kräften, im Verborgenen
oder an sichtbarer Stehe einzuschlagen haben, um der Forderung des

Tages, unseres Tages, zu genügen.
Hans Fischer

PHILOSOPHISCHE FORSCHUNG
UND GEIST DER UNIVERSITÄT

VON RUDOLF W. MEYER

Schon eine recht vorläufige Besinnung genügt, um das, was in diesem
Titel zusammengestebt ist, in seiner tiefen Fragwürdigkeit aufzudecken,
sowohl seiner je besonderen Wirkbchkeit nach als auch in seiner
wechselseitigen Bezogenheit aufeinander.

Was philosophische Forschung sei, scheint zwar fraglos bestimmt —
oder jedenfabs bestimmbar zu sein — nach Maßgabe eines Begriffs von
wissenschaftlich-technischer Forschung, der heute nicht nur die
Hochschulen beherrscht, sondern weithin das öffentliche Leben erfüllt. Und
was den Geist der Universität anbetrifft, so scheint er nicht nur aus ihrem
Ursprung heraus nach fester Tradition verbürgt und gesichert zu sein,
sondern als wirksame Einheit von Lehre, Forschung und Bildung ein
überall zugestandenes Daseinsrecht zu genießen. Soweit die wissenschafthche

Forschung in ihrer organisierbaren Form in Erscheinung tritt,
soweit die Universität in der Bindung an ihre verpflichtende Tradition noch
Bestand hat, scheint somit alles in bester Ordnung zu sein. Das, wonach
sich die Philosophie im Kreis der Fakultäten als «Forschung» bemißt
und behauptet, und das, woraus sich die Universität in ihrem Geiste
bestimmt und verbunden weiß : Wissenschaft und Tradition — beides sind
fraglos geltende, unser öffentliches Leben prägende Mächte dieser Zeit.
Niemanden dürfte es einfallen, ihre maßgebende Funktion in Abrede zu
stehen, niemand möchte aber auch bezweifeln woben, daß in der Universität

beides ineinander aufzugehen, auf wundervolle Weise in ihrem We-



sen aufgehoben scheint. Wundervoll, in der Tat, wäre es zu nennen, wenn
das, was sich über 150 Jahre hinweg als gelehrte Körperschaft im Geist
ihrer Gründer erhalten bat, der fundamentalen Wandlung und Entfaltung
der Wissenschaft selbst gewachsen schiene, die sich in eben diesem
Zeitraum vollzog und die das Grundgefüge der alten Universitas literarum zu
sprengen droht, mehr noch : ihren tradierten Geist grundsätzlich in Frage
stellt.

Wissenschaft und Tradition

Wir stehen damit vor einer seltsam paradoxen, zugleich besorgniserregenden

Situation. Was als maßgebende Instanz sich wie selbstverständ-
bch anzubieten scheint : neuzeitliche Wissenschaft und Tradition — um
die Philosophie in ihrem forschenden Verhalten, die Universität in ihrem
geistigen Habitus zu bestimmen, verhält sich zueinander wie Zug und
Gegenzug. Was als geschichthches Erbe zu bewahren vorgegeben ist,
konterkarriert die Wissenschaft in ihrer zwangsläufigen Entfaltung zum
Forschungsbetrieb; was in der Überbeferung als Auftrag seine gesicherte
Wirklichkeit besitzt, steht heute in Gefahr, in seinem eigentlichen Sinn
verkehrt zu werden: Der Geist der Universität, lebendig in der Einheit
von Lehre, Forschung und Bildung, verliert seine Kraft und wandelt sich
unter der Hand — wer wüßte zu sagen wie — in den Geist einer
Fachschule, in der die Philosophie, will sie sich als Fach unter Fächern
behaupten, bestenfalls unter dem absurden Titel «Allgemeinbildung» ein
dürftiges Dasein zu fristen hat.

Wirbrauchen nichts zuübertreiben, nichts zu beschönigen : Der Zustand,
den wir im Auge haben, ist allgemein bekannt, oft schon diagnostiziert
und von berufener Seite dargestellt worden. Jedermann stellt fest, daß
alle Wissensgebiete sich unübersehbar differenziert haben, daß schon vor
Jahrzehnten die reine Forschung in ihren letzten Verästelungen über die
Universität hinausgewachsen, in der Industrie ihr Unterkommen gefunden

hat, dass die Lehre in den Hochschulen zwar verbleibt, aber mehr
und mehr zur bloßen Fachausbildung, zur reinen Berufslehre entartet
und daß die Bildung nicht nur in den letzten Winkel der Universität
verdrängt worden ist, sondern in sich selbst fragwürdig bleibt, nachdem das

Kulturideal der Universitas literarum im Getriebe der modernen
Wirtschaft und Technik zugrunde ging.

Wenn in unserem Lande dieser Zustand seinen kritischen Punkt auch
noch nicht erreicht hat, so deutet doch alles daraufhin, daß mit der staats-
pohtischen Aufgabe zur Förderung von Forschung und Lehre ein Prozeß
eingeleitet wird, dessen Ausgang durchaus im Ungewissen bleibt. Und
wenn — im Bewußtsein der Verpflichtung zu dieser Aufgabe — von
höchster Stehe der Satz Goethes angeführt wird : «Wer Wissenschaft
fördert, darf sagen, daß er grenzenlose Folgen vorbereitet » — so wäre doch
eben das, was dieser Ausspruch zu bedenken gibt, in unsere Sorge aufzu-



nehmen. Zwar mag uns das Grenzenlose der Folgen in den letzten Jahren
deuthcher ins Bewußtsein getreten sein — ob es uns aber auch bedenklicher

stimmt mit Bezug auf die Fatalität eines Prozesses, der hier wie
überall vorbereitet wird und in dem der Geist der Universität auf dem
Spiele steht, wird sich erst noch erweisen müssen. Indem wir von der
Fatalität eines Prozesses sprechen, visieren wir ein Problem an, das mit
der Wissenschaft selbst gegeben und das in ihrem Wesen begründet begt.
Ein Problem, dem unsere volle Aufmerksamkeit gelten soll und das,
indem wir es vergegenwärtigen, uns von selbst zu jenem Punkte hinleiten
wird, an dem sich der Geist der Universität in sein Gegenteil verkehrt.

Das Dilemma der modernen Universität

Gewiß, die Universität ist die Stätte der Wissenschaft, das heißt sie ist der
Ort, an dem ihr Wesen erfahren werden kann. Aber anders spiegelt sich
diese Erfahrung im Studenten, anders im Dozenten. In einer modernen
Universitas Magistrorum et Scholarium hat sich die Möglichkeit, Wissenschaft

in ihrem Wesen zu erfahren, schon vorweg entschieden nach den
gegensätzbchen Absichten, in denen sich Schüler und Lehrer an einer
Sache begegnen, in der Absicht zur praktischen Berufsausbildung oder
zur reinen Forschung.

Schon vor dreißig Jahren hatte Ortega y Gasset sein Erstaunen
darüber zum Ausdruck gebracht, zwei so ungleiche Absichten miteinander
verbunden zu sehen. Daß die menschliche Gesellschaft viele Ärzte,
Juristen und Lehrer, aber immer nur eine beschränkte Anzahl reiner
Wissenschafter braucht, mag auch heute noch richtig sein. «Würde sie deren
viele benötigen» — so meinte Ortega — ,«so käme dies einer
Katastrophe gleich, denn die echte Berufung zur Wissenschaft ist etwas mehr
als Spezielles und Ungewöhnliches. » Wahrscheinbch würde man heute
die Katastrophe eher in einem Zuwenig als Zuviel erbbcken. Doch ist
Ortega beizustimmen. Denn daß weder das bloße Berufsstudium noch
die reine Forschung jene Bildung hervorzubringen vermögen, die mit
keiner Wissenschaft identisch, um deretwillen aber die Universität da ist,
bezeichnet eben den Katastrophencharakter unserer Gegenwartslage,
der — um ein Wort Ortegas zu wiederholen — «jene moderne Barbarei
des Speziahstentums » verkörpert, die jederzeit bereit ist, die Forschung
in besondere Forschungsinstitute zu verlegen, die Universitäten in
Fachschulen zu verwandeln und die Bildung jenen zu überlassen, die sich
dafür noch interessieren wollen...

Eine radikale Lösung, gewiß, zumindest aber konsequent und ehrbch.
Denn das Dilemma von Fachwissen und Bildungswissen, vor das sich
der Student in steigendem Maße gestellt sieht, duldet keinen Zweifel. Wir
alle sind uns bewußt, daß die Mehrzahl der Studenten nur deshalb in die
Hörsäle strömt, um möghchst rasch und möghchst risikolos die Voraus-

1123



Setzungen für einen praktischen Beruf zu erwerben. Und wer möchte es

ihnen verdenken, kommt in der zweckhaften Ausrichtung ihres Studiums
auf bestimmte Berufsbilder doch wiederum nur die in den Wissenschaften
selbst angelegte Tendenz zum Fach- und Forschungsbetrieb zum
Ausdruck, dessen weitere Förderung notwendig eine soziale und geistige
Umschichtung zur Folge hat, die selbst wieder zur Verschärfung jenes
Dilemmas beitragen muß. Und mit der Beschleunigung dieses Prozesses
müssen alle Deklamationen über Bildungsaufgaben und Ziele der
Universität hilfloser werden oder umsonst sein. Möchte man jedoch beiden
gerecht werden, dem Wesen und Sinn der Universität und den
Erwartungen bloßer Fachstudenten, so dürfte auch damit wenig geholfen sein,
die Bildungsziele genauer zu definieren, den Studiengang in verschiedene
Stockwerke zu unterteilen, um Raum zu schaffen für diejenigen, welche
wissenschaftlich weiterarbeiten wollen. Denn — was heißt hier
«wissenschaftlich weiterarbeiten»? Es heißt, die Wissenschaft in ihrem eigentlichen

Wesen als Forschung erfahren, heißt, sich der Zucht eines «Verfahrens

» unterziehen, dessen Strenge aUein durch die Sache vorgezeichnet
ist, an die man in Ausschließlichkeit, das heißt unter Ausschbeßung aber
menschbchen Regungen, Bedürfnisse und Nöte sich zu binden hat. Ist
doch die vielgepriesene Exaktheit und Objektivität der Wissenschaft
nichts anderes als die Ausschheßhchkeit dieser Sachbindung und bedeutet

in erster Linie Verzicht. Verzicht nicht nur auf die subjektive Freiheit,
sondern auf die bildsame Möglichkeit des in seinem Wesen sach-enthobe-
nen Menschen. Nicht die Sache, sondern die Welt ist das wirkhche Feld
seiner Erfahrung, die wir Bildung nennen.

So also steht die «exakte» Wissenschaft, die den ganzen Menschen
von ihrer Sache her fordert — und « Sache » wird alles, was die Wissenschaft

einfächert—,zur Bildung : Sie schließen sich in letzter Konsequenz
aus. Natürlich will niemand diese «letzte» Konsequenz. Aber steht es

denn wirklich in unserem Belieben, sie auch nicht zu wollen?
Haben nicht die Ereignisse der jüngsten Vergangenheit gerade diese

Konsequenz in erschreckender Deutbchkeit zur Evidenz gebracht?
Haben sie nicht das Ethos der Wissenschaft als zutiefst fragwürdig erwiesen?
Die Meinung, es handle sich um einmahge, vermeidbare «Auswüchse»
einer fortschreitenden Technisierung der reinen Forschung trifft schon
deshalb zu kurz, weil Wissenschaft von Technik nicht mehr zu trennen
ist, weil beide in ihrem Wesen sich als dasselbe heraussteben. Doch die
Frage nach der Mögbchkeit der reinen, das heißt zweckfreien Forschung
ist noch gar nicht zureichend gestellt. Denn die Vorstehung einer
Forschung um ihrer selbst willen ist schon darum illusorisch geworden, weil
die Wissenschaft über sich hinaus auf die Technik, diese aber auf eine

Bemächtigung und Verwandlung der Welt durch den Menschen abzielt.
Eine Illusion wäre es, zu glauben, jene rein für sich seiende Existenz des

theoretischen Forschers wäre nicht bereits in einen zweckhaft bestimm-

ii 24



ten, vielfach verzweigten Arbeits-Bezug eingespannt, den die theoretische

Forschung immer schon vorgezeichnet hat, ob er sich dessen nun
bewußt bleibt oder nicht. Die Fatalität eines Prozesses, in dem mit den
Sachen die Menschen geplant und verbraucht werden, wird aber vom
reflektierten Selbstbewußtsein der Wissenschaft ebenso wenig eingeholt,
wie sie von der herrschenden Fortschrittsideologie erhellt werden kann,
bleibt es doch überhaupt fraglich, ob sich die Wissenschaft über ihr eigenes

Wesen verständigen kann, ob sie für sich selbst ein «wissenschaftliches

» Problem darsteUt.
Indessen träumt unser Zeitalter mehr denn je davon, durch Wissenschaft

weise zu werden. Ein alter Traum, gewiß, den uns schon Cartesius

vorgeträumt hat. Indem er die «sagesse» als Ziel der «science» schlechthin

in die Zukunft projizierte, hat er nicht nur die Geschichte der Menschheit

unter die Idee einer progressiven Perfektion gestellt, sondern
zugleich einen Glauben begründet, aus dem die «Neuzeit» lebt, einen Glauben,

der schon im ursprüngbchen Titel seines «Discours de la méthode»
zum Ausdruck kommt — «projet d'une science universelle qui puisse
élever notre nature a son plus haut degré de perfection » — und in dem
das finale Verhältnis von Wissenschaft und Weisheit als Bildungsaufgabe
postubert worden ist. Aber Weisheit ist nicht Bildung und Bildung ist
nicht Wissenschaft. Daß es an unseren Universitäten nie so weit kommen
möge, Wissenschaft mit Bildung zu verwechseln, wissenschafthche
Ausbildung als Bildung schlechthin zu deklarieren, dazu haben wir abe,
Magister und Scholaren, berechtigten Grund.

Was heißt philosophische Forschung?

Zwar ist das heute alles wohl bekannt. Aber — das Bekannte überhaupt
ist darum, weil es bekannt ist, nicht auch schon erkannt. Das Diktum
Hegels mag uns auf das Thema zurückleiten: Wir wollen zu erkennen
versuchen, was die Philosophie im ganzen dieses Prozesses sei, wo sie
ihren Ort habe im Leben der modernen Universität und was sie
überhaupt als Forschung soll sein können -— wenn nicht Wissenschaft. Oder
sollte etwa die Philosophie gar nicht Wissenschaft sein? Wir kommen um
die dornige Frage nicht herum, wenn wir sagen wollen, was philosophische

Forschung eigentbch sei. Denn allzu leicht sind wir geneigt, uns von
der omnipräsenten Wissenschaft einen Begriff von «Forschung» vorgeben

zu lassen, ohne zu prüfen, ob er einem ursprünghcheren Forschen
der Philosophie angemessen sei oder nicht. Liegt es doch auf der Hand,
die Philosophie an einer Idee von Wissenschaft zu messen — nach deren
Maßgabe hernach bestimmt wird, was philosophische Forschung sein
soll -— ohne weiter danach zu fragen, woraus sich diese maßbestimmende
Idee legitimiert. In unserem wissenschaftsgläubigen Zeitalter dürfte es
schwer halten, einer «Forschung» das Wort zu reden, die ipso facto

1125



nicht « wissenschafthch » wäre, und selbst die philosophische wird es noch
bis in den Duktus ihrer Sprache hinein sein. Von einer wissenschaftsfeindlichen

Einstellung der Philosophie kann deshalb schon darum nicht
die Rede sein, weil sie dem Wissenschaftsbewußtsein ebenso wenig ent-
raten kann, wie sie es doch andererseits jederzeit übersteigt. Diese
sonderbare Einstellung der Philosophie sich selbst und den einzelnen
Wissenschaften gegenüber — sonderbar auch deshalb, weil sie ihre Stellung
im Kreis der Fakultäten letzthch bestimmt — rechtfertigt eine kurze
Besinnung auf das forschende Verhalten, das in zweierlei Sinn zur Auswirkung

gelangt.
Fragen wir zunächst, was die Wissenschaft ihrem forschenden

Verhalten gemäß ursprünglich will, so werden wir ohne Zögern sagen: Sie

will sich selbst als gegenständbche Erkenntnis und genügt sich darin.
AUein, in dieser Weise spricht sich ein modernes Forschungsbewußtsein
aus, das sich dem steten Drängen auf technisch nutzbare Resultate zu
widersetzen gewohnt ist. Ursprünghch — sachbch wie historisch gesehen

— will wissenschaftliches Erkennen immer mehr als sich selbst,
entspringt es doch einem Anspruch auf Wahrheit, den die Summe seiner
Resultate nicht zu erfüllen vermag. Die ungeheure Dynamik, die in
diesem Erkennen steckt, rührt gerade daher, daß es einer Idee von Wahrheit
«nach-geht», die es selbst transzendiert. Der ursprüngbche Sinn des

Wortes methodos bringt solches «Nachgehen» genau zum Ausdruck:
Insofern die neuzeitliche Wissenschaft notwendig und unabdingbar «auf
dem Wege» ist, einem ihr nicht immanenten Ziel nach-gehend, verfügt
sie nicht bloß über eine Vielzahl von Methoden, nach Maßgabe ihrer je
besonderen Erkenntnispraxis, sondern ist sie wesenhaft selbst Methode.
Sie ist Methode, weil sie nicht selber schon Ziel des in ihr wirksamen
Erkenntniswillens, sondern Instrument zu einem Ziel ist, das sie weder
gefunden noch hervorgebracht hat. In dem Maße aber, als ihr instrumentaler

Charakter sich selber Ziel wird — Ergebnis einer epochalen
Auseinandersetzung zwischen Wissenschaft und Philosophie — tritt das
Methode-Sein als Forschungsbetrieb in Erscheinung und schafft sich so, in
einem universellen Relationsgefüge von Mitteln und Zwecken, von
Menschen und Sachen eine welthafte Eigenständigkeit, deren letztes Worum-
willen dem wissenschaftlichen Denken entzogen bleibt. Denn das, worum
willen dieses Denken «unterwegs» ist, kann nicht wieder Gegenstand
eines Denkens sein, das aus der bewußten Abkehr von der Grund-
Bedürftigkeit seiner Voraussetzungen und Ziele gerade seine objektivierende

Kraft bezieht. So muß das Denken, dem wissenschaftliche
Forschung entspringt, fundamentaler im Ansatz und umfassender in der Ziel-
steUung sein als das wissenschafthche Denken selbst. Mit historischem
und sachlichem Recht wird dieses Denken philosophisch genannt.

Natürhch ist das nicht ein prinzipiell anderes Denken. Aber insofern
es sich nicht begnügt bei dem was ist, sondern sich selbst im Bestimmen

ii 26



dessen, was es seienderweise vor sich bringt, übersteigt auf das Woraus
und Wozu von aUem und jedem, insofern ist es «methodischer» zu nennen

als jedes wissenschaftliche Denken. Methodischer — will heißen —
mehr als methodisch, nicht dem Wert, sondern der Intensität nach
verstanden. Mehr als Wissenschaft ist Philosophie, weil sie grundsätzhcher
denkt; grundsätzlicher denkt sie, weil sie den Gründen nach-denkt,
denen die Wissenschaft entsprungen ist, vor denen sie sich aber
verschließen muss, um zur Sache zu kommen. Methodischer ist das

philosophische Denken, weil es sich in Anspruch nehmen läßt von dem, was
die Wissenschaft schon im Ansatz überspringt und als Telos aus dem
Auge verlor. Das ist nicht bbnde Willkür, nicht Unvermögen der Wissenschaft,

sondern macht gerade ihre ausschließende, positive Stärke aus,
die seit dem «Discours de la méthode» ihrer selbst gewiß, den «sicheren
Gang » verbürgt, der zum faszinierenden Ideal der Philosophie werden
konnte, die nun ihrerseits, des «bloßen Herumtappens » müde, sich zu
allererst als Methode glaubt etabberen zu müssen: Auch die «Kritik der
reinen Vernunft» verstand sich noch als «Traktat von der Methode».
Der WiUe zur Philosophie als einer positiven Wissenschaft muß aber
erkauft werden mit dem bewußten Verzicht auf die transzendierende

Bewegung des Denkens, die als genuin philosophisches Forschen unter vielerlei

Namen — als platonische Dialektik, als aristotehsche Phänomenologie,
als cartesianische Meditation, als kantische Kritik, als hegelsche Logik —
ihre eigene Geschichte kennt, quer durch alle Wissenschaften hindurch.

In zweierlei Sinn ist hier demnach von «Forschung» die Rede, der
in der sorglosen Sprache unserer Zeit auf das gleiche nivelliert, kaum
mehr in seiner Unterschiedenheit festgehalten und aufeinander bezogen
werden kann. Mit der Nivelberung eines unterschiedlichen Sinns von
«Forschung» ist auch das genaue Verhältnis von Philosophie und
Wissenschaft hinsichtlich ihres fragenden Denkens ins Unbestimmte entfallen.

Wer vermöchte auf dem Boden einer positiven Wissenschaft zu
sagen, was philosophische Forschung noch sein soU, wenn nicht
«Grundlagenforschung», und zwar je besondere, spezifisch regionale: mathematische,

physikabsche, biologische, anthropologische usw. Denn inzwischen

ist ja der einst so «sichere Gang» der positiven Wissenschaften da
und dort ins «Herumtappen» geraten, womit die Grundbedürftigkeit
ihrer Voraussetzungen und Ziele auch allgemeiner offenbar wurde. Wenn
aber eine Wissenschaft das Glück hat — und jede sollte einmal dieses
Glückes teilhaftig werden — in eine Grundlagenkrise zu geraten, das

heißt etwas so grundlegend Neues zu sehen, daß ihre Begriffe und Methoden

dafür nicht mehr zureichen, dann wird sie gezwungen zu philosophieren.

Wird sie es dann aber auch können?
Im Bbck auf die alles beherrschende Autonomie des Methodenbewußtseins,

auf die durch ein fachwissenschafthches Denken immer weiter
parzebierten «Philosophien», darf die Frage zu Recht gestellt werden.

ii 27



Denn seit dem Anbruch der Neuzeit hat die philosophische Forschung
ihr ursprüngbches Verhältnis zur Wissenschaft als ihrer Methode verloren;

das primäre Fundierungsverhältnis kehrte sich um; die aus dem
umgreifenden Horizont des philosophischen Fragens freigesetzte Wissenschaft

bereitete selbständig den Boden und steckte greifbare Ziele ab
für eine Lebenspraxis, so daß die wissenschafthche WelteinsteUung zur
«natürbchen» Verfassung des Menschen werden mußte. Und die
Philosophie, die schon bei Descartes eine Wissenschaft unter anderen sein
will — aus Gründen, die wir hier nicht zu untersuchen haben —, erbegt
mehr und mehr der Faszination ihrer seitdem glanzvoll autonom gewordenen

Methode. Die Folgen dieses Vorganges ¦— dessen komplexe
Geschichte die «Neuzeit» genannt wird — sind bekannt: Die Philosophie
erhält ihren Ort im Zusammenhang der Wissenschaften nach ihren
wechselnden Bedürfnissen zugewiesen. Als «Grundwissenschaft» wird sie mit
der Analyse und Sicherung der erkenntnistheoretischen Voraussetzungen
der Natur- und Geisteswissenschaften betraut; sich selbst wird sie als
geschichtliches Phänomen zum Vorwurf einer wissenschafthchen Doxo-
graphie, die in weltweitem Rahmen organisierbar erscheint; und in der
Epoche des Positivismus, die keineswegs zu Ende ging, ist sie schbeßbch
Sammelbecken für aUerlei «Grenzfragen» und metaphysische
«Restprobleme». Als ancilla scientiarum wird jedenfaUs diese philosophische
«Forschung» auch fernerhin ihr akademisches Unterkommen finden.
Mag die streitbare «Magd» — denn ein eristisches Erbteil ist ihr gebbeben

— im Kreis ihrer wohlgeratenen Kinder auch nicht immer ganz
ernst genommen werden, so hat sie nun doch eine dogmatisierbare Eigenschaft

gewonnen, womit sie nicht nur kathederfähig bleibt, sondern —
was heutzutage wichtiger ist — institutsfähig wird, denn nur so kann sie
als zünftige Forschung gefördert werden...

Philosophische Forschung als didaktisches Problem

Ist es ein Zufall, daß diese Verkehrung des eigenthchen Sinnes von
philosophischer Forschung zusammengeht mit der wachsenden Bedrohung
der inneren und äußeren Verfassung unserer Universitäten? Nach aUem,
was wir in groben Umrissen anzudeuten versuchten, gewiß nicht. Es ist
kein Zufall, daß die Universitäten als notvolles Miteinander aller
Wissenschaften ihr geistiges Leben gewinnen durch ein philosophisches Denken,
das in jedem Forscher und Gelehrten gegenwärtig bleiben muß. Wenn
auch heute die Wissenschaften betrieben werden in Vergessenheit dessen,
daß sie ihrem Wesen nach Methoden eines philosophischen Denkens
sind, das die wissenschafthche Lebenspraxis übergreift, so darf diese
Vergessenheit doch nicht so weit verfestigt und institutionabsiert werden,
daß der wissenschafthche Betrieb als Selbstzweck gesetzt, den Geist
austreibt, den die Universitäten bloß mehr zu festhchen Anlässen zitieren.

1128



Dem betriebsamen Vergessen zu entreißen, was mehr ist als Wissenschaft,
sich dessen zu erinnern, was das Denken als Denken vermag, dieses
Erinnern zu üben im Miteinander des Gesprächs : Das ist heute wie je die
schwere Aufgabe der philosophischen Forschung im Geiste der Universität.

Was mehr ist als Wissenschaft muß aber irgendwo als die Seele des
Ganzen zur ausdrücklichen Bewußtheit werden, muß als Anamnese geübt
und erfahren werden können. Philosophisches Denken in seiner radikalen
Ungewißheit (gemessen an der pragmatischen Gewißheit wissenschaftlicher

Weltbemächtigung) muß also zum Lehr- und Lernfach werden —
und hier steckt auch schon das ganze Problem. Denn mit dem
philosophischen Denken steht es nun doch so, daß es sich keinen Lehrplänen
sinnvoll fügen will, weil es sich nicht vermitteln läßt wie irgendeine
Wissenschaft. Das Problem von dem wir sprechen — vielleicht das
Problem der Philosophie überhaupt — ist in erster Linie ein didaktisches, und
mit der wachsenden Verfächerung und Verfestigung des wissenschafthchen

Betriebs muß es dies auch in steigendem Maße werden. Denn wie
soll dem wissenschaftsbeflissenen Studenten verständhch gemacht werden,

daß Philosophie kein bloßes «Fach» zum Lernen ist? Daß jede Form
der Vermittlung vorübergehend, als kristalbsierter Bestand aber iUuso-
risch ist? Daß Philosophie als «acte gratuit» keinen praktischen Nutzen
abzuwerfen vermag, daß ihre Wahrheit sich nicht in Sätzen ausmünzen
läßt, die jederzeit einzustreichen sind?

Natürhch ist das Problem nicht neu. Schon Kant hat über die Be-
schwerbchkeit des philosophischen Unterrichts geklagt und unsere täg-
bche Schwierigkeit beim rechten Namen genannt als er schrieb: «Der
den Schul-Unterweisungen entlassene Jüngbng war gewohnt, zu lernen.
Nunmehr denkt er, er werde Philosophie lernen, welches aber unmöghch
ist, denn er soll jetzt Philosophieren lernen... »

Wir fragen: Wie soll er das? Was ist hier eigentbch gefordert? Welche
Bedingungen müssen erfüllt sein, damit so etwas möglich wird? Die
Forderung mag berechtigt sein, das «Wie » ihrer Erfüllung erscheint aber
so unbestimmt, daß schon Hegel sie mit dem Aphorismus verächtbch
machen konnte: «Kant wird mit Bewunderung angeführt, daß er
Philosophieren, nicht Philosophie lehre; als ob jemand das Tischein lehre, aber
nicht, einen Tisch, Stuhl, Türe, Schrank usw. zu machen. » Was zu lehren
ist, ist gewiß nicht ein abstrakt Allgemeines, ein bloß formelles, inhaltsvoller

Wahrheit entbehrendes Tun. Das wußte Kant so gut wie Hegel,
die sich beide als Lehrer bewußt waren : Gezimmerte Philosophien sind
die größte Gefahr für das Philosophieren; sie wird um so geringer, je
mehr man bereits in ihm ist. In das Philosophieren hineinzukommen,
ohne schon zuvor jener Gefahr zu erhegen, durch eine der zu ergreifenden
Philosophien die Bewegung des Denkens — die eigene sowohl wie die
fremde — zum Stillstand zu bringen: Darin besteht die didaktische
Kunst, die von Schüler und Lehrer mehr Geduld und selbstlose Hingabe

1129



fordert als die Erschheßung und Übung irgendeines nutzbaren Wissens.
Bleibt doch ihr höchstes Anhegen, das verschüttete Rätsel auszugraben
unter dem Schutt der verfallenen Lösungen. Indessen sind die
Bedingungen anzugeben, unter denen diese Unterweisung sich entfalten soU.

Wir besitzen ein Zeugnis, das erste vieUeicht, unvergeßbch in seiner Art,
das unserem Fragen die Richtung weist : der siebente Brief Piatons. Dort
ist die Rede von einem philosophischen Denken, die Gültigkeit hat bis
auf den heutigen Tag : «... denn es läßt sich nicht in Worte fassen wie
andere Wissenschaften, sondern aus dem Zusammensein in ständiger
Bemühung um die Probleme und aus dem Zusammenleben entsteht es,
plötzbch, wie ein Feuer, das von einem springenden Funken entfacht
wird in der Seele — und nährt sich dann weiter... »

Geist der Universität — philosophische Forschung : hier steht es noch
dicht beieinander, wie im Keime — jenes Miteinandersein im ständigen
Umgang mit den Problemen, jene Synousia, in der sich philosophisches
Denken ereignet, plötzbch, wie ein Licht, das aufgeht in der Seele der
Beteibgten, um sich dann weiter zu nähren, ohne äußeres Zutun, ohne
fernere Unterweisung. Was vermöchte eine moderne Universität mehr,
was könnte sie besseres tun, als die Möglichkeit zu solcher Bereitschaft
offen zu halten.

Wie aber steht es damit im ganzen unserer Universität, die doch nun
einmal durch das Wesen der modernen Wissenschaft nach Lehre und
Forschung mitgeprägt wird? Die in ihrem ständigen Anwachsen durch
Spezialisierung und Vermassung bedroht, keiner wirkhchen Synousia
mehr den Boden zu bereiten vermag und an der philosophische Muße
einen schlimmen Anachronismus bedeuten muß?

Sollte etwa jenes dritte Moment, jenes scheinbar Vermittelnde
zwischen Forschung und Lehre — von dem heute meist nur mehr in
Anführungsstrichen zu schreiben gewagt wird, das aber der wissenschafthchen

Betriebsamkeit einer jeden Universität erst Sinn und Geltung
verschafft —, sollte etwa die Bildung mit jener Erfahrung des Denkens, die
wir Philosophie heißen, identisch sein? Sollte etwa das überall schmerzhaft

vermißte Gut mit der wissenschafthchen Verfächerung der
philosophischen Tradition verloren gegangen sein?

Völbg vermessen und verkehrt wäre es, wenn die Philosophie durch
ihre Sonderstellung unter den Fakultäten diesen Anspruch für sich
erheben wollte, die überall abwesende Bildung nun ihrerseits ersetzen zu
wollen. Bildungs-Philosophie ist ein Widerspruch in sich selbst. Bildung
ist weder durch Wissenschaft zu planen noch durch Philosophie zu
beleben; sie ist kein Wissen, das sich irgendwie vermitteln heße; aber sie
steht und fäUt mit der inneren Organisation eines Gemeinwesens, das die
Universitäten nicht zufällig, sondern notwendigerweise nun einmal sind.
Und diese Notwendigkeit leitet sich keineswegs beiläufig, wir haben es

gehört, bis auf Piaton zurück.

1130



Die Universität im Geist ihres Gründers

Die innere Organisation des akademischen Gemeinwesens hängt an
Voraussetzungen, die wohl zu nennen sind. Und hier haben wir Anlaß, uns
einer Denkschrift zu erinnern, die eine Tradition ermöglicht und eröffnet
hat, von der wir heute noch zehren und die denkwürdig bleiben wird,
auch wenn es diese Tradition einmal nicht mehr geben sollte. Wir meinen
das unvollendete Manuskript Wilhelm von Humboldts «Über die innere
und äußere Organisation der höheren wissenschaftlichen Anstalten in
Berhn» vom Jahre 1810.

In knappen Strichen zeichnet Humboldt die Grundzüge einer geistigen

Gemeinschaft, die im Austrag polarer Kräfte ihr einzigartiges Wesen
besitzt. Von Philosophie ist zunächst gar nicht die Rede ; Hauptgesichtspunkt

in allem bleibt die Wissenschaft, nicht als Selbstzweck erfaßt, als

Idee aber in ihrer Rückwirkung auf das menschbche Gemeinwesen aufs
bestimmteste getroffen.

Eine höhere wissenschaftliche Anstalt kann ihren eigentlichen Zweck
nur erreichen, wenn sie, soviel als mögbch, der reinen Idee von Wissenschaft

gegenübersteht. Daher sind Einsamkeit und Freiheit «die in
ihrem Kreise vorwaltenden Prinzipien». Da aber ein geistiges Wirken
immer nur als Zusammen-Wirken gedeiht, so muß die innere Organisation

«ein ununterbrochenes, sich immer selbst wieder belebendes, aber

ungezwungenes und absichtsloses Zusammenwirken hervorbringen und
unterhalten». Dies ist jedoch nur mögbch, wenn sie die Wissenschaft
immer als ein noch nicht ganz aufgelöstes Problem behandelt und daher
immer im Forschen bleibt. Daraus bestimmt sich dann auch das Verhältnis

von Lehrer und Schüler: «Der erstere ist nicht für den letzteren, beide
sind für die Wissenschaft da; sein Geschäft hängt mit an ihrer Gegenwart

und würde, ohne sie, nicht gleich glücklich vonstatten gehen; er
würde, wenn sie sich nicht von selbst um ihn versammelten, sie aufsuchen,

um seinem Ziele näher zu kommen durch die Verbindung der
geübten, aber eben darum auch leichter einseitigen und schon weniger
lebhaften Kraft mit der schwächeren und noch parteiloser nach allen
Richtungen mutig hinstrebenden. » So ist, was wir Hochschule nennen, nichts
anderes als das, von aller Form im Staate losgemachte, geistige Leben der
Menschen, «die äußere Muße oder inneres Streben zur Wissenschaft als

Forschung hinführt». Aber auch ohne dies würde «einer für sich
grübeln und sammeln, ein anderer sich mit Männern gleichen Alters verbinden,

ein Dritter einen Kreis von Jüngern um sich versammeln» — ein
Bild, dem der Staat treu bleiben muß, wenn er das in sich unbestimmte,
gewissermaßen zufällige Wirken des Geistes in eine festere Form
zusammenfassen will.

Von dieser äußeren Form einmal abgesehen, beruht bei der inneren
Organisation alles darauf, das Prinzip zu erhalten, «die Wissenschaft als

1131



etwas noch nicht ganz Gefundenes, nie ganz Aufzufindendes zu betrachten

und unablässig als solche zu suchen ». Humboldt bestimmt demnach
die Wissenschaft aus ihrem philosophischen Ursprung, und er bindet den
Geist der Universität mit an diesen Ursprung. Die innere Organisation
beruht allein in der Weisheit dieser Voraussicht :

«Sobald man aufhört, eigentlich Wissenschaft zu suchen, oder sich
einbildet, sie brauche nicht aus der Tiefe des Geistes heraus geschaffen,
sondern könne durch Sammeln extensiv aneinandergereiht werden, so ist
aUes unwiederbringlich und auf ewig verloren; verloren für die Wissenschaft,

die, wenn dies lange fortgesetzt wird, dergestalt entflieht, daß sie
selbst die Sprache wie eine leere Hülse zurückläßt, und verloren für den
Staat. Denn nur die Wissenschaft, die aus dem Innern stammt und ins
Innere gepflanzt werden kann, bildet auch den Charakter um, und dem
Staat ist es ebenso wenig als der Menschheit um Wissen und Reden,
sondern um Charakter und Handeln zu tun. »

Daß es Humboldt hier wirkhch um eine Rückbindung des
wissenschaftlichen Geistes in seine philosophischen Ursprünge zu tun ist und
nicht um die Postuherung einer romantischen Wissenschaftsidee, das
beweist die Fortführung seiner Überlegung, in der er der ständigen Bedrohung

der innern Organisation zu begegnen weiß. Braucht man doch nur
«ein dreifaches Streben des Geistes rege und lebendig zu erhalten: einmal

alles aus einem ursprüngbchen Prinzip abzuleiten, ferner aUes einem
Ideal zuzubilden, endlich jenes Prinzip und dies Ideal in eine Idee zu
verknüpfen ». Das ist, in meisterhafter Kürze und in der Sprache des
deutschen Ideabsmus, was wir zuvor umständlicher über das ursächliche
Verhältnis von Wissenschaft und Philosophie auszuführen versucht haben.
Natürlich bleibt sich Humboldt bewußt, daß ein solches Streben sich
nicht geradezu befördern läßt, und da jede Einseitigkeit aus einer Hochschule

verbannt sein muß, «so werden natürlich auch viele in derselben

tätig sein können, denen dies Streben fremd, einige, denen es zuwider
ist... was aber schlechterdings immer herrschend sein muß, ist Achtung
für dasselbe bei denen, die es ahnen und Scheu bei denen, die es zerstören
möchten ».

Gewiß ist, daß die hier genannte Achtung und Scheu vor dem
dreifachen Streben des Geistes mit zu den konstitutiven Elementen der
Bildung gehört. Ihre Erhaltung und Stärkung wird letztlich ebenso wie die
Kraft und Tiefe jenes Strebens über das künftige Schicksal unserer
Universitäten entscheiden. Denn auch vom Geist einer Universität gilt das

Wort Hegels: «Die Kraft des Geistes ist nur so groß als ihre Äußerung,
seine Tiefe nur so tief, als er in seiner Auslegung sich auszubreiten und
sich zu verheren getraut. »

1132


	Philosophische Forschung und Geist der Universität

