
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 39 (1959-1960)

Heft: 11

Artikel: Albert Schweitzer

Autor: Fischer, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-160999

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-160999
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ALBERT SCHWEITZER

Der Tag, an dem Albert Schweitzer in dem kleinen elsässischen Günsbach
vor 85 Jahren geboren wurde, gehört der Welt an — jedenfalls dem Teil
der Welt — und er umfaßt alle Kontinente —, welcher seinen Ruf
vernommen und verstanden hat: den Ruf zur Hilfe, zur Hilfe am armen,
kranken Bruder, Hilfe im Namen Christi.

Im LebenslaufAlbert Schweitzers war nicht auf lange Sicht vorausbestimmt,

wie und wo er Hilfe bringen würde, aber so, wie der eben
verewigte und verehrungswürdige Max Huber mit 16 Jahren in seinem
Innern den Entschluß gefaßt hatte, sein Leben der Verwirkbchung des

Friedens zu widmen, so lag es festgefügt im Wollen Albert Schweitzers,
vom 30. Lebensjahr an als Arzt in den Dienst der Menschen zu treten.
Die Verwirkbchung dieses alle Widerstände brechenden, helfenden Willens

heißt Lambarene.

47 Jahre sind seit dem ersten Auszug nach Lambarene vergangen,
Jahre schwerster Kämpfe, nicht selten erfüllt von Resignation,
Niedergeschlagenheit — aber wohl niemals von Verzicht. Von schwerem Unheil
wurde Lambarene im ersten Weltkrieg betroffen, als Albert Schweitzer,
vom Kriegsausbruch überrascht, verboten wurde, seine ärztliche Tätigkeit

weiter auszuüben, als er als Gefangener in Interniertenlagern in
Bordeaux und in St. Remy verbringen mußte. Und dann kam der unsägbch
schwere Wiederaufbau nach dem Krieg. Albert Schweitzer war während
Jahren ein beinahe Vergessener, der in einer Dachstube in Straßburg,
aller Mittel entblößt, lebte und schrieb — es war an seinem Buch über
den Niedergang und Aufstieg der Kultur —, bis er von Freunden ermutigt,

Kraft und Zuversicht erlangte, durch sein vollendetes Orgelspiel
Mittel für den Wiederaufbau von Lambarene zu gewinnen.

Unter den Freunden war auch der elsässisch geborene Zürcher Jean
Strohl,' Zoologe an unserer Universität, den Albert Schweizter im alten
Kirchlein in Witikon getraut hatte, und der mit seiner Frau Frieda Strohl
Albert Schweitzer in dieser schweren Zeit beistand.

Und es gelang. Lambarene erstand neu, größer. Aus einem Umkreis
von vielen 100 km wurden Kranke gebracht, behandelt, operiert,
Geisteskranke gepflegt.

Aus zwei Wurzeln hatte Albert Schweitzer die Kraft gewonnen, im
tiefsten Urwald aus dem Nichts sein Werk der ärztlichen Hilfe zu schaffen

: aus dem christbchen Auftrag tätiger Nächstenbebe und aus der
Ehrfurcht vor allem Lebendigen, auch vor dem Tier.

Als Knabe war Albert Schweitzer mit einem Freund in den Wald
ausgezogen, um mit Steinschleudern auf Vögel zu schießen. Als er den toten
Vogel in der Hand hielt und die Schönheit seines kleinen Körpers sah,

1117



empfand er Mitleid mit der kleinen Kreatur. Die Schleuder bbeb von nun
an unberührt. Das war der Anfang seiner zum Lebensglauben und zur
verpflichtenden Lebensphilosophie gewordenen Ehrfurcht vor allem
Lebendigen. Und mit Bewußtsein, dem Bewußtsein des Arztes, war es
nicht nur die Ehrfurcht vor Seele und Geist, sondern ebenso vor dem
körperbchen Dasein und seinem tiefen Sinn.

Den Reichtum von Albert Schweitzers Leben zu erfassen, hieße ihn
als Theologen, als Leben-Jesu-Forscher, als Exegeten der paubnischen
Lehre, als großen Orgelkünstler und -kenner, als Herausgeber der Werke
J. S. Bachs, als Kulturkritiker darstellen. Dazu Berufene haben es getan.

Was an dem Theologen Albert Schweitzer so tiefen, befreienden
Eindruck macht, ist sein Versuch, bei vober Erkenntnis des chibastischen
Charakters des Urchristentums, hervorgegangen aus derEndzeitprophetie
Christi, zu einem davon befreiten, undogmatischen, im Diesseits
verwurzelten, tätigen Christentum zu gelangen, dessen Verwirklichung sein
Lebenswerk Lambarene heißt.

Mehr nur einen Ausdruck erkenntnismäßiger Art dafür, als eine eigene
Lebensphilosophie, bildet seine Auffassung von der Ehrfurcht vor allem
Lebendigen. Oder wie sich Albert Schweitzer selber ausdrückt: «Die
Ethik der Ehrfurcht vor dem Leben ist die ins Universale erweiterte
Ethik der Liebe. Sie ist die als denknotwendig erkannte Ethik Jesu. » —
«Die Weltanschauung der Ehrfurcht vor dem Leben hat also rehgiösen
Charakter. Durch ihre rebgiös geartete Ethik der Liebe und durch ihre
Innerhchkeit ist die Weltanschauung der Ehrfurcht vor dem Leben der
des Christentums wesensverwandt. »

Mußte Albert Schweitzer nicht aus dieser im Biologischen ebenso fest
und tief wie im Geistigen und Seebschen gegründeten Auffassung zum
Feind aber Kriege, zum Feind auch der Vorbereitungen zum Kriege
werden? Und hatte er nicht auch ein Recht, auf Grund eigener, bitterer
Erfahrungen zu einem im übrigen gemäßigten Kritiker des Koloniahs-
mus zu werden, der in seinen Augen auch Gutes gewirkt hatte? Warnte
er nicht schon vor über einem Vierteljahrhundert vor einer überstürzten
Selbstbefreiung der Kolonialvölker, die nur in eine um so unmenschlichere

Knechtung und Sklaverei durch Stammeshäuptlinge ausarten
müsse, wie er das vorausgesehen hatte und wie wir das heute manchenorts

erleben.
Und mußte Albert Schweitzer aus Ehrfurcht vor dem Leben nicht zu

einer absoluten Ablehnung des Atombombenkrieges und der
Versuchsexplosionen gelangen? Auch in meinen Augen bedeutet der Atombomben-

und Raketenkrieg die furchtbarste, den Sinn des Menschseins in sein
Gegenteil verkehrende, die Ehrfurcht vor dem Menschen tödbch verletzende

Kriegsveranstaltung und Kriegsvorbereitung, weil sich dieser
Krieg nicht nur gegen uns, sondern gegen unübersehbare Generationen
nach uns richtet. Nicht der Massentod allein ist das Furchtbare, ja nicht

ms



einmal das schlimmste, sondern die Keimschädigung und die daraus
entstehenden schweren Folgen. Arzt und Ethiker und Christ empören sich

gegen diese entsetzbche Art der Verwendung menschbchen Scharfsinns
zu einer therapeutisch unbeeinflußbaren Schädigung kommender
Generationen. In Wort und Schrift stellte sich Albert Schweitzer dagegen.

Warum muß heute, nachdem man einer internationalen Regelung der
Atombombenkontrolle nahegekommen zu sein glaubte, die Sahara zum
Schauplatz von Atombombenexperimenten gemacht werden, ausgerechnet

der Kontinent, in dem Albert Schweitzer so segensreich gewirkt und
den Eingeborenen durch sein selbstloses Handeln dem weißen Mann
gegenüber Vertrauen eingeflößt hat? Und müssen noch mehr Atombombenexperimente

die Erde vom Pazifik her verseuchen?
Ist der Mensch von seinem normalen, das heißt wirkhch menschbchen,

humanen Denken, Fühlen und Wollen, geblendet durch glänzende
naturwissenschaftliche Entdeckungen, soweit abgekommen, daß er in seiner

Verantwortungslosigkeit nicht einmal mehr vor der Schädigung
kommender Generationen haltmacht?

Wo begt dann noch der Sinn des Menschen, seiner wirkhch menschbchen

Aufgabe, wenn er vorbedacht die gesunde Kraft kommender
Generationen bedenkenlos aufs Spiel setzt? Wodurch haben es kommende
Generationen verdient, daß wir sie schon vor ihrer Geburt schädigen?
Woher nehmen wir das Recht, unsere Nachkommen zu Krüppeln zu
machen?

Mit Albert Schweitzer bin ich der Auffassung, daß der Mensch in
erster Linie durch sein Denken die Fähigkeit zur Verantwortung erhalten
hat. Die Verantwortung, die er im Leben und dem Leben gegenüber
zeigt, bildet den tiefsten Ausdruck seiner inneren Freiheit. In diesem
Sinn haben ein Heinrich Zangger, ein Max Huber gewirkt. In diesem
Sinn steht das Leben Albert Schweitzers beispielhaft vor uns.

Wie sehr es Albert Schweitzer um Verantwortung aus innerer Freiheit
des Menschen geht, zeigt seine kritische und doch positive Einstellung
zur Kultur, zur europäischen Kultur, zur verpflichtenden Tradition und
zum wagemutigen Neubau. Dieser Neubau aber muß europäische
Grundstruktur besitzen, das heißt der Mannigfaltigkeit und Eigenart verschiedener

Kulturkreise Rechnung tragen und darf nicht in einseitiger Weise
oder gar machtpobtisch belastet werden. Dies gilt auch für die
wirtschaftliche Neugestaltung Europas.

Bei der Verwirkbchung der «Idee Europa» geht es nicht um ein
Machtproblem, sondern um die konstruktive und schöpferische
Fortführung des antiken und christbchen Geisteserbes im freien West- und
Mitteleuropa, in welchem der selbstverantwortliche Mensch für eine
humane, wirtschaftbche und soziale Ordnung einzustehen hat. Nur auf
diesem Boden kann eine neue Kultur, wie sie Albert Schweitzer in seinem
Werk: «Niedergang und Wiederaufbau der Kultur» entworfen hat, sich

1119



bilden. — «Das wesentbche der Kultur», sagt Schweitzer, «besteht nicht
in materiellen Errungenschaften, sondern darin, daß die Einzelnen die
Ideale der Vervollkommnung des Menschen und der Besserung der
sozialen und politischen Zustände der Völker und der Menschheit denken
und in ihrer Gesinnung durch solche Ideale in lebendiger und stetiger
Weise bestimmt sind. »

Und nur zu wahr ist, wenn Schweitzer sagt: «Durch Fortschritte
des Wissens und Könnens wird wirkbche Kultur nicht leichter, sondern
schwerer gemacht. » — In dieser Beziehung hat es vielleicht keine Epoche
schwerer wie die unsrige, zu einer wirklichen Kultur zu gelangen.

Heute sind starke Kräfte am Werk, auf wirtschafthchem Gebiet in
Europa eine hegemoniale, das heißt aber machtpobtische Lösung durchsetzen

zu wollen, die, wenn sie sich durchsetzen würde, die Grundstruktur

Europas, die allein auf föderativer, freiwilliger und freiheitbcher
Grundlage realisiert werden darf, in Lebensgefahr brächte.

Diesem Ansturm auf die Freiheit Europas haben wir die Waffe der
Selbstverantwortung und Eigenständigkeit und der inneren Freiheit
entgegenzustellen, und auch hier können uns Männer wie Albert Schweitzer
und Max Huber ein leuchtendes Beispiel geben.

Lernen wir endhch von dem großen Menschenfreund Albert Schweitzer,

dem Menschen und allem Lebendigen mit Ehrfurcht begegnen.
Darin trifft sich Albert Schweitzer in der Auffassung von der Würde des

Menschen mit dem von ihm verehrten Goethe. In Wilhelm Meisters
WanderJahren stoßen wir in der «pädagogischen Provinz» auf jenes
wunderbare Erziehungsideal der Ehrfurcht vor dem, was unter uns, was
mit uns und was über uns ist.

Es gibt viele Berührungspunkte zwischen der Lebensauffassung Goethes

und Albert Schweitzers, was ganz klar aus Schweitzers Goethevorträgen

hervorgeht. Und nicht nur dies: auch in der unmittelbaren,
untheoretischen Auffassung von der Natur, die bei Goethe und bei Schweitzer

in das göttbche Wirken miteinbezogen ist, offenbart sich eine auffallende

Denkverwandtschaft. Nicht umsonst spielen Goethes naturwissenschaftliche

Schriften in Schweitzers Goethevorträgen eine so große Rolle.
Wir können unsern Dank an Albert Schweitzer wohl nicht besser

abstatten, als wenn wir uns verpflichten, ihm auf dem Wege der Ehrfurcht
vor dem Leben nachzufolgen, wie es Goethe gelehrt, wie es uns Albert
Schweitzer vorgelebt und wie er in Wort, Schrift und Tat dafür
eingestanden ist, ein langes, reiches, erfülltes Leben lang.

Und geradezu als Erfüllung dessen, was Goethe als Aufgabe des
Menschen wenige Tage vor seinem Tode ausgesprochen hat, tritt uns
Schweitzers Leben und Werk, als Summe seiner Existenz, entgegen,
wenn Goethe sagt: «Mag die geistige Kultur nur immer fortschreiten,
mögen die Naturwissenschaften in immer breitere Tiefe und Ausdehnung
wachsen und der menschbche Geist sich erweitern, wie er will, über die



Hoheit und sittliche Kultur des Christentums, wie es in den Evangelien
schimmert und leuchtet, wird er nicht hinauskommen. »

Wohl hat unsere Zeit eine gewaltige Vertiefung und Erweiterung der
Naturwissenschaften gebracht — aber wie steht es mit der sittbchen
Kultur des Christentums? Hier hat uns Albert Schweitzer einen Weg
gezeigt, den wir mit schwachen oder mit starken Kräften, im Verborgenen
oder an sichtbarer Stehe einzuschlagen haben, um der Forderung des

Tages, unseres Tages, zu genügen.
Hans Fischer

PHILOSOPHISCHE FORSCHUNG
UND GEIST DER UNIVERSITÄT

VON RUDOLF W. MEYER

Schon eine recht vorläufige Besinnung genügt, um das, was in diesem
Titel zusammengestebt ist, in seiner tiefen Fragwürdigkeit aufzudecken,
sowohl seiner je besonderen Wirkbchkeit nach als auch in seiner
wechselseitigen Bezogenheit aufeinander.

Was philosophische Forschung sei, scheint zwar fraglos bestimmt —
oder jedenfabs bestimmbar zu sein — nach Maßgabe eines Begriffs von
wissenschaftlich-technischer Forschung, der heute nicht nur die
Hochschulen beherrscht, sondern weithin das öffentliche Leben erfüllt. Und
was den Geist der Universität anbetrifft, so scheint er nicht nur aus ihrem
Ursprung heraus nach fester Tradition verbürgt und gesichert zu sein,
sondern als wirksame Einheit von Lehre, Forschung und Bildung ein
überall zugestandenes Daseinsrecht zu genießen. Soweit die wissenschafthche

Forschung in ihrer organisierbaren Form in Erscheinung tritt,
soweit die Universität in der Bindung an ihre verpflichtende Tradition noch
Bestand hat, scheint somit alles in bester Ordnung zu sein. Das, wonach
sich die Philosophie im Kreis der Fakultäten als «Forschung» bemißt
und behauptet, und das, woraus sich die Universität in ihrem Geiste
bestimmt und verbunden weiß : Wissenschaft und Tradition — beides sind
fraglos geltende, unser öffentliches Leben prägende Mächte dieser Zeit.
Niemanden dürfte es einfallen, ihre maßgebende Funktion in Abrede zu
stehen, niemand möchte aber auch bezweifeln woben, daß in der Universität

beides ineinander aufzugehen, auf wundervolle Weise in ihrem We-


	Albert Schweitzer

