
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 39 (1959-1960)

Heft: 10

Buchbesprechung: Bücher

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BÜCHER

Parkinsons Gesetz

Der Ausdruck «Parkinson's Law» ist schon
nach den ersten VeröffentUchungen im
«Economist» geläufig geworden1. Auf der

ganzen Welt wird damit jene Erscheinung
umschrieben, die aUen Administrationen in
aUen Ländern eigentümlich ist: nämlich sich
ohne Relation zum AnfaU an Arbeit zu
vermehren, überhaupt typische Entwicklungstendenzen

zu zeigen. Die Übersetzung ins
Deutsche — die vorliegende ist mäßig gut
und enthält mit dünnem Humor vorgetragene

Nutzanwendungen auf deutsche
Verhältnisse — war fälUg; sie hat in kurzer Zeit
das 40. Tausend erreicht.

Woher kommt es, daß wir so offensicht-
Uch in Fiktionen leben? Daß viele Motive des

Handelns — sie werden von Parkinson
erbarmungslos bloßgelegt — so unsachlich
sind? Wie kommt eine Wirtschaft, der es an
Arbeitskräften mangelt, dazu, einen gigantischen

Leerlauf zu finanzieren? Warum wird
die wirkliche Wahrheit so schamhaft
verschwiegen? Warum führt die Pressefreiheit

dazu, daß die brennendsten Fragen mit so

vöüiger Diskretion behandelt werden? Warum

gibt es so viele Tabus in der modernen
Welt? Woher der Zwang zum Konventionellen,

woher anderseits die jederzeitige
MögUchkeit des Rufmordes, aber auch das Fehlen
aUer wahren Toleranz?

Das Ganze ist Ironie und Wahrheit in
einem, eine sehr engUsche Mischung von
Sarkasmus und mildem Verständnis für die

UnzulängUchkeiten unseres Tuns.

1 C. Northcote Parkinson: Parkinson's
Law, John Mury, London 1958. Deutsche

Ausgabe: C. Northcote Parkinson: Parkinsons

Gesetz und andere Untersuchungen
über die Verwaltung. Econ-Verlag, Düsseldorf

1959.

Das Buch setzt sich aus einer losen Folge
von Beiträgen über aUerhand abstruse

Verhaltensweisen der modernen Gesellschaft,
besonders aber über die fatale Eigengesetz-
Uchkeit der von dieser GeseUschaft kreierten
Institutionen zusammen. Am bekanntesten

ist das von Parkinson entdeckte und nach

ihm benannte Gesetz der wachsenden Pyramide

des Verwaltungswesens. Man könnte es

auch das Gesetz der bürokratischen Zeütei-

lung nennen. Das Gesetz wird entwickelt
beispielsweise an folgendem Phänomen:

Die britische Marine umfaßte im Jahre

1914 146 000 Seeoffiziere und Matrosen, 3249
Werftbeamte und -angestellte, 5 7 000
Werftarbeiter. Im Jahre 1928 gab es nur noch
100 000 Seeoffiziere und Matrosen, die Zahl
der Werftarbeiter hatte sich auf 62 439
vermehrt, die Werftbeamten und die -angesteU-

ten waren auf eine Kopfzahl von 4558
angestiegen. Inzwischen war aber die Kampfkraft

der Schlachtschiffe auf einen Bruchteil

von 1914 gesunken — weniger als 20

Großkampfschiffe im Jahre 1928 gegenüber 62

Anno 1914! Es war eine großartige
«Marine zu Land» entstanden. Solcher

Beispiele gibt es viele, und der
Verfasser — dessen Name offenbar ein Pseudonym

ist — leitet daraus eine hochwissen-
schaftüche Formel ab, aus der das Anwachsen

des Verwaltungsapparates ohne Rücksicht

auf die Variationen der Arbeitsgänge
abgelesen werden kann. Wie jedes soziologische

Gesetz hat auch dieses — der Augenschein

in der Schweiz bestätigt das —
weltweite Geltung. Noch schümmer: Die
Bürokratie ist der Tod jeder Initiative. Der schönste

Gedanke stirbt ab, sobald sich die
Administration seiner bemächtigt. Die Mumifizierung

findet sinnfäüigen Ausdruck bei den

von Parkinson so genannten «vorgeplanten

1040



Mausoleen» oder den großen Verwaltungsblöcken.

Im Augenblick, da man in Genf den

Völkerbundspalast baute, war die Idee des

Völkerbundes tot. Wo Verwaltungsgebäude
als Ausdruck unseres Jahrhunderts stehen,

verflüchtigt sich der Geist, der daselbst
behaust werden soüte. Hoffentlich treffen diese

prekären Aussichten nicht für das Pentagon,
den Sitz der UNO und ähnliche Symbole der
Jetztzeit zu!

In gleich munterer Weise werden der
Parlamentarismus, die sowohl in der
Privatwirtschaft als auch beim Staat praktizierten
fragwürdigen Prinzipien der Begabtenaus-
lese, der Byzantinismus, der um Direktoren,
Verwaltungsräte und Kabinette herum
betrieben wird, erörtert. Der Koeffizient der

Unfähigkeit der führenden Leute in Staat

und Wirtschaft wird — der Bedeutung der
Sache gemäß — nach einer sehr komplizierten

Formel berechnet, wobei die Zahl der

Vorzimmerdamen, die Länge der in diesen

Vorzimmern vorhandenen Teppiche und
ähnUche Faktoren grundlegend sind. Die

Kritik ist beißend, aber, wie es engUscher

Art entspricht, auch versöhnlich und wegen
des beträchtlichen Kerns an Wahrheit durchaus

erträghch. Wo die Darlegungen allzu
unernsthaft werden, erreicht der Verfasser

Grenzen seiner Möglichkeiten, so etwa im
Beitrag «Palmhütte bis Packard oder eine

Formel für Erfolgreiche». In den meisten

Aufsätzen ist das Buch aber amüsant und
hält unserer Staats- und Industriegesellschaft
einen Spiegel vor, der vergrößert, nicht
vergröbert und das Doppelbödige unserer
scheinbaren Selbstsicherheit sichtbar werden
läßt.

Parkinson steht in der Nachfolge von
Swift. Es steUt unserer Zeit kein schlechtes

Zeugnis aus, daß erstens so etwas geschrieben

werden konnte und daß zweitens die

Reaktion in aUen Ländern so verständnisvoü

war. Ein schweizerischer Bundesrat hat

kürzhch «Parkinson's Law» zitiert, was
sowohl für Parkinson wie auch für ihn selbst

schmeichelhaft ist.
Leo Schürmann

Manzoni: Dichter, Denker, Patriot

Eine von jahrelanger intensiver Versenkung
in den hohen Gegenstand und in dessen

mannigfache Aspekte zeugende, gefäüig
ausgestattete Studie1. Im Mailänder Centro di
Studi Manzoniani sah sich Margareta Hudig-
Frey gründlich um, vor allem aber arbeitete
sie emsig in ihrer stillen Locarneser Behausung

mit den weiten Fenstern, durch die so
viel lombardischer Himmel einstrahlt: «quel
cielo di Lombardia, cosi beUo quand'è beUo,
così splendido, cosi in pace. »

Kein Wunder, daß die gelehrte Inhaberin
dieser Wohnstätte sich gerade dem großen
Lombarden zuwandte, ihn in seiner komplexen

Entwicklung verfolgen, in seiner
charakterhaften Haltung ergründen wollte. Ihr
besonderes Anliegen war, Mensch und Werke

Francke-Verlag, Bern 1959.

in enge Beziehung zu setzen. Dabei verweüt
sie auf Alessandro Manzonis für sein dichterisches

Schaffen so bedeutsamer religiöser,
philosophischer und politischer Wandlung.
Mit berechtigter Sympathie verweilt sie auch

auf der Gestalt seiner feinfühUgen, ihm
richtungweisenden ersten Gattin, der Genferin
Enrichetta Blondel, auf seiner mit ihr
erkämpften Verankerung in einem jedem Kle-
rikaüsmus abholden Katholizismus, auf seiner

Treue auch zum Uberalen Ideengut des

italienischen Risorgimento.
Manzonis poUtische Gedichte, reUgiöse

Hymnen und historische Tragödien sehen

wir gewissermaßen naturnotwendig entstehen

und ebenfalls seine Untersuchungen auf
religiösem, geschichtlichem und sprachü-
chem Gebiet. Umsichtig führt uns Frau

Hudig-Frey zu seinem Hauptwerk, zum Ro-

1041



man / Promessi Sposi hin, wenn auch nicht
ausgiebig hinein. Wenig nur meint sie

verraten zu müssen von dessen souverän
künstlerischer Artung und Struktur, der ihm eigenen

Poesie, der lebendigen Einprägsamkeit
der Personen, von dem weisen Humor, der
subtilen Ironie, die so manche Seite durch-
Uchten. Näheres Erspähen und Erlauschen

versagt sich die Verfasserin — zu Recht? zu
Unrecht? —, weil schon «unendlich viel»
(gemeint: allzuviel?) «über ,Die Verlobten'
geschrieben worden ist» und man gut tut,
sie, «wie aüe wahre Kunst, ehrfurchtsvoU
hinzunehmen und auf sich wirken zu lassen ».

So wohltuend eine gewisse Scheu und
Zurückhaltung vor erhabenen Werken der
Kunst berühren mag, vermutlich könnte hier
doch dem einen und andern Leser ein erwartetes

Etwas fehlen, welches über das Wissen

um Entstehung und Zielsetzung des Romans

hinausgeht und zur betastenden befragenden
Einfühlung gelangt.

Für Freunde der itaUenischen Literatur,
denen es weniger auf die wissenschaftliche

Einreihung Manzonis ankommt denn auf
rein menschliches Verstehen seiner PersönUchkeit

und auf den Genuß seines Wortes,
dürften in die von der Verfasserin wahlsicher

zusammengesteUte BibUographie folgende
Namen und Titel beigefügt werden:
Mario Borsa, Un Manzoni alla buona; Cesare

Angelini, // dono del Manzoni und Invito al
Manzoni; Francesco Chiesa, Dante Alighieri,
Alessandro Manzoni, zwei Reden von
hochwertig persönlichem Zauber.

Betont sei noch, daß Margareta Hudig-
Frey mehrfach Goethes Anteilnahme an
Manzonis Veröffentüchungen hervorhebt,
eine meistenteils bewundernde Anteilnahme,
die in das schlicht wesentüche Bekenntnis
einmündet: «Manzoni hilft uns zu guten
Gedanken. »

Elsa Nerina Baragiola

Neue Goethe-Literatur

Der alte Goethe

«Das was Du lebst ist besser als was Du
schreibst » : der alte Goethe erinnert sich des

«schmeichelnden Vorwurfs», den ihm ein

Jugendfreund machte. Eine Ahnung dieser

Lebenswirklichkeit vermitteln auch uns noch
die Briefe, von denen rund 14 000 überliefert
sind. Aus ihrem mächtigen Korpus hat
Rudolf Bach eine Auswahl getroffen, die, nach
seinem plötzlichen Tod von Thea Bach-

von Seuffert und H. H. Borcherdt voüendet,
die ganze Weite von Goethes Persönlichkeit
mit der Vielfalt ihrer menschlichen, künstlerischen

und wissenschaftlichen Eigenschaften

und Eigenheiten erscheinen läßt1. Ihr
besonderes Gepräge empfängt sie dadurch, daß

sie mit Betonung die Altersbriefe heranzieht,
die ja vor allem die « Universalität dieses

modernsten aUer Geister offenbaren», wie das

Nachwort von Borcherdt formuliert. Die

echte Aktualität des hinter dieser Sammlung
wirkenden Goethebüdes drückt sich darin

aus. Nicht mehr in erster Linie das junge
Genie, auch nicht der Klassiker und Freund
der Frau von Stein und Schülers zieht uns
heute in seinen Bann, sondern namentlich ist
der Alte von Weimar, dessen Erbe zu den

lebendigen Anliegen unserer Zeit gehört.
So meint etwa Hans Joachim Schrimpf in

seiner sehr bemerkenswerten, besonders um
den Gehalt der Wanderjahre bemühten Erst-
üngsschrift Das Weltbild des späten Goethe:

«Die ErfüUung und das höchste Vermächtnis

von Goethes Leben ist nicht die Klassik,
sondern sein Alterswerk2.»

Dieses Alterswerk ist freilich geheimnis-
voU verschlüsselt und nicht ohne weiteres

zugänglich. Goethe selber schreibt einmal

im Blick auf Faust II: «Da sich gar manches

unserer Erfahrungen nicht rund aussprechen
und direkt mitteilen läßt, so habe ich seit

1042



langem das Mittel gewählt, durch einander

gegenübergestellte und sich gleichsam ineinander

abspiegelnde Gebilde den geheimeren
Sinn dem Aufmerkenden zu offenbaren. » Es
ist das Verdienst von Wilhelm Emrich, in
seinem grundlegenden Buch Die Symbolik von

Faust II, Sinn und Vorformen den Weg zum
Verständnis der sinnschweren Zeichen- und
Symbolsprache des greisen Goethe geöffnet
zu haben3. In weit ausholenden Untersuchungen

zeigt er, wie es im Gesamtwerk des

Dichters vom Sturm und Drang bis in die

Spätklassik ein in sich zusammenhängendes

Gefüge von Symbolen, ein Bildnetz, ein

Gleichnissystem gibt, aus dem die SymboUk
von Faust II sich entfaltet. «Wie ein
vielverschlungener Urwald » wächst das Drama aus
dieser «FüUe längst geformter, geüebter und
mit sorgfältig gehegten Geheimnissen' und
Bedeutungen versehener Bilder, Gestalten
und Wesenheiten herauf, die... auf Grund
ihres langsamen, jahrzehntelangen Werdens
und Reifens auf eine lebensgesetzliche Mitte
verweisen, auf eine innere Nötigung Goethes,

so und nicht anders die Frucht seines

Fühlens, Anschauens und Glaubens zu
gestalten ». Bedeutungsgeladene Grundsymbole
wie Schleier, Granit, Licht, Höhle, Gold
ziehen sich «wie Stoff- und handlungsentbun-
dene Leitmotive» durch die Dichtung, sie

verleihen ihr Sinneinheit und Sinntiefe über
Handlungsablauf, Personencharakteristik,
Idee usw. hinweg, die ja «mehr oder weniger
nur der ,Zeit' oder einer zufäüigen WirkUchkeit

verschrieben sind», welche den Greis

wenig mehr kümmert. So wird sein Drama

«gleichsam zum Schauplatz unaufhörlicher
Wiederholungen des gleichen Urphänomens
in jeweils wechselnden Bildern». Ob man
eine Dichtung wie Faust II wirklich derart

nur aus dem QueUen und Weben des imagi-
nierenden Geistes verstehen kann wie
vielleicht ein Werk von Klee oder Kafka? Ob
nicht doch ein vernünftiger Handlungszusammenhang

zu suchen ist, auch wenn er oft
nur zu «suppUeren » wäre? Ich weiß es nicht.
JedenfaUs: die Einsichten Emrichs in das

Wesen der Goetheschen Symbolsprache und

die Art, wie er sie entziffert, bleiben eine

erstaunUche Leistung; seine eigentüche

Faustinterpretation aber ist, von einzelnen

Fehldeutungen ganz abgesehen, vieUeicht

auf die andere Seite hin ebenso einseitig wie
die inhaltlich-rationale Auslegung von
früher.

Der Erkenntnis des alten Goethe dienen

weiter zwei ganz verschiedene, aber gleich
bedeutsame Pubükationen. Im Rahmen einer

umfassenden Bestandesaufnahme seiner

Sammlungen zur Kunst, Literatur und
Naturwissenschaft legt Hans Ruppert den Katalog

von Goethes Bibliothek vor4. Er verzeichnet

auf 826 Seiten, nach Sachgebieten
geordnet, rund 5400 Titel. Außer den üblichen

Angaben vermittelt er aUes, was über die

Benützung, Widmungen, Erwerb und anderes

Aufschluß gibt. Ein dringendes Anliegen
der Spezialforschung wird durch dieses

Werk endlich erfüllt.
Um ein Geschenk für jeden Goethefreund

handelt es sich bei dem Briefwechsel
Goethe und Reinhard. Er erscheint zum ersten

Male vollständig und mit der Vorrede des

Kanzlers von Müller, die in der von diesem

veranstalteten Ausgabe von 1850 unterdrückt
worden war. Otto Heuschele, der auch das gute
Nachwort schrieb, hat die Neuausgabe

angeregt. Den vorbildlichen Apparat besorgte
ein Mitarbeiterstab unter Leitung von Else

R. Groß und Gerhard Ihme5. Es ist
merkwürdig, daß diese Korrespondenz als Ganzes

so lange fast verschollen bheb. Schon die

Schicksale und die Person des Grafen

Reinhard verdienen besondere Beachtung.
Der schwäbische Pfarrerssohn und Theologe,

als Hauslehrer in Bordeaux von der

Revolution ergriffen, durchhef eine glänzende

Karriere als französischer Diplomat. Kurze
Zeit wirkte er, wohl als Platzhalter von
Talleyrand, sogar als Außenminister. Am
Schluß seines Lebens — er starb 1837 — war
er Träger des Großkreuzes der Ehrenlegion,
Pair de France, Vizepräsident der Akademie
der moralischen und politischen
Wissenschaften. Der dreiundachtzigjährige TaUey-

rand hielt im Institut die Gedenkrede auf

1043



ihn. Wenn er in wechselvoUer Laufbahn
nicht nur Robespierre und Napoleon,
sondern auch die Bourbonen und die Julirevolution

überdauerte, so war das nicht seiner
besonderen Wendigkeit zuzuschreiben,
sondern im Gegenteil seinem unanfechtbaren
Charakter. Napoleon, der ihn nicht mochte,
schrieb einmal bezeichnend über ihn: «Je

charge Reinhard de cette mission, parceque
je ne veux point de ce tripotage d'argent, qui
déshonore les gouvernements. » — Dieser

Weltmann, dieser Mann erfolgreichen Wirkens

war innerlich tief zerrissen und immer
wieder von schweren Verdüsterungen
heimgesucht. Im besonderen litt er unter seiner

Stellung zwischen den Nationen. Er fühlte
sich «in jedem Sinn als ein Mensch ohne
Vaterland ». In diesem Schmerz muß ihm die

Freundschaft Goethes eine erlösende Hilfe
geworden sein. Sie begegneten sich 1807 in
Karlsbad, wo Reinhard nach besonders harten

Schicksalen Erholung suchte, und schienen

sofort «großes Behagen aneinander zu
finden ». « Sie sind in jedem Sinn mein Wohltäter

geworden, und ich gehöre Ihnen ewig
an », bekennt Reinhard nach dem Abschied.
Immer wieder tauchen Beteuerungen der

Verehrung, der Liebe ergreifend in den Briefen

des im Grunde scheuen und verschlossenen

Mannes auf. Wieviel dessen Neigung
und Verständnis umgekehrt für Goethe
bedeutete, läßt sich ahnen. Er hat ihm nicht
nur Sulpiz Boisserée zugeführt und stets

von neuem «Welt » nahegebracht, vor allem

gehört er zu jenen Freunden, an die er im
Stillen seine Schriften gerichtet denkt. So

wird dieser Briefwechsel, über das Gewicht
der einzelnen Konfessionen Goethes hinaus,
die er birgt, in seiner Gesamtheit als Denkmal

einer beide Teile ehrenden, zartesten
Altersfreundschaft aufschlußreich und ein-
drucksvoU.

Natur und Kunst

Reinhard hat nicht zuletzt durch sein

Eingehen auf die Farbenlehre den Dichter für sich

gewonnen. Dieser neigte immer wieder dazu,

seine optischen Studien für seine bedeutendste

Leistung zu halten. Nach Eckermanns
Bericht sagte er noch 1829: «Daß ich in
meinem Jahrhundert in der schwierigen
Wissenschaft der Farbenlehre der einzige bin,
der das Rechte weiß, darauf tue ich mir etwas

zugute. » Als das Werk 1810 erschien, war er
sich «einer so vollkommenen Unteilnahme
und abweisenden Unfreundlichkeit» doch

nicht gewärtig, wie er sie erfahren mußte.

Seit man erkannt hat, daß diese umfangreichen

Beobachtungs- und Versuchsreihen

über die Welt des Auges etwas durchaus
anderes sind als die physikalische Optik,
erblickt man auch in der Farbenlehre mehr als

nur eine bedauerliche Entgleisung des Großen.

In der vollständigen Ausgabe der Schriften

Zur Naturwissenschaft, die von der Deutschen

Akademie der Naturforscher Leopoldina

veranstaltet wird, sind als Bd. 7 die
illuminierten Tafeln mit den Erklärungen Goethes

erschienen. Entwürfe zu den Bildern, die

«Anzeige und Übersicht » u. a. ergänzen den

kostbaren Kunstdruckband, den Rupprecht

Matthaei, wohl der beste Kenner der Materie,
bearbeitet hat. Dorothea Kuhn ediert als Bd. 6

den Historischen Teil, dessen Lektüre man
auch dem Laien nicht warm genug empfehlen
kann6. Es handelt sich um nichts Geringeres
als um einen Abriß der Geistesgeschichte

von einer Sonderfrage her, in einer Sprache

vorgetragen, die nach Andreas Speisers Wort
«nirgends einen toten Punkt aufweist und die

man nur mit Piatos Prosa vergleichen kann ».

Die geistreichen geschichtsphilosophi-
schen Spekulationen von Otto Westphal, Die
Weltgeschichte im Spiegel von Goethes Farbenlehre,

haben mit dem Werk nur insofern zu

tun, als sie sich der im didaktischen Teil
entwickelten Begriffe Polarität und Steigerung
bedienen7.

Mit dem Werden von Goethes Morphologie

beschäftigt sich Hermann Bräuning-

Oktavio in seiner die Ergebnisse jahrzehntelanger

Forschungen zusammenfassenden

Abhandlung Vom Zwischenkieferknochen zur Idee

des Typus*. Die strenge, in jedem Detail
genauestens belegte Arbeit macht mit dem

1044



Geist von Goethes naturwissenschaftUchem

Forschen tiefer vertraut als aUe Darsteüun-

gen von oben herein. Sie zeigt, wie systematisch

und selbständig er untersucht hat, in
welchem Umfang er aber auch die Fachhtera-

tur heranzog und ihr verpflichtet war. Wichtiges

Licht fäUt u. a. auf die Beziehung zu
Merck, dem schon eine der klärenden
Vorarbeiten des Verfassers gewidmet war.

Man las sie, wie jetzt eine Folge
ungedruckter Briefe Mercks, im Jahrbuch der

Goethe-Gesellschaft. Dessen neueste Bände

breiten einen ungewöhnlichen Reichtum vor
dem Leser aus9. Zur Hauptsache empfangen
sie ihr Gewicht durch wesentüche Beiträge
zu Goethes Weltbüd. So bringt Bd. 18 neben

dem Festvortrag von W. Gerlach vor der

Hauptversammlung 1956 «Aufgabe und
Wert der Naturwissenschaft im Urteil
Goethes» namentUch die beiden

Diskussionsvorträge von Hans Mayer und Wolfgang

Schadewaldt über « Goethes Begriff der
Realität». In Bd. 19 stehen mit den

Darlegungen des Herausgebers Andreas B. Wachs-

muth «Die Magia naturaüs im Weltbilde
Goethes » und Franz Göttings «Die Christusfrage

in der Freundschaft zwischen Goethe
und Lavater» Probleme der religiösen
Entwicklung im Vordergrund. Wie üblich hat
Heinz Nicolai sich durch Bearbeitung der

Jahres-Bibliographien verdient gemacht.
Sie bilden eine willkommene Fortsetzung

der großen Goethe-Bibliographie von Hans

Pyritz and Paul Raabe, deren Bedeutung hier
schon gewürdigt worden ist. Lieferung 3

mit dem Kernstück « Goethes Entwicklungsgeschichte»

läßt die Vorzüge der starken

Aufgliederung, welche Strukturen sichtbar
macht und Lücken des Schrifttums aufzeigt,
besonders deutlich in Erscheinung treten,
aUerdings auch gewisse Nachteile, indem die

Vorbemerkungen und Verweise zu unge-
wöhnüchem Umfang anschwellen10.

Mit Goethes Naturwissenschaft hängt
aufs engste seine Kunstauffassung zusammen,

wie jeder Leser der Italienischen Reise

weiß. Es mag an der Abwehr unserer Zeit
gegen aües Klassische liegen, daß dieser Be¬

reich seines Schaffens heute gern etwas

abschätzig behandelt wird. Mit solchen Vor-
urteüen vermag Matthijs Jolies, Professor in
Chicago, aufzuräumen, der in souveräner

DarsteUung die Wesenszüge von Goethes

Kunstanschauung entwickelt11. Er geht vom
«Nächsten», von einer wunderbar eindringlichen

Interpretation des Propyläenaufsatzes
«Der Sammler und die Seinigen» aus. Hier

gewinnt er die Kategorien, nach denen er
die Eigentümüchkeit von Goethes Denken

überhaupt und, im Kreislauf wieder zum
Besonderen zurückkehrend, die einige
Mannigfaltigkeit oder mannigfaltige Einheit seiner

Gedanken über Kunst und Literatur
aufweisen kann. Dergestalt spiegelt sich schon

im Weg der Untersuchung die Art wider,
wie Goethe selber die Dinge anzusehen

pflegte, jene «zarte Empirie», die das Allgemeine

im Konkreten zu erschauen, das

Einzelne vom Ganzen her zu verstehen sucht.

Dank diesem Verfahren geüngt es JoUes vor
allem, Goethes Kunstlehre in ihrem organischen

Zusammenhang als eine lebendige Einheit

zu erfassen. Man begreift, was diese

«Welt im Innersten zusammenhält ». Darum

geht von dem außerordentlichen Buch, dessen

Sprache dem Gegenstand angemessen
und völlig ohne Manier ist, selber Leben aus.

Mit Selbstverständlichkeit kann es am Schluß

in die heutige Aussprache über das Uterarische

Kunstwerk einmünden.
Daneben hat Paul Menzers Versuch über

Goethes Ästhetik wenig zu bedeuten, eine

gewissenhaft referierte, am chronologischen
Faden aufgereihte, recht trockene Ausbreitung

von Stoff, die eben das vermissen läßt,

was Jolies' Leistung auszeichnet: das geistige
Band12.

Unter dem etwas anspruchsvollen Titel
Goethe und die bildende Kunst legt W. G. Oschi-

lewski drei anregende kleine Aufsätze vor13.

Wirkliches Neuland erschließt Gisela Sichardt

in ihrer Untersuchung Das Weimarer

Liebhabertheaterunter Goethes Leitung11. Durch
umsichtigste Auswertung eines großen, meist

ungedruckten Queüenmaterials, z. B. von
Rechnungsbüchern, erarbeitet sie ein er-

1045



staunUch rundes Büd jener «Studiobühne»,
auf der Goethe die richtungweisenden
Erfahrungen für sein späteres Wirken als

Gestalter des klassischen Theaters sammelte.

Die Akademie-Ausgabe

Le roi est mort, vive le roi Man hat gemeint,
die Zeit der Goethephilologie sei vorüber,
und schon ist eine neue Goethephilologie am
Werk, die sich durch imponierende Leistungen

verschiedener Art ausweist. Die
strahlungskräftige Mitte dieses Dienstes am Wort
des Dichters ist die Reihe Werke Goethes, die

von der Deutschen Akademie der Wissenschaften

ZU Berlin unter Leitung von Ernst Grumach

herausgegeben wird. Sie ist bestimmt, die

erste Abteilung der Weimarer Ausgabe zu
ersetzen. Die Einsicht in deren oft beklagte
Mängel führte zu dem Entschluß, die ganze
unermeßliche Arbeit der kritischen
Textgestaltung noch einmal durchzuführen, auf
Grund wesentUch erweiterter und vertiefter
Kenntnisse, mit geschärften Methoden und
nach gereiften Grundsätzen. Kein Wort
bewundernder Dankbarkeit ist zu hoch gegriffen,

um zu kennzeichnen, was hier mit
beispielhafter Treue in der Stille geleistet wird.
Man kann es als «Kommaphilologie»
verspotten. Aber die WiederhersteUung der

eigentümlichen Vortragsinterpunktion Goethes

zum Beispiel, um die es u. a. geht, greift
ja nicht nur tief in Klang und Rhythmus seines

Verses hinein, sondern in dessen Sinn
und Gehalt, d. h. die richtige Zeichensetzung
wird nicht selten entscheidend für das

Verständnis. So legt diese in mühevoller Kleinarbeit

errungene Sicherung seines Textes den
Grund für alle interpretatorische und
geistesgeschichtliche Auseinandersetzung mit ihm.

Seit hier zuletzt darüber berichtet werden

durfte, ist das große Werk um mehrere,
schon durch die unaufdringliche Gediegenheit

ihrer äußeren Form gewinnende Bände

angewachsen15. Renate Fischer-Lamberg eröffnet

die Folge Wilhelm Meister mit der
Theatralischen Sendung. Egmont, bearbeitet von
Elisabeth Völker, erscheint, nach einer eigen¬

händigen Abschrift des Dichters aus Rom,
erstmals ohne die Änderungen Herders. Der

von Ilse-Marie Kümmel betreute Doppelband
Dramen und dramatische Szenen vor der

Jahrhundertwende (1788—1700) vereinigt außer

den Stücken zur französischen Revolution
die der Theaterpraxis dienenden Arbeiten des

Zeitraums, insbesondere die im Hinblick auf
Faust II heute stärker beachteten Bemühungen

Goethes um die Oper. Ernst Grumach

selber gibt, in Gemeinschaft mit Inge Jensen,

Faust, der Tragödie ersten Teil heraus und,
als Ergänzungsband in Breitformat, einen

schlechthin voUkommenen Paraüeldruck von
Urfaust, Fragment und Faust I. Besonders ein-

drucksvoü ist der von Jutta Neuendorff-
Fürstenau besorgte Götz, em mächtiger Band

von 2 mal 293 S., da wiederum der Endfassung
die stark abweichende Urform gegenübergestellt

ist. Ohne je den organischen
Werkzusammenhang aus dem Auge zu verlieren,
kann hier der Benutzer beispielsweise
verfolgen, mit welcher genialen Sicherheit der

jugendliche Dichter bereits zu jenem «ästhetischen

Lakonismus» gelangt, von dem viel

später der alte einmal spricht (Fragment
« Individualpoesie »).

Mit bewundernswerter Energie ist im
Zusammenhang mit der Ausgabe ein weiteres

Unternehmen eingeleitet worden, das für
die Erforschung der Sprache des jungen
Goethe und darüber hinaus seiner Zeit
unschätzbare Hilfe leisten wird: das Wörterbuch

Zu Goethes Werther von Erna Merker, unter
Mitarbeit von Johanna Graefe und Fritz
Merbach16. Auf der synoptischen Edition
des Romans beruhend, erfaßt es seinen

gesamten Wortbestand und verzeichnet, außer

bei häufigen Wörtern von geringem
Bedeutungsgehalt, alle Belege. In umfangreichen
Artikeln, etwa dem für die Werthersprache
besonders bezeichnenden «aU», wird in
differenzierender Ghederung der ganze Kreis
der Bedeutungen genau bestimmt. Die erste

Lieferung geht auf 94 zweispaltigen
Großquartseiten von «ab» bis «düster».

Vergleichende Einblicke in Goethes
lyrisches Schaffen ermögüchen die von Wal-

1046



traut Mescbke in Entwicklungs- und Motivreihen

dargebotenen Gedichte Goethes,

veranschaulicht nach Form- und Strukturwandel ". Die
instruktive Auswahl, Bd. i der «Studienausgaben

zur neueren deutschen Literatur»,
empfiehlt sich namentlich als Arbeitsbuch
für den akademischen Unterricht.

SchUeßUch sei an dieser SteUe noch auf
die Edition von Goethes Tagebüchern bei Cotta

hingewiesen. Im Rahmen der prachtvoüen
neuen Gesamtausgabe seiner Werke und
Schriften durch Gerbart Baumann werden sie,

zum ersten Male seit der Weimarer Ausgabe
und gestützt auf deren Text, wieder im ganzen

vorgelegt. Der erste der vier
Dünndruckbände führt auf über iooo Seiten bis
181018. Goethes Tagebücher, eine
wissenschaftüche QueUe ersten Ranges, sind kein
üterarisch durchgebildetes Werk. Besonders

in der Spätzeit, wo sie mit größter
Regelmäßigkeit diktiert werden, handelt es sich
auf weite Strecken um trockene Registratur,
die von Tag zu Tag Arbeiten, Lektüre,
Korrespondenz, Umgang, Gesprächsgegenstände

usw. in Merkworten festhält. Damit zeichnet

sich zwar für den Wissenden die Breite
dieser Existenz ab, doch die Einträge gewähren,

anders als die Briefe oder Gespräche,
selten unmittelbaren Einbück in Goethes
Leben und Denken. Eine VorsteUung von
ihnen, die den meisten Lesern genügen
dürfte, vermittelt die Auswahl von Herbert
Nette1'. Leider läßt sich der Grad der
Verdünnung auf keine Weise anschauüch
machen.

Biographisches

Herman Grimm, der Sohn Wilhelms, hat
Goethe nicht mehr gekannt, aber er wuchs
in einem Kreis heran, in dem die Erinnerung
an ihn noch lebendiger Besitz war. Das gibt
seinem Goethebild die persönliche Note.
Darüber hinaus sind diese in der Ära
Bismarck gehaltenen Vorlesungen ein geschicht-
üches Dokument. Grimm selber hat denn
auch sein Buch, obschon es nach Eröffnung
des Weimarer Archivs sachhch bald überholt

war, stets in der ursprünglichen Form
belassen. Die Neuausgabe von Reinhard Buchwald,

Das Leben Goethes, an sich verdienstlich,
wird dadurch entwertet, daß sie nach Titel,
Inhalt und sogar Sprache stark bearbeitet
ist20. Damit entsteht ein Zwitterding, das

niemand dient.
Wer eine knappe, der heutigen Kenntnis

entsprechende Einführung in Goethes Leben
und Werk sucht, der greife zu dem Goethe

von Hans Böhm, der in dichter und doch
lesbarer DarsteUung das Wesenthche
herausarbeitet21. Als Vademekum des

Goethefreundes ist die Chronik von Goethes Leben von
Franz Getting seit langem unentbehrlich28.

Jede Neuauflage dieses Buches der Daten
und Tatsachen verrät die immer wieder sorg-
Uch bessernde Hand.

Vor Goethe, eine Bildbiographie von Rud. K.
Goldschmit-Jentner, muß gewarnt werden,
und zwar in erster Linie wegen des fahrlässigen

Textes. Er ist in wichtigen Punkten
falsch oder schief und strotzt nur so von
übelsten Stilblüten, ja grammatikalischen
Schnitzern23. Das Goethehaus in Weimar steUt

Walter Dexel in einem gepflegten Bändchen

der Sammlung «Wohnkunst und Hausrat,
einst und jetzt» mit trefflicher Einleitung in

guten Aufnahmen vor24. Frau Rat Goethe, ihr
Leben in Bildern, von Arno Sachse bietet, mit
kundigem Begleittext, 90 Abb., leider klein
und unbefriedigend reproduziert25.

Goethes Ehe und namentlich die Person

seiner Lebensgefährtinwar einst und ist heute

noch umstritten. Wer sich ein Urteil bilden

wiü, der lese Goethes Ehe in Briefen. Das Buch
ist ein unveränderter Neudruck der dritten,
einbändigen Auflage des Briefwechsels mit
Christiane, zu der H. G. Graf (f 1942) seine

ursprüngüche Ausgabe von 1916 zusammengezogen

hat28. Dieser Briefwechsel gehört
gewiß nicht zu den bedeutenden, aber der
häusliche Goethe erscheint darin mit menschlich

Uebenswerten Zügen.
Wolfgang Vulpius, ein Nachfahr von

Christianes Bruder, dem Rinaldo Rinaldini-
Verfasser, hat, z. T. auf Grund neuer Quellen,

Christiane eine Biographie gewidmet27.

1047



Sie hält in Umfang und Urteil das rechte

Maß, an einigen Stellen huldigt sie
volksdemokratischen Gemeinplätzen.

Eine neue Deutung von Goethes
Verhältnis zu Charlotte von Stein verheißt Walter

Hof unter dem Titel Wo sich der Weg zum
Kreise schließt28. Der Verlust Charlottes wäre
die große Katastrophe, die der Dichter nie
verwunden und erst in den Wahlverwandtschaften,

ja in Makarie bewältigt hätte. Die
Ausführungen haben mich nicht überzeugt.
Die Interpretationen, die doch die Probe aufs

Exempel geben müßten, gehören in ihrer
Werkferne zum Schwächsten an dem prätentiösen

Buch.

Die UebevoU gestalteten Gaben der
Goethe-GeseUschaft Kassel W. v. Scholz,
Goethe in der Schweiz, und Ernst Sennhenn,

Gedanken über Goethe und Gerhart Hauptmann,
können hier nur genannt werden29.
Aufmerksamkeit verdient vor allem noch der
kenntnisreiche Versuch von Eugen Wolf,
Über die Selbstbewabrung30. Indem er Goethes

Entwicklung unter dem Sehwinkel der
Distanzfrage betrachtet, führt er in Fragen, die

gerade im heutigen Zeitalter der in verschiedenen

Formen drohenden Vermassung jeden
Einzelnen betreffen.

Deutung

Im Sommer 1958 ging die Meldung durch
die Presse, daß der Greifswalder Dozentin
Professor Hildegard Emmel die
«wissenschaftliche Befähigung und politische
Reife für ihr Lehramt» abgesprochen worden

sei, weil ihr jüngstes Buch «reaktionären
Charakter » trage. Dieses Buch, Weltklage und

Bild der Welt in der Dichtung Goethes, eine

gewiß etwas salzlose, doch wissenschaftlich

saubere Arbeit, hebt in einer Folge
zusammenhängender Interpretationen die
pessimistische Komponente hervor, die sich
neben der Daseinsbejahung durch das Schaffen

des Dichters zieht31.

Was für ein Goethebild an ostdeutschen
Schulen zu vertreten ist, zeigt der von

einem Kollektiv für Literaturgeschichte

herausgegebene umfangreiche Band Klassik,
ein Hilfsbuch für den Lehrer in Form
einer zu fortlaufendem Text zusammengesetzten

Anthologie32. Neben (bereits
nicht mehr ganz unangefochtenen) Koryphäen

wie Lukâcs oder Hans Mayer findet
sich, leicht retouchiert, auch Hermann
Hettner und sogar Ad. Biese unter den
Autoren. Die gesamte «imperialistisch-bour-
geoise » Wissenschaft von Burdach bis Beutler

oder Staiger dagegen ist ausgeklammert.
Den Löwenanteil halten eigens für den Band

geschriebene Beiträge junger «fortschrittlicher

Literaturwissenschaftler», die geeignet
sind, «zahlreiche immer noch weit verbreitete,

überholte, falsche und reaktionäre
Ansichten zu entkräften und für eine neue,
richtige und bessere Auffassung zu wirken »,

d. h. sie sollen durchweg die literarischen

Erscheinungen von den marxistisch gesehenen

Gesellschaftsgrundlagen her, aus der
«Fäulniskrise des Feudalismus» und dem

Aufbruch einer «progressiven Intelligenz»
begreifen. Als Probe genüge ein Satz des von
der Universitätskrise in der DDR her
bekannten Wilhelm Girnus über den
Straßburger Goethe: «Wie ein gewaltiger Sturzbach

beginnt seine Lyrik zu rauschen, seit
der elektrische Funke zwischen ihm und dem

Volksgeist übergesprungen ist. »

Eine Sprache, in der sich pseudowissenschaftlicher

Schwulst mit schüchtern Unvermögen

mischt, macht das Buch von Hans

Jürgen Geerdts, Goethes Roman Die
Wahlverwandtschaften, trotz mancher Einsicht im
einzelnen, nahezu ungenießbar33. Der Verfasser,
einer der Mitarbeiter des eben genannten
Sammelbandes, gehört seit kurzem dem

RedaktionskoUegium der «Weimarer

Beiträge» an. Selbstverständüch, daß er den

Roman vom «progressiven» Dogma her
versteht und aus diesem «Akt polemischer
Poesie» «die Verheißung geseUschaftüch-
historischen Fortschritts » herausüest.

Einwandfrei sachlich, und durch beste

Sachkenntnis ausgezeichnet, ist das von
L. J. Scheithauer durchgreifend erneuerte

1048



Büchlein von Th. Friedrich, Goethes Faust
erläutert31. Die Forschungsergebnisse von
Hertz, Hohlfeld oder gar Emrich konnten
wohl nicht eingearbeitet werden, ohne den
Rahmen zu sprengen. Ihre Schriften sind in
der nützlichen Bibüographie wenigstens
genannt. Hervorzuheben ist, neben dem Faust-

Wörterbuch, die vorzügüche Entstehungsund

Stoffgeschichte.
In ansprechenden Studien zu Wilhelm

Meister Goethe und der Roman deckt Hanno

Beriger Wesenszüge von Goethes
Erzähltechnik auf36. Die entscheidende Frage
Wilhelm Meisters Lehrjahre, ein Bildungsroman?

stellt Kurt May3'.
Mit Wühelm Meister und namentlich mit

Faust beschäftigen sich vielfach auch die
Aufsätze von Ernst Jockers, Mit Goethe, die von
einer Reihe deutsch-amerikanischer Institutionen

als Festgabe zum siebzigsten Geburtstag

des Verfassers dargeboten werden37.

Ob auch nicht immer ganz überzeugend,
behalten sie als sympathische Äußerungen
der Goethepflege in den USA ihren Wert.

Goethes Amerikabild schildert in seiner

Schrift Das Glück der Gegenwart überaus

lebendig Johannes Urzidil, den Lesern der
Monatshefte von seiner «Literarischen
Reise durch Massachusetts» bekannt (Mai
1958)38. Udo Rukser, von dem man hier ebenfalls

einen Aufsatz las (JuU 1958), stellt in
seinem fesselnden Werk Goethe in der hispanischen

Welt ein wesentliches, bisher so gut wie
unbekanntes Kapitel Wirkungsgeschichte
dar, die Goetherezeption des spanischen
Kulturkreises39. Das eine gewaltige Stofffülle

meisternde Buch zeichnet eine Entwicklung

nach, die von ablehnender Gleichgültigkeit

bis zu bewundernder Verehrung geht.
Dabei treten nicht nur die Hauptlinien der

spanischen Geistesgeschichte der alten und

neuen Welt in den letzten 150 Jahren hervor,
sondern auch Goethe selbst erscheint oft in
überraschender Sicht. Seine sittlich-menschliche

Wirkung ist in der Hispania noch größer

als seine literarische. « Goethe — el liber-
tador, el educador», heißt es für eine kleine
Ehte. Um eine solche handelt es sich selbst-

verständüch nur, trotz den zahüosen PubU-

kationen, die Ruksers Bibüographie
verzeichnen kann. Es ist ja allerorten auf Erden

so, wie im Goethe-Jahrbuch 1957 Prof.
Eiichi Kikuchi aus Japan berichtet: daß der

geistige Einfluß Goethes mehr in die Tiefe
als in die Breite reicht. «Meine Sachen können

nicht popular werden», sagte der Alte
selbst zu Eckermann. «Sie sind nicht für
die Masse geschrieben, sondern nur für
einzelne Menschen, die etwas Ähnliches woUen

und suchen. »

Fritz Rittmeyer

•Hanser, München 1958. Vorzügl.
Erläuterungen, zieml. viele Druckfehler, sinnstörend

in Nr. 572 der Wegfall von «nicht», in
Nr. 585 «ein wenig» statt «wenig».
2Kohlhammer, Stuttgart 1956. 3Athenäum, Bonn

1957, 2. Aufl. Bespr. v. E. Staiger, NZZ
3. 7. 57, Nr. 1933. Ergänzungen: R. Mülher,
Der Lebensquell, D. Vierteljahrsschr. 1957/1.
Überholt ist F. C. Endres, Symbolik v. Gs.

Faust, Rascher, Zürich 1932. 4Arion, Weimar

1958. 5Insel, 1957. Über Reinhard vgl.
E. Howald, NZZ 1. 6. 1958, Nr. 1597. Zum
alten G. auch: E. Staiger, Der 70J. G. Schw.

Monatshefte Febr. 1958. 6Beide Böhlau,
Weimar 1957.7Kohlhammer, Stuttgart 1957.
8Nova Acta Leopoldina 18/126. J. A. Barth,
Leipzig 1956. 9Böhlau, Weimar 1956 u. 1957.

10Winter, Heidelberg 1957. Vgl. Schw.

Monatshefte, Juni 1957. "Francke, Bern 1957.
12 Kantstudien, Erg. h. 72, Universitätsverl.,
Köln 1957. 13Arani, Berlin 1957. 14Arion,
Weimar 1957. 15Vgl. Schw. Monatshefte,

April 1956 u. Juni 1957. Die fgd. Bde.

Akademie-Verl., Berlin 1957 u. 1958. 16Ebd.

1958. 17Ebd. 1957. "Cotta, Stuttgart 1956.

"Diederichs, Düsseldorf-Köln 1957. 20Krö-

ner, Stuttgart 1949, 6. Aufl. 21de Gruyter,
Berün 1950, 4. Aufl. 22Insel, 1957. "Kindler,

München 1957. 24Schneekluth, Darmstadt

1956. 25Bibl. Institut, Leipzig 1957.
26Insel, 1956. 27Kiepenheuer, Weimar 1956.

28Schwab, Stuttgart 1957. 29Lometsch, Kassel

1956 u. 1958. 30Cotta, Stuttgart 1957.
81Böhlau, Weimar 1957. 32Volk u. Wissen,

1049



Berün 1956. 3SArion, Weimar 1958. MRe-

clam, Leipzig o. J., 4. Aufl. 35 Juris, Zürich
1955. 36D. Vierteljahrsschr. 1957/1. In Zs.

vgl. ferner: W. v. d. Steinen, Mittelalter u.
G.zeit, Historische Zs., April 1957. M. L.
Blumenthal, G. u. Zelter, Die Sammlung,

JuU/August 1957. H. M. Stückelberger, Gs.

Verhältn. z. christlichen Glauben, Refor¬

matio, Jan. u. Febr. 1958 (im einzelnen oft
anfechtbar). L. Birchler, Üb. d. Form v. Gs.

Faust, Schw. Rundschau, Juli/Aug. 1958.

37Winter, Heidelberg 1957. 3SArtemis,
Zürich u. Stuttgart 1958. Zu beachten auch:

Mit Goethe durch das Jahr 1959, ebd. 1958.

39Metzler, Stuttgart 1958.

Antike Schriften zur ReUgionsphilosophie und Medizin

Plutarch von Chaeronea — die bedeutendste

Gestalt im griechischen Geistesleben um die
Wende des ersten zum zweiten Jahrhundert
nach Christus — war einer der fruchtbarsten
Autoren der Antike. Das auf uns gekommene
Werk umfaßt mehrere tausend Druckseiten

— etwa die Hälfte dessen, was er geschrieben
hat Seine SchriftsteUerei erstreckte sich über
viele Gebiete, denn es gab kaum etwas, das

ihn nicht interessierte. Auf die Nachwelt
haben neben seinen berühmtenBiographien vor
aüem die popularphilosophischen Schriften

nachhaltige Wirkung ausgeübt. Unter diesen

sind diejenigen Abhandlungen von besonderem

Interesse, welche sich mit Reügions-
fragen befassen. Ihre Bedeutung hegt schon

in der äußeren Tatsache, daß — abgesehen

von den Büchern Ciceros «Über das Wesen

der Götter» und «Über die Weissagung» —
die heidnisch-theologische Literatur des

Altertums nur noch in Trümmern vorhanden

ist, da die christliche Spätantike davon nichts
mehr wissen woUte.

Plutarch war wie kaum ein anderer dazu

berufen, religionsphilosophische Probleme

zu erörtern: einerseits gehörte er der
platonischen Schule an, deren damaüges Haupt,
Ammonios, ihm entscheidende Anregungen
fürs Leben gegeben hat. Anderseits wirkte er
mehr als zwanzig Jahre lang als einer der beiden

Priester des pythischen ApoUon in Delphi.

So mag es auch nicht verwundern, daß

er sich im Rahmen der religiösen Fragen
besonders mit delphischen Problemen
auseinandergesetzt hat. Frucht dieser Studien sind

die «pythischen Schriften», Dialoge, welche

auch äußerüch den heiligen Bezirk in Delphi
zum Schauplatz haben: «Über das E in
Delphi», «Warum weissagt die Pythia jetzt
nicht in Versen», «Über die eingegangenen
Orakel », « Späte Vergeltung durch die Gottheit

». In enger Beziehung dazu steht das

Gespräch «Über den Schutzgeist des Sokrates».

Endlich gehört hieher auch ein Mythos aus

der im Hauptteü naturwissenschaftüchen

Abhandlung « Über das in der Mondscheibe
erscheinende Gesicht ». Diese sechs Schriften
hat nun Konrat Ziegler, ein ausgezeichneter
Kenner Plutarchs, neu zugänglich gemacht,
indem er sie übersetzt, mit Einleitung und

Erläuterungen versehen, in einem Band

herausgegeben hat und uns damit ermöglicht,
ein abgerundetes BUd von Plutarchs reU-

gionsphilosophischer SchriftsteUerei zu
bekommen1.

Die äußere Form verrät den Platoniker.

Im Dialog werden durch den Mund der

Gesprächsteilnehmer verschiedene Ansichten
über die aufgeworfenen Fragen in lebendiger
DarsteUung vorgetragen. Dabei tritt der Ort
der Unterhaltung oft deutUch hervor, so vor
aüem in «Warum weissagt die Pythia jetzt
nicht in Versen ». Die schon beginnende Aus-

1 Plutarch, Über Gott und Vorsehung,
Dämonen und Weissagung, religionsphüoso-
phische Schriften, eingeleitet und neu
übertragen von Konrat Ziegler, Artemis-Verlag,
Zürich.

1050



einandersetzung wird dort durch eine

Besprechung der Bauten und Kunstwerke
unterbrochen, zwischen denen die diskutierende
Gesellschaft sich bewegt. Selbstverständüch
sind diese Angaben über die Topographie
Delphis von allergrößtem Wert. Sie haben —
neben den Hinweisen, die Pausanias im io.
Buch seiner Wanderung durch Griechenland

gibt — den französischen Ausgräbern als

Führer gedient und wichtige Dienste geleistet.

Den aUgemeinen philosophischen Hintergrund

der Erörterungen bildet ein stoisch
gefärbter Piatonismus. Über aüe Zweifel erhaben

ist für Plutarch die Existenz einer ewigen
Gottheit als der Ursache aües Seins, wobei
dieses letzte Prinzip ein Eins, nicht ein Vieles
ist. Daneben aber nimmt er die polytheistische

ReUgion der Väter als heihge Uberüefe-

rung hin, wie das schon Piaton getan hat.

Auf dieser Grundlage werden nun die
Einzelfragen abgehandelt, so etwa diejenige der
Theodizee, die schon seit Solon die griechischen

Denker beschäftigt hat; und da der
Erweis einer irdischen Gerechtigkeit ohne
rechte Überzeugungskraft bleibt, folgt, in
vielem an den Schlußmythos in Piatons
Staat anklingend, eine Vision des Jenseits, in
dem Schuld und Verdienst, die auf Erden
unausgegüchen büeben, ihre gerechte Verteilung

finden. Besonders mußte den delphischen

Priester die Frage interessieren, aus

welchen QueUen das Wissen um die Zukunft
stamme, wie es unter anderm das pythische
Orakel vermittelte; denn Plutarch glaubte
fest, übrigens in voüem Einklang mit der
stoischen Philosophie, an die Wahrheit der

Weissagungen. Zur Erklärung werden
Dämonen als Mittelwesen zwischen Göttern und
Menschen angenommen. Auf dem Wirken
dieser Zwischenwesen beruht die Funktion
der Orakel, sind doch die Dämonen eigentlich

nur vom Körper gelöste Seelen, mit der

Fähigkeit, in die Zukunft zu sehen. Schon im
Körper hat ja die Seele in Träumen und in
der Nähe des Todes gelegentüchweissagende
Kraft. Wirkung von Seele auf Seele ist es

also, wenn die Dämonen in Propheten und

Prophetinnen den Enthusiasmus der

Weissagung erwecken.

Die Gedanken, die Plutarch vorträgt,
sind wohl zum kleinsten Teü von ihm selbst

gefunden. In erster Linie geht es für ihn darum,

bereits bestehende Lehren vorzutragen.
Dabei gestattet ihm die dialogische Kunstform,

eine klare eigene Steüungnahme zu
umgehen, weil er das — offenbar von der

Skepsis der mittleren Akademie beeinflußt —
für philosophischer hält als eine dogmatische

Festlegung.

«Man wird der griechischen Kultur nicht
gerecht, wenn man den Arzt neben dem

Grammatiker und Philosophen vergißt.»
Dieser programmatische Satz aus der Feder

von U. v. Wilamowitz kennzeichnet die in
den letzten Jahrzehnten wachsende Erkenntnis

der Wissenschaft von der tragenden
Bedeutung der Medizin im Rahmen der heUeni-

schen Geistigkeit. Allerdings ist diese

Ausweitung des Blickpunktes bis heute noch

nicht AUgemeingut der Bildung geworden.
Vollends ist die Gestalt des bedeutendsten

griechischen Arztes, des um 460 v Chr. auf
Kos geborenen Hippokrates, für die meisten

bloßer Name geblieben, obwohl ihn Aristoteles

den «Großen», Galen sogar den «Göttlichen

» genannt hat, was zeigt, welche
Stellung dem Hippokrates — der auch schon von
Piaton erwähnt wird — in den Augen der

Griechen zukam.
Die Gründe für diese Zurücksetzung lassen

sich leicht aufweisen. Das sogenannte
Corpus Hippocraticum ist kaum zugänglich,
gehört doch die griechisch/französische Ausgabe

von E. Littré in 10 Bänden (1839—1861)

zu den Raritäten des Antiquariatsmarktes.
Eine neue Gesamtedition fehlt, denn das

Corpus Medicorum Graecorum ist noch un-
voüendet. Vor aUem aber sind die 52 im
Corpus Hippocraticum vereinigten Schriften
ein Sammelsurium verschiedenster Herkunft.
Entstanden ungefähr zwischen 430 und 330

v. Chr., vertreten die einzelnen Abhandlungen

sich widersprechende Ansichten und

1051



sind auch In der Art der DarsteUung unter
sich voUständig verschieden. Ganz aussichtslos

erschien es deshalb noch vor wenigen
Jahrzehnten, aus diesem Wirrwarr den echten

Hippokrates auszusondern. Inzwischen
ist es nun unermüdücher philologischer
Forschung geglückt, fünf Schriften als eindeutig
von Hippokrates stammend zu erweisen.

Diese hat jetzt W. Capette in musterhafter
Übersetzung, nebst Einleitungen und
Anmerkungen, herausgegeben2. Damit ist zum
ersten Male auch der Außenstehende in der

Lage, zu Hippokrates in Beziehung zu treten.
Die erste Schrift handelt von der

Epilepsie. Schon die Einleitung zeigt die
allgemeine Haltung des Verfassers: «Mit der

sogenannten heiligen Krankheit hat es folgende
Bewandtnis. Sie scheint mir um nichts
göttlicher oder heiüger zu sein als die anderen

Krankheiten, sondern sie hat den gleichen
Ursprung wie die andern. » Die folgende
Schilderung der epileptischen Anfälle
überrascht durch ihre genaue Beobachtung und
Naturwahrheit, ja sie stimmt, wie CapeUe

feststeüen konnte, in erstaunüchem Maße

mit der DarsteUung eines modernen
Internisten überein. Nicht weniger beeindruckend
ist die Schrift «Von der Umwelt». Sie sieht
den Menschen im Rahmen der Faktoren, die
seinen Daseinsraum ausmachen: von der

Temperatur, der wechselnden Witterung,

2 Hippokrates, fünf auserlesene Schriften,
eingeleitet und neu übertragen von Wilhelm
CapeUe, Artemis-Verlag, Zürich.

dem Wasser bis zu den sozialen Verhältnissen,

in die er hineingeboren ist, ja von da aus

eröffnet sich weiterhin in knappen Andeutungen

der große kosmische Zusammenhang,
an dem der Mensch teilhat. Die Verbundenheit

mit der damaligen Naturphüosophie ist
hier nicht zu verkennen. Die Schrift «Pro-
gnostikon» steht die entscheidende Bedeutung

der Diagnose für die Therapie in den

Vordergrund und zeigt an EinzelfäUen die

Symptome von Krankheiten auf, deren
Zusammenschau erst eine Prognose über den

zu erwartenden Verlauf ermöglicht. Ähnlich
enthalten die zwei Bücher « Epidemien » präzise

Krankheitsschilderungen. Bei diesen

kann kein Zweifel darüber bestehen, daß es

sich vornehmlich um Krankengeschichten
handelt, die für den persönlichen Gebrauch
des Verfassers bestimmt waren und wohl
erst aus dem Nachlaß herausgegeben worden
sind.

So bunt der Inhalt der vorliegenden
Abhandlungen ist, eines ist ihnen allen gemeinsam:

der tiefe sittliche Ernst des Arztes, dessen

höchstes Anliegen darin beruht, dem
leidenden Mitmenschen zu helfen. Es ist
dasselbe Verantwortungsbewußtsein, das in
schönster Weise auch im hippokratischen
Eid zum Ausdruck kommt, der im Anhang
vom Herausgeber mit abgedruckt wird.

CapeUe widmet sein Buch «den wahren
Ärzten in allen Landen ». Möge es unter
Medizinern und Laien viele Leser finden!

Ernst Gegenschatz

Leonardos Untergangsvisionen

Selten vermag ein einziges kunsthistorisches
Werk die Forschung zugleich auf so vielen
Bahnen voran zu tragen, wie es der Monographie

über Leonardos Visionen von der Sintflut
und vom Untergang der Welt vonJoseph Gantner,

Ordinarius an der Universität Basel, gehngt.
Hier wird erstmals auf Grund sämtlicher

Zeugnisse über Leonardos Anschauungen
von den Verwandlungen und vom Ende der
Welt berichtet. Dabei erwägt der Autor das

Verhältnis zwischen überlieferter und neuer,
persönlich dichterischer Endzeit-Ikonographie,

erhält gleichzeitig besondere Einsichten
in Leonardos wissenschaftliches und künst-

1052



lerisches Denken und gewinnt schUeßUch

selbst Zugang in das Arcanum der schöpferischen

VorsteUungsformen, in das Reich der

«Präfigurationen». Dokumentation,
Interpretation und Begründung einer Lehre von
den «Präfigurationen», dies alles ist gleichermaßen

geleistet an dem einen, ebenso schwierigen

wie ergiebigen Thema1.
Dieses Thema selbst ist ein Fund. Die

Darbietung aUer erhaltenen Text- und
Bilddokumente zur «künstlerischen Idee» des

Weltuntergangs allein hätte genügt, dem
Buch innerhalb der Leonardo-Forschung
einen bedeutenden Platz zu sichern. Leonardos

Gedankenwelt muß ja erst wieder erobert
werden, mit unendücher Mühe, durch
Rekonstruktion, Motiv um Motiv. Denn er selbst

äußerte sich in der « Zerstreuung», in « raccolti
senza ordine», sprunghaft notierend und

skizzierend, und der Nachlaß hat sich voU-
ends in der Diaspora verloren. Erst seit kurzer

Zeit — besonders seit dem Gedenkjahr

1952 mit seinen AussteUungen, Kongressen
und Pubükationen und durch Marinonis
voüständige Faksimile-Edition — sind die

Grundlagen für eine Wiederherstellung der
leonardesken Enzyklopädie geschaffen.

Gantner, einer der Pioniere auf dieser neuen
Ebene, zeigt nun, daß das Denken über
Anfang und Ende der Welt zu den Leitideen
in Leonardos Gesamtwerk gehört, ja, daß

die Vision des Weltuntergangs wie nichts
anderes den Alternden im Banne hielt.

In jungen Jahren folgt der Malerdenker
dem bibUschen Mythos des «düuvio» als der

von Gott gelenkten Sintflut, die noch Arche
und Rettung kennt und in bestimmtem
Zusammenhang mit dem Jüngsten Gericht
steht. Aber um 1500 melden sich Zweifel,
und fortan sieht Leonardo mit dem Gleichmut

des Weisen einem hoffnungslosen, voU-

ständigen Weltuntergang entgegen. Gestörtes

Gleichgewicht zwischen Feuer und Was-

1 Joseph Gantner, Leonardos Visionen
von der Sintflut und vom Untergang der
Welt. Mit 54 Abbildungen. Verlag Francke,
Bern 1958.

ser werde die Erde entweder in Brand oder in
Überflutung setzen. Als unermüdlicher,
begnadeter Beobachter kennt Leonardo die

Natur des Wassers, seine Strömungs- und

Strudelgesetze, seine erdbewegende und
-zerstörende Gewalt. Dem Kosmologen fällt es

nicht schwer, die kleinen Gewißheiten in
ungeheure Räume und Zeiten zu projizieren.
In seinen späten Visionen prophezeit er
schreibend und zeichnend den grauenvoüen
Wassertod alles Lebens und das Ende des

Planeten. Dem Wandel dieser Katastrophen-
vorsteUungen folgt Gantner Schritt um
Schritt, und der Leser wird zwischen Origi-
nalqueüen und Interpretationen so genau
vorangeführt, daß er gelegentlich in der
geistigen Werkstatt des Genies selber zu weüen

meint. Weltuntergang: das Buch hätte, auf
Aktualitäten anspielend, der Kommentar zu
einem utopischen «schwarzen» Roman werden

können; aUein Gantner wahrt seinem

Gegenstand in jedem AugenbUck den hohen

Rang einer Menschheitsdichtung.
Gestaltung und Umgestaltung, Anfang

und Ende der Welt: was für ein künstlerisches

Thema, über aUe übliche Ikonographie
hinaus, am Rande des Denk- und Vorsteü-
baren! Der Sechzigjährige ist «ganz aUein

mit der Erde » und hält die Vorstellung
planetarischer Kataklysmen aus — diese Situation

des Künstlers ist einmalig. Hier erreicht
die Renaissance nach wenigen Jahrzehnten

gleich den Gegenpol zur mittelalterlichen

«ars medianica»: nach Leonardo ist der

Künstler «Signore e Dio», Herr und Gott,
ein Schöpfergeist, der nach eigenem Beheben

Welten aufzurufen und zu zerstören

vermag. Daß an diesen Visionen nichts
Makabres, Schwärmerisches und Halluzinatorisches

ist, betont Gantner mit Recht; denn

an ihnen sind Naturwissenschaft und
Philosophie mit ganzer Autorität beteiligt. In
keinem andern Thema konvergieren die Fakultäten

so vollständig. Zwischen Wissenschaft

und Kunst besteht kein Konflikt, sondern
das Verhältnis gegenseitiger Steigerung. Der

Tragiker Leonardo erweist sich so als eine

Projektion des 19. Jahrhunderts, abgeleitet

1053



aus der Ideologie der künstlerischen VoUen-

dung. Ihren gemeinsamen Grund haben aUe

die VorsteUungen im Visionären, im «intel-
lektueüen Schauen», das heißt in einem
Zustand der Phantasie, der dem endgültigen
Fixieren in Wort und Büd vorangeht.

Nach seiner Lebensspanne wird
Leonardo aUgemein der Hochrenaissance
zugerechnet ; aUein in welchem Sinne darf er als

deren Repräsentant gelten? Die Frage, von
dem neuen Thema aus gesteht, rührt an
Fundamente. Das Bündnis von Kunst und
Wissenschaft war seit BruneUeschi, DonateUo und
Masaccio in Geltung, und das statisch dingliche

Sichtbarmachen von Naturgesetzen
gehörte zu den Voraussetzungen der Frührenaissancekunst.

Indessen läßt Leonardos Kosmologie

mit ihrem übermenschüchen Maßstab
und ihrer dynamischen Art alles Renaissancegemäße

hinter sich. Nicht aufdie Dinge selbst,

in ihrer Beschaffenheit und ihrem Dasein im
Raum, richtet sich der Bück, sondern auf die

elementaren Kräfte, denen sie unterworfen
sind. Wasser und Wind, von Leonardo
lebenslang studiert, Feuer und Erdbeben: sie

wirken als «Motoren» auf die Erde ein. In
erodierten Landschaften, berstenden Felsen,

Kontinentalschüben, aües verschlingenden
Wasserstürzen und Weltstürmen erkennt der

«uomo universale» ihre verwandelnde und
auflösende Gewalt. So kann beispielsweise
die Landschaft nicht länger Menschenraum
und Stimmungsträger im Sinne der
Renaissancetheorien bleiben. Der Visionär gibt die

— dem Quattrocento so teuren — stofflichen
Sonderheiten auf und sieht schließüch nur
mehr bewegte Materie, «Urfunktionen an
Ursubstanzen ». Auch der eben errungene
rationale Raum löst sich ins Unendliche auf,
und die nennbare Zeit weicht einer größeren,
dichterischen Dimension, «o tempo,
consumatore deüe cose».

Wo bleibt da der Mensch, das Maß der
Renaissance? Als Sandkorn, als Strandgut
treibt er in den Katastrophenfluten, «gran
quantità di popoü ». Welch ein Rückzug vom
Individuum, zuerst in die Skepsis, dann in
die über- und unmenschüche Weltschau!

Afrika und Europa verändern ihre Gestalt,
der Kaukasus leuchtet unermeßlich im
Abendschein, Gebeine treiben über einen

Kontinent — das sind Themen Leonardos. In
den späten Katastrophenblättern verüert er
den Menschen voüends aus den Augen, und
schließlich steht vor ihm die Leere nach dem
letzten Aufruhr, ohne Lebewesen, ohne
Oben und Unten, das Nichts.

Als Historiker weist Gantner bei

Gelegenheit auf den «protobarocken» Charakter
dieser Entgrenzungen hin. In der Tat erlangen

der unendliche Raum, die menschUche

Gestalt als Strömungsteil, die kosmische

Bewegung, die Metamorphose und ähnUches

erst in den Generationen des Manierismus
und des Barocks allgemeinere Vor- und Dar-
steübarkeit. Und doch hat sich keiner mehr

so bis an das Ende gewagt wie Leonardo.
Die moderne, komplexe Strukturformel der
Hochrenaissance wird durch Gantner an
unerwarteter SteUe bestätigt und erweitert.
Denn die Kunstgeschichte hat die Theorie

vom «Gänsemarsch» der Epochen allmählich

ersetzt durch den Nachweis eines Ne-
beneinanders von Haupt-, Neben-, Unter-
und Gegenströmungen. Wie schon Jacob
Burckhardt ahnte, muß das Vierteljahrhundert

der Klassik zu Beginn des Cinquecento
als das pure Wunder gelten, als eine «unmög-
Uche», heute fast unverständliche (und
entsprechend vernachläßigte) Leistung über

später Gotik, vergreister Frührenaissance,
frühem Manierismus und Protobarock.
Selbst Raffael vermochte, wie Theodor Hetzer

gezeigt hat, die Höhe der Klassik nicht
sein frühvoüendetes Leben lang zu halten.

Nun ist Leonardo seinerseits durch Gantner
als ein Janus erwiesen: Hochrenaissance mit
Tag- und Nachtseite, mit Vollendung und
endlosem Schweifen. Die Deutung
allbekannter Büder wie der Mona Lisa, der Anna
Selbdritt, des Hieronymus oder der

Felsgrottenmadonna erfährt dadurch eine

Vertiefung: hinter den voüendeten, seelenvoüen
Gestalten dehnen sich Urlandschaften, langsam

von den Gewalten erodiert, von be-

fremdüchem Raum- und Zeitmaß, in unge-

1054



wohnlichem, tiefsinnigem Widerspiel —
Schönheit und Existenz als Wunder?
Durchschaute Vergänglichkeit? Das «Oberfläch-
Uche » der Klassik steht über Abgründen.

Die Kunstwissenschaft versucht zur Zeit
auf vielen Wegen in die Tiefenschichten des

künstlerischen Schaffens zu gelangen.
Durchleuchtung mit Röntgenstrahlen kann
gelegentlich das Wachsen einer Bildidee sichtbar
machen, bei Abnahme von Fresken des Tre-
und Quattrocento kommen die monumentalen

Entwürfe auf der Wand zutage, und in
den modernen Werkmonographien werden
aüe Arten von Vorgestaltungen ernst
genommen. Es ist aber Joseph Gantner zu
verdanken, wenn das Elementarreich der
«Präfigurationen » heute systematisch erschlossen
und der Forschung zugeführt wird — nicht
nur die zielstrebig auf Voüendung hin
angelegten Probeformen, sondern auch der endlose

Vorrat schöpferischer Träume, Ahnungen

und Versuche, auch das UnvoUendete
und UnvoUendbare. Ein Symposion in
Saarbrücken hat 1956 unter Gantners Leitung
das «Unvollendete als künstlerische Form»
statuiert. Das vorliegende Leonardo-Buch
darf als die bisher überzeugendste Probe aufs

Exempel gelten. Wie Valéry belauscht Gantner

Leonardos Phantasie. In einer Kunstgeschichte

der voüendeten Meisterwerke wäre
der große Florentiner durchaus verkannt;
denn fast immer bewegt sich sein Genie im
«präfiguralen» Raum, wo Text- und
Bildnotizen ineinander übergehen, wo Inhalt und
Form ungeschieden sind, wo Kunst und
Wissenschaft ein Gemeinsames bekunden.
Es gibt hierfür objektive Gründe : Leonardo
erkennt und anerkennt die unaufhaltsame
Verwandlung, den Gestaltverlust aüer

Formen; die Dinge fixieren, hieße sie verfälschen;

dem Thema des Untergangs ist nur
durch ständigen Wechsel der Aspekte
beizukommen. So herrscht in dieser Heimat der

schöpferischen Gedanken, mit Leonardos
eigenen Worten, eine dauernde «trasmutazione

di forme», und wirkhch schweift er
ohne Mühe von der physikaüschen Notiz zur

künstlerischen Skizze, von der lehrhaften

Anweisung zum visionären Wurf. Ganze

Serien von Aufzeichnungen jeghcher Art
umschwärmen das Thema, jenes Thema, das

an sich einer VoUendung im Suine der
Hochrenaissance entzogen bleibt. Zu Grunde liegt
aber, auch bei Leonardo, der «platonische»
Zweifel Dantes an der Aussprechbarkeit
einer künstlerischen Vision: «la forma non
s'accorda aU'intenzion deü'arte. » Und Vasari
erscheint nirgends glaubhafter als in der

Mitteilung, Leonardo habe von «ecceüenza

e perfezione» eine so hohe VorsteUung
gehabt, «che con le mani... non si sarebbono

espresse mai ».

Diese neue Respektierung des UnvoUen-
deten und Unvollendbaren schUeßt an Wölff-
Uns «Vorstellungsformen» und an Handreichungen

der Psychologie an. Ihre Bedeutung

ist so hoch anzuschlagen, daß Gantner
mit Recht der Einzeluntersuchung zu
Leonardo ein grundlegendes Kapitel vorausschickt.

Von den hier aufgeworfenen Fragen
wird man viele in den Werkstätten der
Kunstwissenschaft von morgen wieder finden.
Denn das jeweilige Verhältnis zwischen

«Präfiguration» und Figuration charakterisiert

auf neue Weise nicht nur einzelne

Künsder, sondern auch Epochen, Nationen,
Gattungen. Dem unbändig IndividueUen,
dem Barocken und dem Altersstil scheint das

«Präfigurale» besonders nahe zu hegen.
Nebenbei ist auch das Problem aufgeworfen
— es steüt sich etwa vor Trainis großartigen
Vorzeichnungen im Camposanto zu Pisa —
inwiefern der «Zaubergarten» der ersten

Entwürfe von den scharfen Stilwandlungen
der voüendeten Werke entrückt bleibe.

Es fällt auf, mit welcher Übersicht und
Behutsamkeit der Autor seine Gedanken

entfaltet und wie sicher er den Leser über

schwierigste Wege leitet. Dem Verlag
bedeutete es sichtüch ein Vergnügen, das Thema

des Unvollendeten in ein voUendetes
Gewand zu kleiden.

Emil Maurer

1055


	Bücher

