
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 39 (1959-1960)

Heft: 9

Artikel: Was kann uns die indische Kunst bedeuten?

Autor: Goetz, Hermann

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-160986

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-160986
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


philologe Schütz, Herausgeber der AUgemeinen Literatur-Zeitung, seine

Kollegen davor warnte, in «Mikrologie» zu verfaUen. — Es siegte dann
zuletzt auch nicht die mit einem so köstbchen Fremdwort gekennzeichnete

Kleinhchkeit der Gesinnung. —• AufAnraten nämhch des Theologen
Paulus, der Landsmann und Freund des Verlästerten war, heß man
Schüler durch den Senior der Theologischen Fakultät, Professor Grise-
bach, in freundlicher Form auf sein Versehen hinweisen — worauf dieser
eine entsprechende Erklärung abgab : er habe sich des Titels Professor der
Geschichte nur aus Unwissenheit bedient und versprach, er werde sich
bei kommenden Veröffentlichungen der ihm zukommenden Bezeichnung
«Professor der Weltweisheit» bedienen.

Nach Beendigung des leidigen Streits bheb SchiUer zwar noch ein
etwas bitterer Nachgeschmack zurück. Er empfand das Verhalten der
Fakultät und das seines Spezialkollegen Heinrich als Schikane, kam aber
doch allmählich über seinen Ärger hinweg und schlug im Umgang mit
seinen Freunden in Jena bald festere Wurzeln.

Die Eheschließung mit Charlotte von Lengefeld (Februar 1790)
schenkte ihm das Glück einer eigenen Häushchkeit. Kurz darauf, nur
drei Monate später und noch im selben Jahr findet Schiller, der als erster
die Reihe ganz großer Namen der Universität eröffnet, in einem Brief
an seinen Schwager Reinwald sogar das Wort : «Zum akademischen Leben
istJena der beste Ort!»

WAS KANN UNS DIE INDISCHE KUNST
BEDEUTEN?

VON HERMANN GOETZ

Jede Auseinandersetzung zwischen Kulturen hat nur dann einen Sinn,
wenn sie neue Lebenswerte schafft, ein neues Weltbild eröffnet, Impulse
zu neuem fruchtbaren Gestalten auslöst. Heute, wo Indien immer mehr
in unsere pobtischen, wirtschaftlichen und kulturellen Probleme
einbezogen wird, müssen wir endhch auch diese Frage an seine Kunst stellen.
Denn hier ist unendhch viel Schutt alter Legenden hinwegzuräumen, von
einem Wunderlande, in eine mystische Religiosität, Sinnlichkeit und
Phantastik versponnen, Legenden, an welchen wohl etwas Wahres ist,
die aber doch nur gewisse Seiten einer ungemein reichen und vielgestaltigen

Kultur einseitig herausstreichen, vor allem auf Grund des Eindrucks
der chaotischen VerfaUszeit, welche der britischen Herrschaft voraus-

913



ging. Denn dabei wurde vergessen, daß auch bei uns im Zeitalter der
Religionskriege und des Absolutismus dieselbe Sittenlosigkeit, derselbe
rehgiöse Fanatismus und Aberglaube und dieselbe oft abstruse Phantasie
sich ausgetobt hatten. Wir wissen heute genug von dem wirkhchen Leben
dieses Riesenlandes, von seiner Geschichte und Kultur, um uns ein
ruhigeres Urteil zu formen. In dieser Perspektive kommen wir auch zu einer
gerechteren Bewertung der indischen Kunst und können so eine
Einschätzung dessen wagen, was sie uns zu bieten hat und wie wir am besten
zu ihrem Verständnis gelangen können.

Am geläufigsten sind uns natürhch die Tempel und die Pagoden
(die buddhistischen Reliquienschreine). Das ist freibch ein höchst
einseitiges Bild. Denn wohin wir in der Welt blicken, haben sich religiöse
Bauten am besten erhalten, weil sie, als für die Ewigkeit geplante Werke
des Glaubens solider gebaut, mehr geachtet und beschützt und sogar nach
ihrem Verfall aus Aberglauben gefürchtet waren. Aber so gut wie heute
hat es auch in der indischen Vergangenheit eine reiche welthche Kunst
gegeben, aus dem letzten halben Jahrtausend noch leidlich erhalten,
davor aber fast völlig verschwunden, wo der Spaten des Ausgräbers sie
noch nicht wieder ans Licht gebracht hat. Denn die größte Schöpfung
dieser Architektur war, wie in einem tropischen Klima nur zu verständ-
Uch, der Garten und Gartenpalast, aus Holz auf Steinterrassen inmitten
von Teichen und — oft künsthchen — Hügeln und Höhlen angelegt.
Was wir heute den «englischen» Gartenstil nennen, war im 18. Jahrhundert

aus China eingeführt worden, geht aber letzten Endes auf Indien
zurück. Reste einiger derartiger Anlagen finden sich noch in Ceylon,
Java und Kambodscha. Und auch der «itahenische», bzw. «französische»

Gartenstil, welcher über das arabische Spanien und Sizilien aus
Iran und Irak gekommen war, wo seine geometrische Planung durch ein
minutiöses Bewässerungssystem bedingt gewesen war, hat in Indien seine
höchste Blüte in den Mogul-Gärten erlebt. Wie dabei das Wasser für
« Klima-Anlagen » benutzt wurde, ist der höchsten Bewunderung würdig.

Der Symbolismus der Pagode und des Tempels ist uns freibch fremd,
weil er auf einem Weltbild beruht, worin Sonne und Sterne sich um den
Weltberg (Olymp, Turm von Babel) im Mittelpunkt einer flachen
Erdscheibe drehten. Die Pagode (Dhätugarbha Rehquienschrein), meist
Stupa (Tope) genannt, hatte sich ja aus dem Fürstengrab zu einem
Weltmodell (Mikrokosmos) entwickelt, dessen Halbkugel das Himmelsgewölbe,

dessen Aufbau (Harmika) den untersten, dessen «Sonnenschirme

» die oberen Himmel, dessen Steinkreis die Stunden und Tage, dessen
Tore die Himmelsrichtungen und Jahreszeiten symbohsierten. Später, als
dieses. Weltbild zusammenbrach, wurden seine Teile Symbole der
verschiedenen Elemente des Kosmos. Ähnliche Ideen finden sich in Europa
nicht nur in Stonehenge, sondern auch in der Symbobk mancher
romanischer Kreuzgänge, vor allem in Nordspanien. Die mit diesen Stüpen

914



verbundenen Versammlungshallen der buddhistischen Mönche, drei-
schiffig, mit einem Schrein im Zentrum einer halbrunden Apsis, einer
Musikgallerie und großem Fenster («Rosette») über dem manchmal von
«Türmen » flankierten Eingang erinnern so auffallend an unsere, fast ein
Jahrtausend späteren mittelalterlichen Kirchen, daß ein Einfluß über das

koptische Ägypten schon behauptet worden ist, wenn auch ein eingehendes

Studium dieser Beziehungen noch fehlt.
Auch der Hindu-Tempel, aus dem kleinen Dorfschrein ebenfalls zu

einem «Weltmodell» ausgearbeitet, wurde zuerst ein Weltberg (ohne
Himmelssphäre) auf einem Opferaltar, entwickelte sich dann aber mehr
und mehr als «himmlischer Palast», mit Kult- und Vorhallen, Hof, Torbau

usw., um schbeßUch, seit dem 16. Jahrhundert, die Weltbergsymbohk
völbg faüen zu lassen. Auch die christbche Kirche des Mittelalters ist ein
solches Weltmodell gewesen, und zwar des himmhschen Jerusalem, und
als solches wurde sie mit Statuen und Rehefs der ganzen Heilsgeschichte,
von den Erzvätern und jüdischen Königen bis zu den Propheten,
Aposteln, Heihgen, der Madonna, Christus und Gottvater, geschmückt. Der
Hindu-Tempel ist gleichermaßen reich mit Statuen und Rehefs
ausgestattet, von Dämonen, Nixen und Zwergen und Szenen aus dem Tier-
und Menschenleben auf seinem Sockel, zu denen der himmlischen Nymphen

(Engel) und der auf dieser Erde waltenden Götter auf seinem Mittelbau,

bis zu den Schöpfergöttern und der großen Gottheit, Urgrund allen
Seins, in seinen Oberstockwerken. Freilich scheint sich der Tempel von
der Kirche dadurch zu unterscheiden, daß er überwiegend Außenarchitektur

ist, wie die Kirche Innenraum. Jedoch formt in dem Tropenklima
Indiens der offene Hof um den Tempel den Gemeinderaum, während der
Tempel selber unserem Chor, Lettner und Hochaltar entspricht.

Diese Tempelskulpturen (die sich übrigens einst auch an weltlichen
Bauten befanden) und Malereien (von welchen heute nur geringe Reste
in ein paar Höhlenklöstern und Tempeln erhalten sind) stellen die Höchstleistung

der altindischen Kunst dar. Schon aus dem 3. Jahrtausend v. Chr.
haben wir, meist kleine, Porträtstatuen, welche eine gewisse Verwandtschaft

mit altsumerischen Schöpfungen zeigen. Ein zu Harappä entdecktes,

kaum mehr als fingergroßes Steinfigürchen eines Tänzers wirkt
jedoch wie ein Vorläufer klassisch-griechischer Athletenfiguren, und eine
zu Mohenjo-Däro ausgegrabene kleine «Bronze» eines tanzenden nackten,

aber mit schweren Schmuckreifen geschmückten Mädchens ist so
lebendig, daß man ihren Steptanz förmlich sieht. Dieses Gefühl für das

Tänzerische, für den Rhythmus geht durch die ganze darstellende Kunst
Indiens. Freilich folgte auf diese ersten Meisterleistungen eine lange
Periode, von der wir nichts wissen, eine Zeit des Rückfalls in die Barbarei
der halbnomadischen arischen Eroberer, wo man sich mit primitiven
Symbolen, dann mit Lehmfiguren und Holzschnitzereien begnügte. Erst
seit dem 3. Jahrhundert v. Chr. tauchen wieder Bildwerke in Stein auf,

915



Statuen lokaler Schutzgottheiten oder rehgiös interpretierte Volksmärchen,

als Schmuck auf den Steingeländern um die buddhistischen ReU-

quienschreine und an den Kulthallen. Ein halbes Jahrtausend genügte,
daß sich aus diesen plumpen, ungelenken, magisch-dumpfen Schöpfungen

erst eine jugendfrohe, all den Reichtum der Welt mit freudigem
Staunen aufnehmende, dann eine elegante, fast illusionistisch-naturalistische,

schheßlich eine höchst raffinierte und ihrer Ziele und Mittel sehr
bewußte Hochkunst entfaltete. Zwischen dem 2. und 5. Jahrhundert
bildeten sich ein dem klassisch-griechischen paralleler Kanon, eine entsprechende

Typologie und eine tief durchdachte Ästhetik aus.
Aber deren Ideale waren von derjenigen unserer klassischen Kunst so

verschieden, wie die Landschaft und das Kbma Indiens vom Mittelmeergebiet

und dessen Menschenschlag abweichen. Man kann sich sogar des

Eindrucks nicht erwehren, daß die endgültige Formuherung dieser Ideale
sehr bewußt, in Kenntnis der klassisch-antiken Kunst und Literatur, aber
in nationalistischem Gegensatz dazu, erfolgt ist. Dieser Kontakt mit dem
Abendlande hatte nur sehr indirekte Beziehungen zu Alexander des

Großen Indienfeldzug, welcher sich vorerst nur im angrenzenden Afghanistan

ausgewirkt hatte. Später waren auch griechische Heere tief ins
Innere Indiens vorgestoßen, aber sie waren Fremde gebheben, die mehr
von indischer Kultur empfingen als sie ihr geben konnten. Erst in
nachchristlicher Zeit entwickelte sich ein fruchtbarer Kulturaustausch, erst
unter skythischer Fremdherrschaft über die hellenisierte «Gandhara»-
Kunst Afghanistans und die griechische Metropole Seleucia im parthi-
schen Irak, dann durch Flüchtlinge vor der Theodosianischen
Heidenverfolgung, unter der nationahstischen Herrschaft der Gupta-Kaiser.

Wenn die Inder auch auf diesem Wege viel von der Antike übernahmen,

letzten Endes waren sie ihr gegenüber ablehnend. Als Produkt
armer, verhältnismäßig trockener Länder war die griechisch-römische
Kunst städtisch, klar, gemäßigt, erotisch ziemlich indifferent, weitgehend
politisch. In der tropischen Üppigkeit Indiens — damals noch nicht so
abgeholzt wie heute — bheb der Mensch in viel engerer Berührung mit
einer alles beherrschenden Natur. Selbst die Städte waren voll von weiten
Gärten, und Bäume, Blumen und allerlei Getier waren auch im Hause des
Ärmsten zu finden. Diese Natur, die Hitze, die meist dunstige Atmosphäre

reizen die Phantasie, stimmen zum Träumen, zum Spekulieren.
Der menschbche Körper entwickelt sich anders, viel üppiger in der
Jugend, wenn auch früh verblüht. Die Macht der Sinne ist viel
überwältigender, in der Liebe bis zum Tode wie in der ausschweifenden Lust,
die Auflehnung dagegen um so extremer, sei es in der Veredelung, sei es

in der Verneinung und Unterdrückung der Sinne. Die Weite des Landes
hat schon früh zur Verdrängung aUer repubbkanischen Staaten durch
weitausgedehnte, sich auf Söldner und Berufsbeamte stützende Monarchien

geführt. Aber eben darum bUeb die lokale Selbstverwaltung ziem-

916



lieh unangetastet, weil Nachrichtendienst und Verkehrsmittel zu
unentwickelt waren, als daß die Zentralregierung sich in aUe Angelegenheiten
des Privatlebens hätte einmischen können. Der Durchschnittsbürger
kümmerte sich daher wenig um eine PoUtik, der gegenüber er völbg
machtlos war, die jedoch ihrerseits sein Privatleben nicht berührte.
Infolgedessen richtete sich das Interesse des Menschen und damit auch der
Kunst vor allem auf die privaten Lebensprobleme, Luxus, Frauenschönheit,

Nachwuchs, ReUgion. Und wie die ersteren die Jahre der Jugend
und Reife beherrschten, so die Rebgion die des Alters.

In ihren welthchen Idealen ist die indische Kunst der vormohammedanischen

Zeit eher barock. Der athletische Mann, die fruchtbare Frau,
schlank und doch draU, mit schweren Hüften und Brüsten und schmachtenden

Augen — dieser Typ findet sich häufig bei geschlechtsreifen Mädchen

—, aber immer Mutter, ob Kurtisane oder Ehefrau. Bei Männern
und Frauen eine große Freude am Goldschmuck, Juwelen, reichgemusterten

Kleidern dünn wie Spinnweb. Freude an der Natur, nicht so
sehr an der meist im Dunstverfließenden Landschaft als an saftigen
Lotusblumen und Blättern, feucht und fest wie Frauenfleisch, an schwül
duftenden Blüten, an Bäumen mit schweren Früchten, an wildem und
zahmem Getier, Löwen, Elefanten, Rehen, Affen, Papageien, Kokilas
(indischen «Nachtigallen»), Pfauen. Und jenseits die Götter, ins Leben
eingreifend, von den überall hausenden Dämonen bis zu den Himmelskönigen

Indra, Brahma und Vishnu, den Buddhas und Jinas, alle in ihren
Erscheinungsformen auch nur erhabene Projektionen des Menschenbildes,

in der Tat dem Menschen wesensgleich, nur durch ihre Geburt in
höheren Sphären, ihr unendlich langes Leben, ihre unendlich größere
Macht überlegen. AU das rhythmisiert, in wundervollen Linien, in
tänzerischen Bewegungen, musikalisch bis ins letzte. In der Tat ist diese

figurale Kunst aus dem Tanz entwickelt worden, einem Tanz, wo jede
Haltung, jede Geste eine «pantomimische» Bedeutung hat.

Denn der indische Tanz, obwohl in den letzten Jahrhunderten erstarrt
und verkitscht, ist unserem Ballett weit überlegen. Während das letztere,
aus dem Renaissance-Festspiel entstanden, erst relativ spät sich zum Tanz
entwickelte, und erst in diesem Jahrhundert auch den Volkstanz wieder

absorbiert hat, geht das Bhärat Nätyam auf zwei Wurzeln zurück,
den sehr formenreichen indischen Volkstanz (nicht von den Zehen,
sondern, der Sandalen wegen, von der Ferse aufgebaut) und die Pantomime
der römischen Kaiserzeit, welche ihrerseits die ganze Gestensymbolik der
altorientahschen Kulte verarbeitet hatte. Infolgedessen ist seine
choreographische Orchestrierung so reich, daß eine Tänzerin durch ihr Gesten-,
Hände- und Fußspiel auch ihre fiktiven Partner, Szenerie, unterbewußten
Reaktionen, Erinnerungen und Nebengedanken, welche das eigenthche
pantomimische Spiel nicht ausdrücken kann, doch so anzudeuten
vermag, daß der damit vertraute Zuschauer sie verstehen kann. Es ist wie

917



eine Wagner- oder Mahler-Partitur, mit all ihren nuancierten Nebenmotiven,

ins Tänzerische übertragen. Das ist aber etwas, womit auch wir
musikalisch vertraut sind; das ist, was die Reformer unseres modernen
Balletts, z. B. Mary Wigman, Rudolf von Laban, Martha Graham und
andere, anstreben.

Die figurale Kunst des klassischen Indiens aber ist nur solcher Tanz,
in Stein oder in Linie und Farbe auf die Kalkwand, auf Holz oder
Leinwand (oder richtiger: Baumwollgewebe) übertragen. Und dies ist wiederum

eine unserer Zeit wesensverwandte Haltung. Wie wir heute oft genug
ein Oratorium, eine Oper «getanzt» sehen, so daß der feierliche oder
leichte Rhythmus der Darstellung die Musik unterstreicht, die von ihr
zum Ausdruck gebrachten Empfindungen bildlich widerspiegelt, so spielt
der Rhythmus auch in unserem Kunstgeschmack und Kunstschaffen wieder

eine entscheidende Rolle. Man denke nur an die Wiederentdeckung
der byzantinischen Kunst und des Manierismus, an Blake und Füssli, an
die Skulpturen von Lehmbruck, Kolbe, Barlach, Nadelmann, an Manet,

Toulouse-Lautrec, Gauguin, Seurat unter den älteren, Hodler,
Kandinsky, Matisse, Marc, Kirchner, Feininger, Picasso unter den
neueren Malern, schließlich Chagall, Soulages, Vieira da Silva in
unserer eigenen Zeit. Das klassische indische Körper-Ideal aber kehrt,
abgesehen von Rubens, bei Maillol und Renoir, Zorach, Lipchitz wieder,
das des mittelalterlichen Südindien bei Gauguin. Diese Ideale sind im
allgemeinen auch durch das indische Mittelalter gültig gebheben. Denn
wenn auch in einer feudalen, vom Mihtäradel und mächtigen Priesterkollegien

beherrschten Gesellschaft die Rebgion — wie auch bei uns —
Leben und Kultur beherrschte, so waren die Priester nur an der
theologischen Seite der Kunst, das heißt am Inhalt des Tempelschmucks,
interessiert, während die ästhetische sich nach dem Geschmack der Stifter,
das heißt der Könige und ihrer luxuriösen Höfe richtete.

Erst die mohammedanische Zeit brachte da einschneidende Veränderungen.

Die bisherige Hindu-Gesellschaft wurde zerschlagen, und neue
Klassen kamen nach oben, welche sich in fast allen Äußerlichkeiten,
Kleidung, Wohnungseinrichtung, Bewaffnung, Palast- und Festungsbau der
von den Mohammedanern eingeführten Kultur Vorderasiens anpassen
mußten. Der Buddhismus verschwand. Die Hindu-Religion wurde
volkstümhch, appelherte mehr an das Herz als an den Kult und das

theologische Wissen. Die Götter verschwanden zwar nicht, wurden aber
uninteressante Diener des einen großen Gottes der Liebe. Und dieser Gott
wurde menschbch, anheimelnd, im Bilde des schelmischen Hirtengottes
oder der treuen Ehepaare Räma und Sita, bzw. Siva und Pârvatï. Die
Magie der Tempelmikrokosmen hatte nur noch archäologisches Interesse.

Die Vielgestalt der Götter wich Szenen aus dem Dorf- und
Hofleben im zeitgenössischen, das heißt überwiegend von den Mohammedanern

übernommenen Kostüm. Aber an der künstlerischen Grundhal-

918



tung änderte sich nichts : Rhythmus der Linie, der Bewegung, jetzt jedoch
vor allem der bekleideten Figur, der lang fließenden Haare und Gewänder,

Farben in schlichten, harmonischen Kontrapunkten, Ausdruck
wiederum durch Haltung und Bewegung, aber denen einer ritterbchen Welt
mit ihrer Diskretion gegenüber der Frau, der keuschen Zurückhaltung
und Ergebenheit der letzteren. Die Erotik wird romantisiert und verin-
nerlicht. Nicht der Körper der Frau, sondern ihre Reaktion auf die Liebe
interessiert, sei es im Rahmen von «Ritter-Romanen», sei es in einer
Lyrik, welche diese Erlebnisse mit den Stimmungen der Natur, der
Tages- und Jahreszeiten und der Bildersprache der Mystik koordinierte.
Denn wie die himmlische Liebe sich im Gleichnis der irdischen offenbart,
so ist die irdische der Abglanz der himmhschen. In der Malerei, welche
diese Themen behandelt, ist es oft schwer zu sagen, welche von beiden
sie meinen. Und in der Tat war diese GrenzUnie fast unerkennbar. Denn
in einer feudalen Zeit, mit den intimen Tragödien großer Harems
und den großen blutiger, ungeheuer verlustreicher Schlachten,
konnte der Schritt von den Freuden dieser Welt zur Flucht in die
Rebgion, in Askese und Mystik täglich fälhg werden. Der Stil dieser Kunst
khngt daher an den derselben Kulturstufe bei uns an, in der Zeichnung
und Farbe an Cimabue, Giotto und Simone Martini, gefühlsmäßig an das
Stundenbuch des Duc de Berry, die berühmten Einhornteppiche des

Cluny-Museums und ähnliche Werke des 15. und frühen 16. Jahrhunderts.

Erst die Mohammedaner brachten eine andere, nüchternere
Geisteshaltung. Miniaturen der älteren Großmogul-Zeit lassen oft an
flämische Miniaturen oder an Dürer denken.

Das indische Kunstgewerbe ist von Haus aus schlicht. Viel Mobiliar
ist unerwünscht, nicht nur als Staubfänger und Unterschlupf von Ungeziefer,

sondern auch weil der dauernde Wechsel von Außen- und
Innentemperatur ein dauerndes Umziehen vor Sonne und Regen ins Haus und
aus der Schwüle der Zimmer wieder auf die abendbchen Terrassen und
in die Gärten mit sich bringt. Der kühle Boden ist der angenehmste Platz
zum Sitzen, Schlafen, Arbeiten, die einzigen Möbel waren erhöhte Ehrensitze,

außerordentUch leichte Betten und Koffer. Der meiste Besitz wurde
in Wandnischen oder -fächern untergebracht, dort auch die Lampen und
Götterbilder aufgestellt. Der Hausrat bestand hauptsächlich aus Metalloder

Tongeschirr, Kissen, Decken, Teppichen, Waffen usw. Nur in den
Adelshäusern waren diese reich verziert, hatten freilich auch oft weite,
schhchte Räume zu beleben. Erst unter britischer Herrschaft kam ein
vom viktorianischen Europa beeinflußter, überladener Geschmack auf.
Am schönsten sind natürlich Festgewänder und Paradewaffen, die leuchtend

farbigen Stoffe (vor allem der nur um den Frauenkörper gewickelten
Saris), reich mit Gold- und Silberblumenmustern durchwoben oder
bestickt, die Waffen graviert, tauschiert oder mit Edel- und Halbedelsteinen
besetzt.

919



FreiUch ist es in den letzten Jahrzehnten Mode gewesen, fast nur die
religiöse Seite der indischen Kunst zu betonen. Jedoch muß man auch
dies in der richtigen Perspektive sehen. So tragisch irreligiöse Zeiten wie
die unsrige hat es auch zuvor schon in der Weltgeschichte gegeben, so
oft sich zwischen den traditioneUen ReUgionsformen und der tatsächlichen

Lebenserfahrung eine zu große Kluft auftat. Aber sie sind immer
vorübergegangen, und normalerweise sind alle Kulturen von Religionen
getragen worden, bzw. haben ihre Lebensideale in solchen ausgeprägt.

Immer hat die Kunst diesen ReUgionen gedient; sogar die welt-
Uche hat deren Typensprache, wenn auch abgeschwächt, herangezogen,
als Schutzgottheiten oder mythischen Vorbildern des jeweihgen welthchen
Zwecks (etwa Bacchus auf dem Weinbecher, Venus auf dem Spiegel
usw.) oder generell glückbringende Symbole. Aber dies hat nicht
notwendigerweise etwas mit religiösen Erlebnissen zu tun. Religion ist ja
auch eine soziale Angelegenheit, Deckmantel oft höchst weltlicher
Empfindungen, von National- und Fürstenstolz, Unduldsamkeit, Eitelkeit,
selbst Lüsternheit. Und die Kunst hat, als Dienerin der jeweils
herrschenden Mächte, im Laufe der Jahrtausende alledem Gestalt verhehen.
Das gilt auch von Indien. Es hat in diesem Lande tief inspirierte Kunstwerke

gegeben, wie die Särnäth-Buddhas, die Tempel von Elephanta und
Eluri, die frühen Rädschput-Miniaturen. Es hat auch solche gegeben, wo
die Rebgion nur Vorwand für eine bewußt modisch-erotische Kunst war,
wie die Tempel von Khadschuräho oder Konärka, oder viele spätere
Rädschput-Miniaturen. Noch mehr solche, die Monumente politischer
Macht sein sollten, wie die großen Tschola-Tempel. Und noch viele
andere waren Produkte einer erstarrten Werkfrömmigkeit, «gute Werke

», aber ohne irgendeine Inspiration aus einem lebendigen Glauben.
Die Tempelbilder waren natürhch nicht der freien Phantasie des

Künstlers überlassen. Sie sollten eine sehr durchgearbeitete Theologie
widerspiegeln, welche um so mehr auf eine richtige Formulierung achten
mußte, weil es so viele Heterodoxien gab. Seit der späteren Gupta-Zeit,
das heißt seit dem wesenthchen Abschluß der hauptsächhchsten
theologischen Systeme, wurden daher dem Künstler aUe Einzelheiten
vorgeschrieben: Farbe, Tracht, Haltungen, Symbole der Gottheiten, ihre
Gruppierung usw. Nur beim Beginn neuer Stile, von noch im Wachsen
begriffenen rehgiösen Bewegungen inspiriert, gab es für kurze Zeit ein
freieres Gestalten, welches freilich nur allzu bald in einer neuen Orthodoxie

erstarrte. Solche Spannungen hat es auch im Abendlande gegeben.
Wir alle kennen die LangweiUgkeit der ewig wiederholten Typen der
klassisch-antiken Kunst, so sehr auch viele Künstler sich bemüht hatten,
ihnen durch Verinnerlichung Leben zu geben. Auch unser Mittelalter hat
eine feste Formensprache entwickelt. Nach einem Einbruch freierer Ideen
in der Renaissance hat die Inquisition die Formen erneut festgelegt, und
sogar der protestantische Norden ist, nach einer erneuten «zeitgemäßen»

920



Auslegung der Bibel, bald wieder in einer Routine geendet. Wie dabei
Gottvater, Christus, die Madonna, die Engel und Heihgen durch
Ausdruck, Typus, Gewand, Haltung und Abzeichen charakterisiert wurden,
so ist dies auch in Indien geschehen, nur unendlich reicher, weil es nicht
nur eine viel umfangreichere Mythologie gab, sondern auch, weil die
Sprache des indischen Tanzes eine viel mannigfaltigere Ausdruckssprache
zur Verfügung stellte. Diese Typologie stammt aus vier Lebenskreisen:
Aus dem vorgeschichtbchen Schamanentum entwickelte sich die des

Sivaismus, mit seinen «Dämonen» und «Dämoninnen» des Dschungels
und seinen aschebeschmierten, in Ekstase versunkenen Yogis, nun zu
den vielen Formen des bald gnädigen, bald schreckhchen Paares des
«Großen Gottes» und der «Großen Göttin» geworden, mit ihrem
Gefolge tierköpfiger Kinder, Dämonen, Hexen usw. Aus dem späteren
Mönchtum entfaltete sich die buddhistische und Dschaina-Ikonographie,
mit den Gestalten der Weltlehrer und Erlöser, umgeben von dienenden
Göttern, Mönchen, Laienverehrern und Szenen ihrer Geburt, ihrer Wunder

und Predigten, ihres Hinscheidens. Auf dem Hirtenleben baut sich
die Bildersprache des Krischna-Kultes auf, mit Abenteuern im Walde,
Liebesgeschichten, Tänzen usw. Um das Königstum gestaltete sich der
Kult des Himmelskönigs Vischnu, mit seiner Gemahlin Sri-Lakschmi,
seinem himmhschen Hofe usw. Aber immer ist sich der Gläubige
bewußt, daß dies nur Vorstellungen einer transzendenten Gottheit sind, die
keine Gestalt hat oder deren aktives Wesen nur durch solche Bilder
beschrieben werden kann.

All diese Mythen erscheinen uns sehr fremdartig, jedenfalls solange
wir nicht mit dem Lande ihres Ursprungs innig vertraut sind. Denn wie
alle Mythen sind sie notwendigerweise aus dessen Natur gewachsen. Der
Zauber des Großen Gottes und seiner herrlich-schrecklichen Gemahlin
erfaßt jeden, der in diesem so üppigen und zugleich so drückenden, so
weiten und doch so intimen Lande lebt. Die Stimmung der Askese
überkommt jeden, welcher sich gegen dieses Übermaß von Wachstum und
Zerstörung auflehnt. Die Idyllen der Krischna-Mythe sind jedem teuer,
der das indische Dorf, seine Frauen, die Spiele seiner Kinder beim Weiden
der schönen, zarten, ausdrucksreichen indischen Rinder draußen auf den
Feldern, im Dschungel kennt. Aber das ist nicht das für uns Wesentbche.
Indien ist ein Land der Rebgion, gerade mit all seinen, bei uns allzu sehr
unterschätzten «weltbchen» Lebensseiten. Denn die Inder haben nie
jenen scharfen Trennungsstrich wie das Christentum gezogen, weil das

individuelle Leben nichts Einmahges, UnwiderrufUches ist, sondern eine
Welle in einem Strom unendUch vieler Existenzen, einem Auf und Ab
nach den Wünschen und Begierden eines jeden. Alle Wesen gehen von
dem transzendenten Göttbchen aus, kehren schbeßbch in es zurück. Jenes
Götthche aber ist nicht nur der ewige Frieden, sondern auch die ewige
Fülle, die ewige SeUgkeit. Jenes Göttliche, als die um des Schaffens wiUen

921



schöpferische Kraft, ist daher die Liebe im höchsten, beglückenden
Sinne. Nur der Mensch (Dämon, Tier) kann es aus der Enge seines Egoismus,

seines in Dunkelheit eingehüllten, egozentrischen, winzigen
Schöpfertriebes mißverstehen, stellt sich so die ewige Liebe als Schreckensbild
vor und zieht selber Unheil und Vernichtung auf sich, indem er sich gegen
die kosmische Ordnung stellt. Aber diese selbe Vernichtung ist Erlösung;
denn mit der Wiedererkenntnis der Herrbchkeit Gottes gliedert er sich
erneut in die Weltordnung ein.

Was wir aber heute im Abendlande brauchen, ist eine religiöse Wiedergeburt,

ein Wiederverstehen der Mythensprache, welche nicht aus der
abstrakten Logik, sondern aus dem überwältigenden «dichterischen»,
dem religiösen Erlebnis geboren worden war. Denn die Bilder des
Mythos sind nicht einfach naiv, sie sind die einzig mögliche Ausdrucksform
für eine Erfahrung, welche die innerste Persönlichkeit erschüttert. Die
Bilder unseres eigenen religiösen Erlebens jedoch sind heute verniedlicht,

seicht geworden, so daß sie ihren tieferen Inhalt verloren haben. Wer
von uns betet noch wirklich: «Dein ist das Reich und die Macht und die
Herrlichkeit in Ewigkeit » Denn wer es kann, weiß, daß sogar der
Untergang unserer Kultur durch Atombomben, derjenige unserer Erde, ja
unseres Sonnen- und Milchstraßensystems nichts sind vor der Herrbchkeit

Gottes, in dem die Schöpfung unendUch vieler werdenden und
vergehenden Sternensysteme in einem für uns unendlichen Raum, in unendlicher

Zeit ewig vor sich geht. Die gestaltlose, eigenschaftslose Gottheit
Indiens erscheint nicht minder abstrakt als das integrale kosmische Kraftfeld

der modernen Naturwissenschaft. Aber der indische Mythos hat
dieselbe Gottheit zugleich als den persönhchen (freilich nur für unser
Vorstellungsvermögen im Menschenbilde erfaßbaren) Gott begriffen. Es
ist das menschliche Herz, welches diese kosmische Macht als Liebe
schöpferisch bejaht, sei es als Christ, sei es als Hindu; es ist dasselbe
Menschenherz, welches, verdorrt, nur Sinnlosigkeit, Entwertung, Schrecken
um sich sieht. Was Indien uns in dieser Hinsicht zu bieten mag, ist die

Mannigfaltigkeit der geistigen Brücken zwischen unserer mythenlosen,
entgotteten, entwerteten Welt und einem schöpferischen Glauben, der
dennoch die Ergebnisse unserer modernen Wissenschaft bejahen kann.
Was Indiens Glaube zu bieten hat, ist die Meditation, das Gebet, welches
sich in das Kosmische versenken, einzufügen weiß. Was die indische
Kunst bietet, ist eine solche mythische Bildersprache, die alles umfaßt,
von den dunkelsten Schattenbildern des Unbewußten bis zum
unaussprechlich überwältigenden Erlebnis des Göttbchen.

Aber aUes Leben verlangt ständige Neugestaltung, Absterben und
Werden neuer Formen. Auch die indische Rebgion, die indische Kunst
in ihren traditionellen Formen sind heute ebenso im VerfaU wie die des

Abendlandes. Schon die Zeit vor der mohammedanischen Eroberung
hatte eine Veräußerbchung ohnegleichen erlebt, und die lebendige Reb-

922



gion, die lebendige Kunst darnach waren eine Neugeburt, aus ursprünglichstem

Erlebnis entsprungen, wenn sich auch der Bildersprache, der
theologischen und philosophischen Begriffe der vorausgegangenen
Jahrhunderte bedienend. Seit dem 17. Jahrhundert setzte ein neuer Verfall
ein. Die Religion erstarrte, die GeseUschaft hörte auf, schöpferisch sich
zu entwickeln, um schbeßbch in fanatischen ReUgionskriegen unterzugehen

; die Kunst begnügte sich damit, die bestehenden Formen manie-
ristisch aus- und umzugestalten, überladen, gekünstelt, schbeßbch
wiederum tote Massenware. Das 19. und frühe 20. Jahrhundert waren nur
eine Wiederaufwärmung alter Stile mit reicheren Hilfsmitteln,
Nachahmung Europas, des klassischen und mittelalterlichen Indiens,
Ostasiens, schließlich heute von Paris, wie bei uns der Klassizismus, die Na-
zarener und Präraphaehten, die Neo-Gotik, Neo-Renaissance usw.

Wir sind heute am weltanschaubchen Nullpunkt angelangt, beim
Existentialismus als letzter Verzweiflungslösung. Denn die «europäische»
Kultur der «Neuzeit» liegt im Sterben, die Weltkultur des atomaren
Zeitalters ist erst im Werden. Unsere darstellende Kunst haftet am
oberflächlich Schönen oder Charakteristischen; unsere «religiöse» ist eine
Karikatur geworden, worin Glaube und Liebe mit Dummheit und
Hysterie gleichgesetzt werden; die Kunst, welche noch echt ist, drückt
das Nichts oder die Angst vor dem Nichts, wenn auch in vollendeter
Form, aus. Die Vergangenheit ist tot, die eigentliche Zukunft bereitet
sich erst vor. Das Neue aber wird nur durch Befruchtung erzeugt,
durch die Auflockerung unseres Erbes durch das heute aktuell
werdende Erbe anderer Kulturen. Indiens alte Kultur liegt ebenfalls im
Sterben, wie alle Kulturen des vorindustriellen, voratomaren
Zeitalters. Aber sie enthält Keime, die in unserer Zeit wieder fruchtbar
werden können. Entkleidet vom Schleier des Exotischen, ist gerade die
indische Kunst voll von Elementen, die unserem heutigen Empfinden
wieder nahestehen und die fruchtbare werden können, gerade weil die
indische Kunst immer das Leben in seiner elementaren Fülle erfaßt hat,
in allen Schattierungen vom Sinnlich-Irdischen bis zum überwältigenden
Kosmischen, nicht als Gegenpole, sondern als ineinander übergleitende
Möghchkeiten eines aUumfassenden Lebensspektrums.

923


	Was kann uns die indische Kunst bedeuten?

