
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 39 (1959-1960)

Heft: 9

Artikel: Lutherana Tragoedia Artis : zur geistesgeschichtlichen Einordnung von
Hans Baldung Grien angesichts der erstmaligen Ausstellung seines
Gesamtwerkes in Karlsruhe

Autor: Rüstow, Alexander

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-160984

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-160984
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LUTHERANA TRAGOEDIA ARTIS1

Zur geistesgeschichtlichen Einordnung von Hans Baidung Grien
angesichts der erstmaligen Ausstellung seines Gesamtwerkes in Karlsruhe*

VON ALEXANDER RÜSTOW

Die verzweifelte Klage des Erasmus «ubicumque regnat Lutheranismus,
ibi Uterarum est interitus » trifft auf keinem Gebiet in solchem Maße zu,
wie auf dem der bildenden Kunst. Daher die trostlose Lücke der
deutschen Kunstgeschichte von Mitte des 16. bis gegen Mitte des 17.
Jahrhunderts, die auf protestantischer Seite bezeichnenderweise bereits in dem
Jahrzehnt des Durchbruchs der Reformation 1520/30 einsetzt, während
in dem katholischen Bereich der Donauschule die Entwicklung zunächst
noch ungestört weiterläuft und sogar neue Höhepunkte erreicht, bis auch
hier die durch die Reformation erzwungene Gegenreformation, die
Réforme Catholique, einen Bruch herbeiführt, jenseits dessen dann nach
der Übergangsphase des Manierismus im gegenreformatorischen Barock3
die absolutistische cupido dominandi einen künstlerischen Ausdruck
erreicht, der an blutvoller, glutvoller Kraft der Gestaltung nichts zu
wünschen übrig läßt4.

Der einzige Zweig künstlerischen Schaffens, der durch die Wendung
zum Protestantismus keine Beeinträchtigung, ja eher sogar eine Förderung

erfuhr, war das Porträt. Unter aUgemeinem Interesse und Beifall
konnte es jetzt eigenmächtig auftreten und brauchte sich durchaus nicht
mehr in Heihgen- und Stifterfiguren zu verstecken. Hans Holbein d. J.
flüchtete sich nach 1530 ganz in diesen neutralen Bereich, und bei Dürer
wie bei Cranach und Baidung bleibt das Bildnisschaffen von der Erschütterung

der übrigen Gebiete unberührt. Auch überbrückt die Porträtkunst

zunächst noch einigermaßen jene verhängnisvolle Lücke in der
deutschen Kunstgeschichte vor und nach 1600.

Man könnte vielleicht erwarten, daß es mit der LandschaftsdarsteUung
sich ähnlich verhalten hätte. Das ist jedoch nicht oder nur in sehr geringem

Maße der Fall. Weder hatte sie sich von der Staffage rehgiöser
Figuren schon hinreichend gelöst, noch konnte die immanente Numinosi-
tät der Landschaft selber außerhalb des Bereichs traditioneller Frömmigkeit

recht gedeihen, wie sich beides an der Entwicklung der Donauschule
ablesen läßt5.

Eine konfessionell befangene protestantische Geschichtsauffassung
hatte sich naheliegenderweise zunächst bemüht, die Schuld an dem auf
so ziemUch allen Gebieten unbestreitbaren Niedergang der deutschen
Kultur den Verheerungen des Dreißigjährigen Krieges in die Schuhe zu
schieben. Aber schon Georg Steinhausen und andere wiesen nach, daß



alle in Frage stehenden Niedergangserscheinungen bereits zu beobachten
sind, längst ehe der Konfessionskrieg ihnen seine physischen Zerstörungen

hinzufügte. Und umgekehrt beginnt unmittelbar nach dem Kriege,
für die Dichtung sogar schon während des Krieges, erst langsam, dann
schneller, die Regeneration, der geistige und kulturelle Wiederaufstieg.

Albrecht Dürer (1471—1528) in seiner letzten Schaffensperiode wird
von dem durchschnittlichen protestantischen Gebildeten wohl auch heute
noch etwa so gesehen: Nachdem sich der Meister, der Stimme seines
Gewissens folgend, zum rechten Glauben bekehrt hatte, schuf er, aus der
rehgiösen Inbrunst dieses neuen Bekenntnisses heraus, sein anerkannt
höchstes und vollkommenstes Werk, die berühmten Vier Apostel, in
deren Unterschrift er sich ausdrücklich zur Lehre Luthers bekennt. Dieser
großartige Beginn einer wahrhaft protestantischen Kunst von höchstem
Niveau konnte nur deshalb keine angemessene Fortsetzung finden, weil
unglückseligerweise der Meister, schon seit der niederländischen Reise

von geschwächter Gesundheit, bald danach, erst 56jährig, starb. Die
bange Frage, wieso denn keiner seiner zahlreichen, zum Teil hochbegabten

Schüler und Kunstgenossen den vorzeitig abgerissenen Faden weiterspann,

wird vorsichtshalber gar nicht erst gestellt. In Wahrheit liegen die

Dinge völlig anders.
Wie ErwinPanofsky schon 1931 überzeugend nachwies6, sind die

sogenannten Vier Apostel (in Wirkhchkeit drei Apostel und ein Evangelist)

ursprünglich konzipiert als die Seitenflügel eines großen Marienaltars,

dessen Mittelbild wahrscheinbch eine Sacra Conversazione (Maria
umgeben von Heihgen) darstellen sollte; in Format und Anlage sind sie

überhaupt nur so als Seitenflügel eines Triptychons verständlich, deren
jeder im wesentUchen durch die nach dem Mittelbild gewandte stehende

Figur eines Heihgen mit monumentalem Faltenwurf und charakterisierendem

Attribut ausgefüllt werden sollte7. Ein so großes Altarwerk —
die Flügelfiguren sind überlebensgroß — arbeitet man nicht auf Vorrat,
sondern nur auf feste Bestellung, wenn uns auch nicht bekannt ist, von
welcher Stelle in diesem Falle die Bestellung ausging. Dieser Marienaltar
wurde jedoch während der Arbeit offenbar aus konfessionellen Gründen
abbestellt, und die Flügel, deren einer schon weit gediehen war, lagen
nun als Ladenhüter in der Werkstatt, bestellt, aber nicht abgeholt. Daraufhin

entschloß sich Dürer, das noch nicht begonnene allzu katholische
und deshalb nicht mehr zeitgemäße Mittelbild ganz fallen zu lassen und
die Seitenflügel selbständig um- und weiterzubilden. Auf dem rechten
Flügel wurde (wie bei genauer Untersuchung noch erkennbar) der schon

1523 gemalte hl. Philippus in einen Paulus umgewandelt, der entsprechend

statt des Kreuzesstabes das Schwert als Attribut erhielt, und eine

Nebenfigur, der löwenhäuptige Evangelist Markus, hinzugefügt. Der
jüngere Jakobus, der auf dem Unken Fügel des Marienaltars nach Panof-
skys Vermutung ursprünglich dargestellt werden sollte, verwandelte sich



jetzt in den LiebUngsjünger und EvangeUsten Johannes, der in dem
schlüsselführenden Petrus gleichfalls eine Nebenfigur erhielt. Die
sonderbare und ungewöhnhche Zusammenstellung gerade dieser vier erklärt
sich aus der Unterschrift, in der «dise trefflichen vier menner » zitiert werden.

Jedenfalls aber hängt nicht die ursprünghche Gestaltung, sondern
nur die nachträghche Umgestaltung der beiden Tafeln mit dem Text der
gleichfaUs nachträgUchen Unterschrift zusammen.

Mit dieser protestantisch-lehrhaften Unterschrift, die er durch einen
Schriftmeister anfertigen ließ, stiftete Dürer durch Schreiben vom 6.
Oktober 15 26 die beiden Tafeln dem 1525 zum neuen Glauben übergetretenen

Rat seiner Vaterstadt Nürnberg.
An dem überragenden künstlerischen und geistigen Niveau des Werkes

besteht kein Zweifel. Nach Wölfflins bekanntem Wort hat Dürer hier
geradezu «einen neuen Begriff von menschlicher Größe überhaupt»
geschaffen; «die Synthese zwischen Idealität und Wirklichkeit», «die
Harmonie zwischen ästhetischer Form und ethischem Inhalt8», das Ziel, um
das er lebenslänglich gerungen, hat er hier und nur hier, zum ersten und
zum letzten Male, voll erreicht. Aber diese Leistung wird nur um so
bewunderungswürdiger, als es sich bei ihr um das «unerhörte Wagnis»
einer «durch die Entstehungsgeschichte bedingten Notlösung9» handelt.
Im allerhöchsten Sinn und mit der Gnade vollen Gehngens hat der Meister

hier aus der Not eine Tugend gemacht. «Nur ein Genie vermochte
das Scheitern eines konventionellen Auftrages als Aufforderung zu einem
Selbstbekenntnis zu deuten10.»

Es ist aber ebenso erstaunlich wie bezeichnend, daß selbst ein
Gelehrter wie Klaus Lankheit, der sich um die Klärung und Festigung der
komplizierten Entstehungsgeschichte große Verdienste erworben hat,
sich doch von der contrainte sociale der mit dieser Entstehungsgeschichte
unvereinbaren protestantischen fable convenue nicht ganz frei machen
kann, wonach die in der nachträglichen Unterschrift zitierten «Worte der
Bibel Anlaß zur Entstehung der Dürerschen Flügel» gewesen seien,
während sie in Wirklichkeit doch höchstens Anlaß zur Umarbeitung
waren, und «der Wille, diese Worte der Heiligen Schrift öffentlich zu
bekennen, die eigentliche Veranlassung zur Entstehung» — der Endfassung,

wie Lankheit briefUch erläuternd hinzufügt — «der bildlichen
Darstellung11».

Die winzig kleine Beschriftung in Fraktur-Kursive mit ihren vier
Kolumnen in ihrer dünnen und spitzen gezierten Eleganz bemüht sich

um das äußerste Gegenteil von Monumentalität, distanziert sich also
bewußt und aufs stärkste von dem wuchtigen Kolossalformat der Gemälde.
Sie wirkt «wie eine Schöbe oder Randnote unter einem massigen Text12».
Während Dürer sonst monumentale Beischriften durchaus einzustilisie-
ren verstand, wie etwa auf dem fast gleichzeitigen Kupferstich des Erasmus.

Die angestückten Schrifttafeln sind offensichtbch so schmal wie nur

893



möglich gehalten, um das ohne Mittelbild schon schwer verständliche
Hochformat der Flügel nicht mehr als unbedingt nötig noch weiter in
die Länge zu ziehen. Schon allein diese formalen Feststellungen verbieten
es mit Nachdruck, in der Beschriftung den eigentlichen Mittel- und
Schwerpunkt des Werkes zu sehen. Dürer selbst jedenfalls hat offenbar
sein möglichstes getan, um die Beschriftung als nebensächhch erscheinen
und die großartigen Bilder rein durch sich selbst wirken zu lassen, was
sie denn ja auch in allerhöchstem Maße tun.

Was an dem Werk, das Lankheit «als machtvolles Bekenntnis zur
neuen Lehre» bezeichnet13, und das dann auch als solches in Anspruch
genommen wurde und gewirkt hat, dessen beide Tafeln aber zunächst
einmal formell wie inhaltlich fest in der alten kathobschen Tradition des

dreiteiligen Altarbildes und in Dürers eigener kathobschen Vergangenheit
wurzeln — was an ihnen ist denn nun eigentbch nachweishch und

spezifisch protestantisch?
Protestantisch bedingt sind die ikonographischen Veränderungen der

beiden Haupt- und die Hinzufügung der beiden Nebenfiguren, die aber
doch durchaus innerhalb des Bereichs katholischer Tradition bleiben, da
ja die jetzt dargestellten vier Figuren nicht weniger katholische Heilige
sind, wie die beiden ursprüngbch geplanten. Und gerade die Hauptfigur
des besonders ausdrucksstarken rechten Flügels war ja, wie gesagt, im
wesentlichen schon vor dem Glaubenswechsel gemalt. An physiognomi-
scher Ausdruckskraft stellen die vier Köpfe, insbesondere die beiden des
rechten Flügels, unzweifelhaft einen Höhepunkt in Dürers Schaffen dar.
Die EntwicklungsUnie, die in allmählicher und organischer Entwicklung
zu diesem Höhepunkt ansteigt, läßt sich aber schon von Anfang an
verfolgen; irgendein neues oder fremdes Moment, das etwa als spezifisch
protestantisch zu empfinden wäre, tritt nicht in Erscheinung. Der hnke
Flügel ist allerdings erst nach dem Glaubenswechsel gemalt. Aber einen
irgendwie «protestantischen» Eindruck macht gerade er durchaus nicht,
und als Flügel eines rein katholischen Altartriptychons würde er in keiner
Weise herausfallen. Der Schluß post ergo ex ist hier schwerUch
angebracht.

Protestantisch ist ferner zweifeUos der Verzicht auf das Haupt- und
Mittelbild des ursprünglichen Marienaltars, ein «Verlust der Mitte » im
eigentlichen wie im übertragenen Sinne.

Und protestantisch ist endhch, noch unzweifelhafter, die nachträghch
angestückte Unterschrift, die rein künstlerisch das Format verzerrt und
den Eindruck beeinträchtigt, auch wenn, nach Lankheit, «die sogenannte
rein künstlerische Betrachtungsweise eine Fiktion des 19. Jahrhunderts
ist14», eine Fiktion freilich, der auch wir Kinder des 20. Jahrhunderts
unterhegen, wenn wir auch gelernt haben, sie anderen Betrachtungsweisen

neben- und unterzuordnen. Wie Ernst Heidrich nachgewiesen hat15,
wollte durch den vor Schwarmgeisterei warnenden Text der Inschrift

894



Dürer sich dagegen verwahren, in den Asebieprozeß seiner Schüler, «der
drei gottlosen Maler», und ihre geistigen Führers, des freigeistigen Rektors

Denck, hineingezogen zu werden.
Unberührt von dem religionsgeschichthchen Umbruch bleibt auch im

Falle Dürers die Entwicklung des Porträtisten, die 15 26 in den berühmten

Porträts von Holzschuher und Muffel kulminiert, daneben das
sonderbar antikisierende rätselhafte Porträt des als Mensch nicht weniger
rätselhaften Johann Kleeberger.

Durch seinen frühen Tod, dadurch, daß er bald nach Erreichung dieses

letzten Höhepunktes starb, ersparte sich Dürer das tragische Schicksal,

dem, wie wir noch sehen werden, Künstler wie Grünewald, Cranach,
Baidung verfielen, in der kühlen Luft der Wortgläubigkeit eines
bildfeindlichen Protestantismus sich selbst überleben zu müssen.

Lankheit hat in ebenso geistvoller wie lehrreicher Weise darauf
hingewiesen, daß von der hier vollzogenen Ersetzung des Mittelbildes durch
die Unterschrift zwei wahrhaft groteske Entwicklungen ihren Ausgang
nehmen, nämhch die in manchen ostdeutschen Kirchen durchgeführte
Ersetzung des Mittelbildes eines gemalten Retabels durch den Kanzelkorb,

in dem dann also das Wort Gottes in Person erscheint, und die
reinen Schriftretabel16.

Auf jeden Fall aber stellt auch Lankheit abschheßend fest, daß «mit
dieser Überordnung des Wortes über das Zeichen der bildenden Kunst
im Bereich des Rehgiösen ein tödlicher Stoß versetzt worden war17».
Geistesgeschichthch verkörpern Dürers Vier Apostel mitnichten einen
Frühling protestantischer Kunst, sondern eine letzte und höchste Nachblüte

katholischer Kunst auf protestantischem Boden, einen goldenen
Herbst oder letzten Nachsommer, einen wundervollen Sonnenuntergang.
Zugleich aber und darüber hinaus muß gesagt werden, daß dieses Werk
die Synthese zwischen deutscher Gläubigkeit und Monumentahtät
itahenischer Renaissance18 auf einer so hohen und einsamen Höhe
vollbringt, daß sie alle Konfessionsgegensätze und auch die ephemeren
Absichten und Implikationen der kalhgraphischen Nachbeschriftung weit
unter sich läßt.

Mathis Gothardt — Grünewald— (ca. 1465—15 28), der geniale Meister
des numinos berauschenden Isenheimer Altars von 1512/1516, dessen
leidenschaftlich übersteigerte Religiosität durch ihren Ausdruck in Form
und Farbe die höchsten Leistungen des gegenreformatorischen Barocks
im voraus übertrifft, und der auch in den folgenden Jahren neben dem
Maria-Schnee-Altar noch mehrere große (z. T. verlorene) Altarwerke
schuf, kam nicht mehr zu Ruhe und künstlerischer Arbeit, seitdem er in
der Säuberung von 1526 mit den übrigen Lutheranern aus dem Dienst
des Kardinal-Erzbischofs Albrecht von Brandenburg entlassen worden
war, und starb schUeßUch, August 1528, zurückgezogen, traurig und
unfruchtbar, als «Wasserkunstmacher» der Stadt Halle an der Saale. In

895



seinem Nachlaß fanden sich neben prunkvoUen Gewandstücken aus seiner

Zeit als erzbischöfUcher Hofmaler und zwei Rosenkränzen
Reformationsschriften Luthers.

Hans Holbein d.J. (1497—1543) hatte 1521 die mit Recht berühmte
DarsteUung des Leichnams Christi (in Basel) geschaffen, deren erschütternde

Gewalt Dostojewski erfuhr, und die man für die PredeUa eines
Grünewald-Altars halten könnte, wenn der extreme Vorwurf des schon
verfallenden Leichnams nicht mit geradezu klassischer Beherrschtheit
dargestellt wäre. Die Reihe seiner kirchUchen Werke wird höchst
eindrucksvoll abgeschlossen durch die Madonna des Bürgermeisters Jacob
Meyer mit seiner FamiUe (15 28/15 30), eines einsam aber unbeirrbar fest
im alten Glauben verbliebenen Mannes. Mindestens diese beiden Werke
— um andere hier unerwähnt zu lassen — gehören zu den Höhepunkten
religiöser Kunst der sogenannten Dürerzeit. Seitdem aber zog sich der
Freund des Erasmus, der die Konfessionsspaltung so bitter beklagte, und
des Thomas Morus, der ihr zum Opfer fiel, auf die Zone des dem
Konfessionshader und der rabies theologorum entzogenen welthchen
Porträts zurück, dessen anerkannter europäischer Meister er wurde und in
dem er eine ununterbrochene Reihe erstrangiger Werke hervorbrachte,
die er schon vorher im Schatten der kirchUchen Werke begonnen hatte.
Wenn Pinder unter der Überschrift «Hans Holbein und das Ende der
altdeutschen Kunst» feststellen zu können glaubt, «Holbeins Kunst ist
ohne jeden Bruch19», so läßt sich diese Feststellung nur halten, wenn man
«Kunst» im allerengsten Sinne des l'art pour l'art versteht, und im übrigen

mag dieser Eindruck darauf beruhen, daß es sich hier, im äußersten
polaren Gegensatz zu der explosiv übersteigerten Maßlosigkeit Grünewalds,

um eine völlig beherrschte und verhaltene, zum understatement
neigende Natur handelt, weshalb er ja auch durch kongenialeWahlverwandtschaft

zum Maler des engUschen Hofadels prädestiniert war. Wenn er
sich aber bei durchaus unverminderter Produktivität für sein ganzes
weiteres Leben von der rehgiösen Kunst, die ursprünghch und bis dahin
den Hauptinhalt seines Schaffens gebildet hatte, endgültig abwendet und
wenn man ihn nun für «einen modernen Menschen, vielleicht schon bis
an die Grenze des Atheismus20» halten und ein «Erstarren in eisiger
Kälte und Schärfe21» empfinden kann, so ist doch auch hier die negative
Wirkung der Reformation unverkennbar.

Lucas Cranach (1472—15 5 3), der seit seiner wundervoll märchenhaften
Ruhe auf der Flucht von 1504 (Berhn), seit der Landschaft mit Liebespaar

aus demselben Jahr (Tuschzeichnung, Kupferstichkabinett Berhn),
einer der ganz wenigen Darstellungen eines wirkhch beseelten und
ergriffenen männbchen Liebhabers, und seit Blättern, wie dem Kupferstich
der Buße des hl. Chrysostomus von 15 09 und, aus dem gleichen Jahre,
dem großen Gemälde der Liebesgöttin (Leningrad, Eremitage), die ihrem
Namen Ehre macht, freiUch schon einen langsamen Abstieg erlebt hatte,

896



obwohl es immer noch zu einem Bild wie der Quellnymphe von 1518
reichte, das die ruhende Venus itaUenischer Meister mit Erfolg ins
Deutsche übersetzt — er wurde nun Ratsherr, Kämmerer und Bürgermeister

der Stadt Wittenberg und betätigte sich mit seiner Werkstatt als

Luthers Hofporträtist am laufenden Band, wobei allerdings zur Steuer
der Gerechtigkeit festgestellt werden muß, daß die frühesten in der
unabsehbaren Reihe seiner Lutherporträts, die beiden Kupferstiche von
1520 und 15 21, den Jahren des ersten Hochschwungs der neuen Bewegung,

mit zu den besten und eindrucksvoUsten Porträts des ganzen
Zeitalters gehören. Bald darauf beginnt aber auch hier schon der Abstieg ins
Hausbackene. Im übrigen malte Cranach, neben tüchtigen Porträts,
protestantische Propagandabilder, frostige Allegorien und höfische
Bestellungsmalereien (wie etwa die zahlreichen, handwerklich sehr gekonnten
großen Jagdbilder, die besten im Prado). «In der Periode der
Fürstenreformation diente Cranach, unterstützt von seinem Sohn und einer fast

manufakturmäßig arbeitenden Werkstatt, dem wachsenden Repräsentationsbedarf

der Höfe. Indem er dem Verfallsgeschmack dieser Auftraggeber

Rechnung trug, erschöpft sich seine Gestaltungskraft mehr und
mehr.. ,22. » Um den Abstieg zu ermessen, vergleiche man etwa die sich
kokett zierende Venus von 1532 (Frankfurt, Stadel) in ihrem höfisch
regotisierenden Manierismus mit dem erwähnten großartigen Bild von 15 09,
das, wie mir scheint, selbst alle itaUenischen DarsteUungen des gleichen
Themas in den Schatten stellt.

Und endlich Hans Baidung Grien (1485—1545), dessen Werk, soweit
erhalten, uns in der gar nicht genug zu rühmenden und zu verdankenden
Karlsruher Ausstellung zum ersten Male in seiner ganzen Breite gezeigt
wurde, selbstverständbch mit Ausnahme des Freiburger Hochaltars, der,
wie man hier wirkhch einmal sagen kann, durch Abwesenheit glänzte,
da er das seltene Glück hat, nicht zum kunsthistorischen Museumsstück
säkularisiert und degradiert zu sein, sondern die ursprüngliche sakrale

Funktion, für die er geschaffen wurde, noch heute ununterbrochen ausübt

und deshalb unabkömmlich ist.
Baidungs schüchtern-keckes Selbstporträt mit der Pudelmütze von

1504 (Basel, Kat. I 104) zeigt uns einen ergreifend zukunftsvollen JüngUng

und illustriert sprechend seinen Spitznamen «Grien». Man hat mehrfach

die etwas einfältige Vermutung geäußert, dieser Beiname sei

von dem intensiven Grün abgeleitet, in das sich der junge Künstler auf
der Selbstdarstellung des Sebastiansaltars von 1507 gekleidet hat (Kat. 14
und Umschlagbild). Sollte überhaupt ein Zusammenhang bestehen, so
könnte eher das grüne Gewand eine geistreiche koloristische Anspielung
auf den Beinamen avant la lettre darstellen. Wenn Dürer ihn noch 15 21

den Grünhanßen nennt, so werden ihm wohl seine Mitgesellen in der
Dürerwerkstatt 1503/1505 (also genau in der Zeit des Pudelmützenporträts)

diesen lustigen Spitznamen angehängt haben, den er dann selber

897



gutgelaunt aufnahm. Seit 1510 erscheint in seinem Monogramm das G
auf dem Verbindungsstrich zwischen dem H und dem B. So auf der
Zeichnung des hl. Sebastian von 1510 (Kat. I 118) und dem Holzschnitt
des SündenfaUs von 1511 (Kat. II H 3).

Und das, was dieser hochbegabte JüngUng versprochen hatte, fand in
geradezu überwältigender Weise seine voUste Entfaltung an der großen
Aufgabe des Freiburger Hochaltars, der ihn mit seinen Gesehen von 1512
bis 1517 beschäftigte. Nicht ohne Grund bedeutete dieses gewaltige,
kraftvoU fromme und innige Meisterwerk für Jacob Burckhardt den
Gipfel aUer altdeutschen Malerei. In den gleichen Jahren entfaltete sich
neben dem großen Hauptwerk noch eine kaum glaubUche Produktivität in
den verschiedensten Richtungen. So fäUt in diese Zeit (1515/1517) jener
auf einer Vision der hl. Birgitta beruhende Holzschnitt der sausenden
Himmelfahrt Christi kopfunter (Kat. II H 15), der an wilder Kühnheit
die äußersten Wagnisse des Barocks vorweg in den Schatten steUt.

Daß Baidung eines seiner in diesen Jahren entstandenen Hexenblätter
(1514, Kat. I 199) durch die Beischrift «Der Chorkappen ein gut Jahr»
offenbar dem Klerus der Freiburger Stadtkirche, für die er arbeitete, als

Neujahrsglückwunsch widmete23, beweist, daß in den hochproduktiven
Freiburger Jahren neben aufrichtigem Ernst und inniger Frömmigkeit

auch die Ausgelassenheit zu ihrem Recht kam.
Daß Baidung in aUen Perioden sich ausführüch und wenig gehemmt

mit der Schattenseite seines Wesens, mit seinem « Schatten » (G G. Jung),
auseinandersetzt, ist einerseits bezeichnend für die Individuabtät seiner
PersönUchkeit, dürfte aber andererseits auch damit zusammenhängen, daß er
nicht, wie die meisten seiner KoUegen, aus kleinbürgerUchen
Handwerkerkreisen, sondern aus einer hochgebildeten und hochangesehenen
FamiUe von Akademikern stammt. Diese vornehme Herkunft gibt ihm eine
Überlegenheit, die sich auch in anderen Richtungen äußert. Als
Angehöriger einer solchen FamiUe kann man sich auch «doheim ein her»
fühlen, nicht nur in ItaUen wie Dürer. Auch die Inschrift des Freiburger
Hochaltars «Deo et virtute auspicibus » zeigt ein humanistisch gesteigertes
Selbstbewußtsein, wie es auch in dem Selbstporträt auf dem
Kreuzigungsbild des gleichen Altars zum Ausdruck kommt.

Auf der Grenze zwischen seiner kathoUschen und seiner protestantischen

Periode Uegt als erschütterndes Zeugnis der Holzschnitt von 15 21,
der, unter Benutzung des bekannten Cranachschen Kupferstichs von
1520, Luther, abgezehrt von mönchischer Frömmigkeit, mit Heiligenschein

und überschwebt von der Taube des Heihgen Geistes darsteUt

(Kat. II B XXXVII).
Aber nun wird Baidung hochmögender Ratsherr seiner Vaterstadt,

des protestantisch-bilderfeindhchen Straßburg, und dieser Umschlag der
reUgiösen und geistigen Atmosphäre übt auf ihn die gleiche erkältende
Wirkung wie auf andere. Wenn er jetzt noch nach seinem letzten, 1522



voUendeten Altar post festum hin und wieder traditionelle rehgiöse Themen

behandelt, so geschieht es meist in einer desiUusionierenden und ver-
welthchenden Weise, für welche die übrigens künstlerisch keineswegs
quaUtätslose antikisierende Madonna von ±1532 bezeichnend ist (Kat.
I 68). Altgläubige Frömmigkeit mußte «die ungewöhnliche DarsteUung
einer stark entblößten, antikisch gewandeten Madonna», «die dem
Geschmack humanistisch gebildeter Kreise entsprechen mochte», als

«schandthch und entblößt gemalet» empfinden, wie uns das in einem
ähnlichen Fall berichtet ist (Kat. Seite 56). In die Jahre 15 27/15 29 fallen
auch Darstellungen des menschUchen Körpers ohne VerhüUung und
Vorwand, so die Federzeichnung des ruhenden Liebespaares après von
1527 (Kat. I 170) und die schöne Münchener Musica von 1529 (Kat. I
54). Auch die Madonna mit den Papageien von 1527 (Kat. I 51) und
eine Maria aus der Zeit nach 1535 in ihrer hellen Liebhchkeit (Kat. I 69)
wirken recht weltUch. Von der überzeugenden religiösen Wärme und
Innigkeit, die bis 15 21 sein Schaffen beherrschte, kann nicht mehr die
Rede sein. Daß es sich auch hier aber nicht etwa um ein individuelles
Nachlassen der Produktivität oder des künstlerischen Könnens handelt,
sondern um einen katastrophalen Umschlag des geistigen Klimas von
warm zu kalt, von Sommer zu Winter, dafür ist besonders bezeichnend
die Produktion des Jahres 1534.

Das Thema kämpfender WUdpferde — die es damals in den Vogesen
gab24 — hatte ihn schon einmal 1515 bei einer Randzeichnung zum
Gebetbuch Kaiser Maximihans flüchtig beschäftigt (Kat. I 147 a), nun aber
rückt dieses Thema vom Rande ins Zentrum. Schon mit der Jahreszahl
1531 ist uns eine solche Zeichnung erhalten (Kat. I 175), die sogar einen
Höhepunkt von Wildheit darsteUt, indem der eine Hengst im Begriff
steht, dem anderen den tödbchen Biß in die gestreckte Kehle zu
versetzen25. Und im Jahre 1534 scheint dieses düstere Thema geradezu die
Hauptbeschäftigung des Künstlers gebildet zu haben. Nicht weniger als

vier voneinander unabhängige DarsteUungen des Vorwurfs sind uns aus
diesem einen Jahr erhalten, die Zeichnung der drei kämpfenden Hengste
(Kat. I 214) und vor aUem die drei Holzschnitte (Kat. II H 78, 79, 80).
In gleichem Stil, gleichem Format und gleicher Schwarz-weiß-Verteilung
sind sie mit größter Sorgfalt und Meisterschaft ausgeführt, in einer Härte
der Zeichnung, die der Härte des Inhalts entspricht. Jeder von ihnen ist
signiert, nicht nur mit der Jahreszahl und, wie sonst stets, mit dem bloßen
Monogramm, sondern ganz ungewöhnhcherweise mit dem voUen
Namen Baidung, einmal Baidungfecit und einmal sogar Jo. Baidung fecit. Auf
diesem letzten Blatt (Kat. II H 79) erscheint auch noch im Hintergrund
die Figur des Meisters selber. Das aUes zeigt auf aUe nur mögUchen
Weisen, welchen exzeptioneUen Wert er gerade auf dieses Thema und auf
diese Blätter legte. Was hier unheimhch packend in immer neuen Fassungen

zum Ausdruck kommt, das ist die teufUsche Dämonie einer entgot-

899



teten Natur. «Die Dreiblatt-Holzschnittfolge, in der das Treiben der im
Wald lebenden Wildpferde zur Brunstzeit dargestellt ist, veranschauhcht
dramatisch Liebesleidenschaft und Liebesbitternis der Kreatur26.» So
treffend Carl Koch, während seine frühere Formuberung, die von dem
«kämpf- und lusterfüllten Treiben der Wildpferde» sprach27, die Lust-
erfülltheit zu Unrecht hineinsah. In keinem Falle wird auch nur das Ziel
der Brunst erreicht. Eher könnte man an das Stöhnen und die Qualen
aller erlösungsbedürftigen Kreatur denken, wovon Paulus Römer 8, 22

spricht28. «Das Problem der auf profaner Ebene durchbrechenden
Naturdämonie», wie sie in ostasiatischer Kunst beobachtet wurde29, liegt
auch hier vor. Und aus eben demselben Jahre 1534 besitzen wir nun auch
ein gezeichnetes Selbstporträt, das als Vorlage für einen kleinen
Buchholzschnitt diente (Kat. I 179 und II B XLV, 2). Der Ausdruck dieses

Selbstporträts stimmt aufs genaueste zu dem Eindruck der gleichzeitigen
Arbeiten: eine kraftvoll-harte Männhchkeit, ein unbestechhch
durchdringender BUck, eine Stimmung tiefster Enttäuschung, Resignation,
Freudlosigkeit, ja von Weltekel und Weltverachtung. Was uns hier an-
bbckt, ist der «harte, männische, stolze und ängsthch-argwöhnische
Geist» des «harten, willen sstarken Neueuropäers», dessen Entstehung
Friedrich Heer auf eben jene Zeit zurückführt30. Man erschrickt, wenn
man an die Selbstporträts auf den Altarbildern von 1516 und 1507 oder

gar an die Zeichnung von 1504 zurückdenkt.
Noch grausiger aber ist vielleicht jener Holzschnitt des behexten

Stallknechts von 1545 (Kat. II H 77), Baidungs letzte Arbeit kurz vor seinem
Tode, in letzter, sozusagen testamentarischer Feierhchkeit mit seinem

Einhornwappen31 und seinem Monogramm32 gezeichnet. Es sei erlaubt,
uns mit diesem Blatt eingehender zu beschäftigen, entsprechend dem
besonderem Wert, den der Meister selbst auf diese seine letzte Arbeit gelegt
hat.

Das Basler Kupferstichkabinett besitzt eine 1544 datierte Vorzeichnung,

jedoch nur für den liegenden Stallknecht (Kat. I 182). Während
ihm auf dem Holzschnitt der Striegel, den er eben benutzt hatte, und die
Heugabel, die er gerade benutzen wollte33, aus den Händen gefallen sind
und, abgesehen von dieser erzählenden und erklärenden Bedeutung, die
Gabel durch ihre Diagonale den künstlerischen Eindruck ganz wesentlich
steigert, war es auf der Zeichnung nur ein Hut, der ihm aus der Hand
gefallen war, von einer Fasson, die sonderbarerweise an einen modernen
Tropenhelm erinnert.

Der Stallknecht liegt auf einer Art von Podest, dessen niedrige
Vorderstufe mit ihren Waagrechten das Bild nach unten ebenso schlicht wie
wirksam abschheßt; und so war es auf dem Basler Blatt auch zunächst
gezeichnet. Erst nachträghch — wie dort deutUch zu sehen — kam der
Künstler auf den Gedanken einer rechts unten einspringenden Stufe,
deren Sinn und Zweck, auf der Skizze noch nicht erkennbar, auf dem

900



Holzschnitt sichtbar wird, wo sie für das Monogrammtäfelchen und für
die nach unten gebogenen Zinken der Heugabel den nötigen Platz schafft,
außerdem die Diagonalwirkung der Heugabel wirksam unterstützt und
ein Gegengewicht gegen das Wappen und die Figur der rechten oberen
Bildecke schafft. Also hat der Künstler erst nach Abschluß des ersten
Zustandes der Vorzeichnung diese höchst wirksame Weiterbildung ins
Auge gefaßt — ein Beweis, wie intensiv und lange er gerade an diesem
Vorwurf gearbeitet hat.

Das Pferd, vor seiner leeren Raufe stehend, schaut sich fragend um,
wo denn eigentUch der Stallknecht bleibt, der es eben gestriegelt hatte
und ihm nun, wie täglich, sein wohlverdientes Heu vom Stallboden holen
sollte. Diesem Umwenden entspricht, gut beobachtet, als zugeordnete
Begleitbewegung das leise Heben des Schweifes.

Der Stallknecht, in virtuos exakter, akademischer Renaissanceperspektive
unerbitthch hart gezeichnet34, Uegt, wie vom BUtz getroffen, längelang

auf dem Rücken, von einem furienhaften alten Weib behext, das aus
dem Hintergrund der rechten oberen Bildecke gerade die Brandfackel in
den Pferdestall wirft35, in völUg abweichender und für Baidung unge-
wöhnhcher expressionistisch flackernder Technik gezeichnet, ein
beunruhigender Kontrast der Darstellungweisen, der noch sehr wirksam die
UnheimUchkeit des Bildes erhöht. Da das Pferd sich nach der von der
Hexe abgewandten Seite umschaut, so sieht es die Hexe nicht, ebensowenig

wie der bewußtlose Stallknecht, so daß die Hexe ihre brandstiftende

Untat unsichtbar vollführen kann, von keinem sterblichen Auge
beobachtet. Im ganzen stellt das Blatt sich uns dar als « der unheimliche
Schwanengesang des vom Tode getroffenen Meisters36».

Um Mißverständnisse auszuschließen: die ausdrucksstarke und
eindrucksvolle Darstellung des Dämonischen, ja Teuflischen, ist nicht das
Neue und Bezeichnende : Hexen etwa hat Baidung auch schon früher mit
größter Intensität und Ausführhchkeit dargestellt, sogar während seiner
Arbeit am Freiburger Hochaltar. Aber da hatte eben das Teuflische seinen
Platz neben und unter dem Göttbchen, das Dämonische neben dem
Heiligen. Als Widerpart des Göttlichen, als das von Gott Verdammte, war
es an der ihm zukommenden Stelle eingeordnet in eine heilige, von Gott
geschaffene und beherrschte, auf Gott zentrierte Welt. Jetzt dagegen ist
Gott von der Bildfläche verschwunden, aber nicht einmal etwa der Teufel
als Antigott übriggeblieben, sondern die Natur selbst und als solche wird
als dämonisch erlebt und dargestellt; gottverlassen und entgöttlicht, in
einer Welt ohne Gott. Etwas derartiges hat es vor der Reformation nicht
gegeben. Nicht etwa, daß es evangelischer Lehre und Weltanschauung
entspräche, nichts weniger als das. Aber es ist eine ungewollte Folge der
Zertrümmerung der Una Sancta, des erfolgreichen Kampfes gegen die
bilderfreudige complexio oppositorum der kirchlichen Tradition.

«Daß in den Niedergangs- und Übergangsperioden rehgiösen Lebens

901



der Dämonenglaube aus den Tiefen der Volksseele mit besonderer Stärke
hervorbricht37», bewahrheitet sich auch hier, wie denn ja Luthern selber
bezeichnenderweise niemals Gott oder Christus, wohl aber bekanntbch
der Teufel erschien. «Astrologie und Alchimie, Dämonenglaube und
Zauberei wurden unheimhche und mächtige Nebenbuhler der
Rebgion38. » Dieu est mort, vive le diable!

Wir haben hier im wesentlichen den negativen geistigen Einfluß der
Reformation auf die bildende Kunst behandelt. Aber selbstverständhch
übte, wie wir bereits bei Dürer sahen, auch wirtschaftUch der durch die
Reformation bedingte schlagartige Rückgang der kirchUchen Nachfrage,
von der bisher die Kunst ganz überwiegend gelebt hatte, einen
durchgreifenden wirtschaftlichen Einfluß in der gleichen Richtung aus39.

Wenn schon auf fertig ausgebildete und geformte Meister, Genies und
größte Talente auf der Höhe ihrer Schaffenskraft, die Atmosphäre der
Zeit in solchem Maße lähmend und zerstörend wirkte, so ist es a fortiori
klar, daß sie für neue, junge Begabungen, die sich aUererst hätten
entwickeln müssen, schlechterdings keinerlei Wachstumsmöglichkeiten bot
und geradezu sterilisierend wirken mußte. Dieser Erwartung entspricht
der tatsächbche Befund vollkommen. «UnmögUch wird man die Krisis
der deutschen Kunst in der nachdürerischen Epoche auf ein plötzliches
Ausbleiben der Talente zurückführen können, so wenig wie vorher der
Überfluß an Talenten eine Laune der gebärenden Natur war: ernstbch
zu verstehen ist der unheilvoUe Umschwung nur im Zusammenhang
mit Ebbe und Flut des geschichthchen Gesamtlebens40.»

Der — hauptberufliche — Dichter stand nie mit sehr festen Füßen
auf der tragenden Erde; seine soziale und geistige Einghederung war
stets prekär, und so wird seine Tragik schon seit dem Altertum empfunden.

Die Romantik besonders erneuert und steigert dieses Empfinden,
und neuerdings besitzen wir sogar eine Tragische Literaturgeschichte,
wenn sie es auch weniger mit der geistesgeschichtUch bedingten Tragik
zu tun hat, um die es uns hier geht41.
|!| So lange der bildende Künstler noch als Handwerker galt und Handwerk

goldenen Boden hatte, lebte er in einer Schicht unterhalb des

Tragischen. Aber mit dem Heraufziehen der Renaissance erhebt er sich über
diese schützende Schicht. In der Inschrift des Tiefenbronner Altars von
1431 begegnet uns in Deutschland zum ersten Male der Aufschrei eines

Künstlers, den man versucht sein könnte, tragisch zu nennen. Aber von
einer tragischen Kunstgeschichte sind wir auch heute noch sehr weit
entfernt. Botticellis Bekehrung durch Savonarola wird als isolierter Sonder-
faU und als eine Art von Kuriosum betrachtet. Daß Goyas Wandlung
vom Hofmaler des spanischen Ancien régime zum großen Ankläger
seiner Zeit mit dem entscheidenden Umbruch der Revolution 1793/94
und zugleich mit einer schweren körperhchen Krankheit zusammenfiel,
gibt zwar zu denken, macht aber um so weniger Beschwerden, als es sich

902



ja zweifeUos um einen künstlerischen Umbruch nach oben handelt. Daß
van Gogh im Wahnsinn durch Selbstmord endete, schien mehr in die
Zuständigkeit des Psychiaters zu gehören. Und wenn Picasso erklärte,
er male, um nicht aus dem Fenster zu springen, und ein Freund erwartete,
ihn eines Tages erhängt hinter einem seiner Bilder zu finden, so weigert
man sich standhaft, so verzweifelt ernste Aussagen ernst zu nehmen und
den ihnen entsprechenden erschütternd tragischen Bruch zu sehen, der
sich in seinem Schaffen zwischen 1906 und 1907 vollzieht. Unsere durch-
schnitthchen Kunsthistoriker lehnen Tragik als etwas gar zu unerfreu-
Uches und bedrückendes ab, erst recht eine solche, die angebbch geistes-
geschichtUch-soziologisch bedingt sein soU. Sie verharren heber in der
lauen Atmosphäre eines wohlwollenden Optimismus und ziehen es
entschieden vor, die unverkennbar durchlaufenden Linien der rein
künstlerischen Entwicklung zu verfolgen, die selbstverständbch bei keinem
bedeutenden Künstler fehlen und erfreulicher- und begeisternderweise
in aUer Regel nach aufwärts gehen.

Uns Deutschen aber täte es besonders not, ohne Parteilichkeit und
ohne Beschönigung der vielfältigen Tragik unserer Geschichte mutig ins
Gesicht zu sehen und dadurch, nach dem berühmten Wort des Aristoteles,
eine reinigende Befreiung von Mitleid und Angst zu erreichen.

1 Die Prägung Lutherana tragoedia stammt von Erasmus, dem humanistischen und
humanen Gegenspieler Luthers. 2 Die Karlsruher Ausstellung wurde hier sachverständig
besprochen durch Dr. Hanspeter Landolt, Basel, Augustheft 1959, Seite 458-461. Teile des

Folgenden sind wörtHch entnommen dem IL Band meiner « Ortsbestimmung der Gegenwart »,

der 1952 im Eugen Rentsch Verlag, Erlenbach-Zürich/Stutgartt erschien. 'Werner Weisbach:

Der Barock als Kunst der Gegenreformation, 1921. * Carl Joachim Friedrich: Das Zeitalter
des Barock, Stuttgart 1954, Seite 54, bezeichnet «das rastlose Streben nach Macht» als «den

gemeinsamen Nenner» des Barocks. 6 Welchen Absturz bedeutet der Nürnberger Augustin
Hirschvogel (1503—1553) gegenüber Wolf Huber, dessen Landschaftszeichnungen er gele-
gentUch einfach durchpaust. 6 Erwin Panofsky: Zwei Dürerprobleme, Münchener Jahrbuch
der bildenden Kunst 1931, NF VIII, Seite 18—48. Derselbe: Albrecht Dürer, 3. Auflage,
Princeton 1948, Vol. I, S. 225—235, Vol. II, Fig. 290—299. ' in die lange Ahnenreihe dieser

Flügelgestaltung gehören übrigens auch Baidungs Altarflügel von ±1506 mit der hl. Katharina

und Barbara (Kat. I, 2, 3). 8 Klaus Lankheit: Dürers «Vier Apostel», Zeitschrift für
Theologie und Kirche 1952, 49. Jahrgang, Heft 2, Seite 239. Heinrich WölffUn hat in seiner

Erlanger Dürerrede von 1921 eindringUch dargelegt, daß es sich hier um ein Ringen zwischen
deutscher und itaUenischer Tradition handelt — mit dem Konfessionsgegensatz hat das nichts

zu tun. 9 Lankheit, Seite 247 und 2591. 10 Erwin Panofsky: Zwei Dürerprobleme, Seite 40.
11 Lankheit, Seit 250. 12 Carl Neumann: Die Vier Apostel von Albrecht Dürer in ihrer ur-
sprüngUchen Gestalt, Zeitschrift für deutsche Büdung, 1930, Bd. VI, Seite 450—459. Die
Abhandlung hat das große Verdienst, die Schrifttafeln mit aller Intensität in die Gesamtbetrachtung

des Werkes hineingenommen zu haben. ls Klaus Lankheit: Das Triptychon als

Pathosformel, Abhandlungen der Heidelberger Akademie der Wissenschaften, philosophischhistorische

Klasse, Jahrgang 1959, 4. Abhandlung, Seite 20. Ein Beispiel zugleich für die

Verweltlichung des Triptychons — hier im Dienste der landesherrUchen Obrigkeit — und
für das Vorrücken der Schrift gegenüber dem Bild bieten die drei sächsischen Kurfürsten von

903



ca. 1535 aus der Werkstatt Cranachs in der Hamburger KunsthaUe (Lankheit T. 16). Während
bei den Dürerschen Aposteln die Schrifttafeln nur 3 % der gesamten Bildfläche ausmachen,
sind es 10 Jahre später bei dem Kurfürsten-Triptychon schon 36%. " Lankheit 1952, Seite

251. u Ernst Heidrich: Dürer und die Reformation, 1908. M Dürers «Vier Apostel», Seite

249—252. So grotesk der Gedanke auch anmuten mag, deutet sich doch in diesen sonderbaren

Ansätzen jene Entwicklung von der büdenden Kunst zur Literatur an, die dann ein

Vierteljahrtausend später in der Goethezeit kulminiert. Dazwischen konnte sich in dem
durch die Zurückdrängung der bildenden Kunst entstandenen Vakuum die Musik entfalten.

Überspitzt könnte man geradezu sagen: ohne den durch die Reformation bedingten
Zusammenbruch der bildenden Kunst kein Bach und kein Goethe. " Lankheit 1952, Seite

253. ls Wenn Carl Neumann «das Gespenst einer Synthese zwischen Deutschland und
ItaUen» als «an sich unmögUch» bezeichnet (Zeitschrift für deutsche Bildung, 1930,
Band VI, Seite 459), so beweist das jedenfaUs, wie ungeheuer schwer diese von Dürer
hier gelöste Aufgabe war. 19 Wilhelm Pinder: Vom Wesen und Werden deutscher

Formen, Band VI, Köln 1951, Seite 29. 20 Pinder, Seite 15. 21 Hans Curjel: Hans Baidung
Grien, München 1923, Seite 141. 22 So in der vorgeschriebenen vulgärmarxistischen Sprache,
aber sachlich nicht unzutreffend, die «Erklärung des deutschen Lucas-Cranach-Komitees zur
400. Wiederkehr des Todestages von Lucas Cranach dem Älteren» in «Lucas Cranach der
Ältere und seine Zeit», Veröffentlichung der (zonen-)deutschen Akademie der Künste,
(Ost-)BerUn 1953, Seite 10. 23 Was doch wohl für die umstrittene Eigenhändigkeit
spricht. Die etwas geringere technische QuaUtät der Ausführung ist bei einer termingebundenen

Gebrauchsgraphik wohl erklärhch, ebenso auch die verhältnismäßige Leerheit des

Bildraumes im Gegensatz zu der folkloristischen UberfüUung der anderen Hexenbüder mit
immer neuen EinfäUen und Details. Ein ähnhcher Neujahrswunsch auf dem frommen Blatt
Kat. I 128 von 1511 oder 1512; offenbar stand er damals mit seinen Klerikern noch nicht
so gut, um sich einen gewagten Scherz leisten zu können. 24 (Kat. Seite 281). Jedoch dürfte es

sich nicht um primäre Wildpferde, sondern um sekundär verwilderte Hauspferde handeln.25 In
der Natur kommt solches Verhalten nur selten vor. Vgl. Konrad Lorenz : Über das Töten von
Artgenossen, Jahrbuch 1955 der Max-Planck-Gesellschaft, Seite 105—140.26 Carl Koch: Über
drei Bildnisse Baidungs als künstlerische Dokumente vor Beginn seines Spätstüs. Zeitschrift für
Kunstwissenschaft 1951, Band V, Seite 68. 27 Carl Koch: Die Zeichnungen Hans Baidung
Griens, Berün 1941, Seite 12. 28 Auch Baidungs heute verschoUenes Gemälde der ehemabgen

Sammlung Künast, «eine Taffei, darauf ethche Schlangen und andere Tier», wird wohl in
diesen Zusammenhang gehören. 29 Friedrich H. Spiegelberg: Die Profanisierung des japanischen

Geistes als reUgionsgeschichthches Phänomen, dargesteUt an Hand einer Analyse
der Farbenholzschnitte des Ukiyo-Ye, Leipzig 1929, Seite 118. 30 Friedrich Heer: Die dritte
Kraft, Frankfurt 1959, Seite 149. 81 Sein Einhornwappen hat der Künstler zwar mehrfach
besonders gezeichnet (Kat. II H 84, 85), einmal auch, wie es scheint, als Vorstudie für dieses

Blatt (Kat. Seite 285), aber es sonst, wenn ich recht sehe, niemals als Signatur auf einer Arbeit
angebracht, wenngleich unter den Tieren der Schöpfungstafel (Kat. I 64) auch das Einhorn
nicht fehlt. S2 Das Monogramm beschränkt sich auf die wie gewöhnUch verbundenen
Buchstaben HB, läßt also das seit 1510 sonst meist dazwischengestellte G fort. Das geschieht zwar
auch sonst gelegentlich, aber gerade bei dieser letzten Arbeit, im Angesicht des von ihm so
oft beschworenen Todes, mag dem Meister die Erinnerung an den übermütigen Spitznamen
seiner Jugend besonders unpassend erschienen sein. Während aber die Vorzeichnung groß
und deutlich die Jahreszahl 1544 trägt, fehlt sonderbarerweise hier auf dem üblichen
Monogrammtäfelchen die Jahreszahl, obwohl für sie die ganze untere Hälfte des Täfelchens aus-
drücküch freigelassen ist, die nun leer bleibt. Vgl. etwa das Täfelchen Kat. II H 272, wo bei

904



gleicher Raumverteilung unter dem Monogramm die Jahreszahl 1513 erscheint, während
auf dem Holzschnitt Christus an der Martersäule (Kat. II H 14) das Monogramm die

Mitte des Täfelchens einnimmt und offenbar schon geschnitten war, so daß die Jahreszahl

1517 nachträghch oben rechts unter Benutzung des dort noch stehenden Holzes dazwischen-

geklemmt werden mußte. Sonst steht bei fehlender Jahreszahl das Monogramm naturgemäß
in der Mitte des Täfelchens. Sollte es etwa so gewesen sein, daß für dieses Blatt die Jahreszahl

1545 in Frage gekommen wäre — denn die Datierung der Vorzeichnung von 1544
gibt für den Holzschnitt doch nur einen terminus post quem, dem als terminus ante quem
erst der Tod des Meisters September 1545 gegenübersteht — und daß aus einer Vorahnung
heraus, daß dies sein Todesjahr sein würde, der Meister eine Art abergläubischer Scheu

empfunden hätte, diese Jahreszahl einzusetzen, sozusagen zu berufen? Baidungs auffaUend

stark wechselnde Signierungsweise verdiente übrigens einmal besonders untersucht und
auf ihre Motive analysiert Zu werden. ss AUerdings benutzen Hexen die Heugabel wie
den Besen auch als dämonisches Reittier, und in dieser Verwendung erscheinen
Heugabeln auf mehreren Hexenblättern Baidungs. Aber dieser magische Mißbrauch
schließt doch weder bei der Heugabel noch bei Besen den ganz normalen, aUtägUchen
Gebrauch aus, für den diese Geräte eigentlich bestimmt sind. Hier an einen Zusammenhang

zwischen der offensichtüch ihrem normalen Gebrauch dienenden Heugabel und
der Hexe zu denken, scheint mir vollkommen abwegig; der Stallknecht hat die sich
in der Ohnmacht öffnende rechte Hand noch auf dem Stiel seiner Heugabel liegen. In der

gleichen Richtung abwegig wäre es doch wohl auch, auf der Vorzeichnung den Hut wegen
seiner freüich sonderbaren Form als Konvexspiegel zu deuten, der aUerdings als Gerät sinn-
Ucher Eitelkeit des Weibes anderwärts, auch auf einem Hexenblatt, eine RoUe spielt.
Radbruch (siehe unten Fußnote 35) hält die Heugabeln der Hexenbilder für Ofengabeln, wozu
sie sich aber, schon weil hölzern, schlecht eignen; mindestens müßten sie dann angekohlt
sein. Wenn einige Hexen sie in dieser Weise benutzen, so ist das eben nur ein Mißbrauch
mehr. Radbruch selber bemerkt, daß die Heugabel des Staüknechts «der Ofengabel einer
Hexe vöUig gleichsieht », eine Gleichung, die sich natürlich auch umkehren läßt. 34 In ähnlicher

perspektivischer Verkürzung der Oberkörper Christi auf der Beweinung (1514/17,
Kat. II H 12); vgl. auch die Dürerzeichnung des Leichnams Christi von 1505. In einem
Holzschnitt aus Dürers Unterweisung der Messung (HB 149) stellt sich «Der Zeichner des liegenden

Weibes » das gleiche besonders schwierige Problem perspektivischer Verkürzung,
aUerdings auch nur für den Oberkörper des ModeUs. 35 Der berühmte Heidelberger Rechtslehrer
Gustav Radbruch (1878—1949) hat in seiner Abhandlung über « Hans Baidungs Hexenbilder »

sich um die Klärung der dargesteUten ReaUen erhebüche Verdienste erworben: Elegantiae
iuris criminahs, Basel 1938, Seite 26—37; 2. neubearbeitete und erweiterte Auflage, Basel

1950, Seite 30—48. In einem Zusatz zur 2. Auflage versucht er, im Zuge des seit einiger Zeit
beliebten Allegorismus, eine neue Deutung des letzten Holzschnitts. Danach soU es sich, wie
bei einer Petrarca-Illustration des Hans Weiditz, auch hier um eine Allegorie des Zornes
handeln: Die Hexe hätte mit ihrer Fackel das Pferd so erschreckt, daß es «zornig» ausschlug
und mit dem rechten Hinterhuf seinen Pfleger tödlich traf. Abgesehen davon, daß einem alten,
erfahrenen und mit seinem Pferd eng vertrauten StaUknecht dergleichen nicht leicht passiert:
Auf die DarsteUung mörderisch wilder, böser Hengste und Stuten verstand sich ja Baidung
wahrhaftig. Dies hier aber ist ganz im Gegenteil ein denkbar braves Staüpferd, anscheinend

sogar ein Wallach. Und eine Pointe des dargesteUten Hergangs liegt ja gerade darin, daß auch
das brave Pferd die Hexe gar nicht sieht. Darsteüungen zahmer und zum Teil gezäumter
Pferde finden sich auch unter den Silberstiftzeichnungen des Karlsruher Skizzenbuches

(Koch 195—199) und auf dem Kupferstich von 1510/1512 (Kat. II K 5), wo nach dem Vor-

905



büd von Dürers «Kleinem Pferd» ein Pferd (Wallach?) mit seinem StaUknecht dargesteUt
ist. Die Bezeichnung «StaUknecht, ein Pferd am Zügel führend» ist übrigens unzutreffend.
Das Pferd ist noch gar nicht gezäumt, vielmehr hat der StaUknecht das Zaumzeug mit Kandare,

Kinnkette und Zügeln noch über dem Unken Arm und wül erst gerade aufzäumen. Mit
der Unken Hand hält er die Mähne, mit der rechten den Kopf am Gesicht und lehnt sich nach

hinten, um so das Pferd zum Stehen zu bringen. Durch die Bewegung des Unken Vorderbeines

verrät das Pferd Hohe Schule. Wenn Radbruch — Seite 39 — glaubt, aus der Anbringung

des Famüienwappens schUeßen zu soüen, daß «in diesem Bild ein sehr mächtiges...
persönliches Erlebnis wirksam» gewesen sein muß, so scheint mir die im Text gegebene

Deutung befriedigender. 88 So charakterisierte, wie ich nachträgUch sehe, schon Hans Curjel
das Blatt durchaus übereinstimmend mit der hier vertretenen Deutung: Hans Baidung Grien,
München 1923, Seite 332. 87 So Wilhelm Bousset: Die ReUgion des Judentums im neutesta-
mentüchen Zeitalter, 2. Auflage, Berlin 1908, Seite 331.

S8 Georg Dehio: Geschichte der
deutschen Kunst, Band III, Leipzig 1926, Seite 173. Auch «eine StrafJustiz von schauerUcher

Grausamkeit» erwähnt Dehio mit Recht in diesem Zusammenhang, wobei jedoch zu bedenken

ist, daß die Strafen um so abschreckender sein mußten, je geringer die WahrscheinUchkeit

war, des Täters habhaft zu werden. 39 Vgl. Georg Stuhlfauth : Künstlerstimmen und Künstlernot

aus der Reformationsbewegung, Zeitschrift für Kirchengeschichte 1937, Band 56, Seite

498—514; Fr. Buchholz: Protestantismus und Kunst im 16. Jahrhundert, Leipzig 1928.
40 Georg Dehio: Geschichte der deutschen Kunst, Band ITI, Leipzig 1926, Seite 169. «Das

Wunder, daß das Genie fast niemals aüein aufzutreten, die Natur vielmehr auf so anschaubare

wie unerklärüche Weise Genies gleichsam in ganzen Würfen zur Welt zu bringen pflegt»
(Wilhelm Pinder: Holbein d. J., Köln 1951, Seite 11) — dieses Wunder erklärt sich stets

soziologisch aus der Gleichheit der geistesgeschichtlich-geseüschaftlichen Situation für aUe

Zeitgenossen.WennWalter Goetz schreibt (Propyläen-Weltgeschichte, Band V, 1930, Seite 356),
«Der künstlerische Geist eines Volkes ist ununterdrückbar und eher kann man für das

Deutschland jener Zeit ein Schwanken in der künstlerischen Leistungsfähigkeit behaupten,
als eine Unterdrückung der Kunst durch die Reformation » — so scheint mir dieser Versuch
einer Entlastung der Reformation durch die oben zusammengesteUten Tatsachen hinreichend
widerlegt, ganz davon abgesehen, daß «ein Schwanken in der künstlerischen Leistungsfähigkeit»

doch nur x y setzt. 41 Walter Muschg: Tragische Literaturgeschichte, 3. Auflage,
Bern 1957. Allerdings versteht das bedeutende Buch tragisch in einem sehr viel weiteren
Sinne.

Gerade die Künstler, die in diesem Aufsatz behandelt wurden, nur mit der bezeichnenden

Ausnahme von Grünewald, nennt 1523 der Humanist Beatus Rhenanus als die
berühmtesten deutschen Maler seiner Zeit, und zwar in der Reihenfolge Dürer, Baidung,
Cranach, Holbein (In C. Plinium, Basel 1526, p. 29/30, nach Dürer Schriftlicher Nachlaß,
her. v. H. Rupprich, I. Berün 1956, Seite 296).

906


	Lutherana Tragoedia Artis : zur geistesgeschichtlichen Einordnung von Hans Baldung Grien angesichts der erstmaligen Ausstellung seines Gesamtwerkes in Karlsruhe

