Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 39 (1959-1960)

Heft: 8: Foderalismus in der heutigen Welt

Artikel: La tradition fédéraliste dans I'histoire européenne
Autor: Reynold, Gonzague de

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-160977

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-160977
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LA TRADITION FEDERALISTE DANS
I’HISTOIRE EUROPEENNE

PAR GONZAGUE DE REYNOLD

Depuis qu’il est question de 'union européenne, on parle beaucoup du
fédéralisme. Mais s’est-on jamais posé la question des rapports entre ces
deux termes: Europe et fédéralisme?

C’est ce que je voudrais essayer de faire dans ces pages, d’'une maniére
incompléte et superficielle, et je m’en excuse, bien que cela fat inévitable.

Le fédéralisme est une expérience, il est une maniére de concevoir la
vie publique et politique; bien plus, il correspond a une certaine idée de
Phomme et de la cité. Il est la forme politique et sociale de ’humanisme
antique et, surtout, de ’humanisme chrétien. C’est par 13 qu’il est une
doctrine spécifiquement européenne.

Prédisposition naturelle

L’idée fédéraliste a son germe dans la géographie, cette nature des choses,
comme dit Ferdinand Lot. ,

L’Europe, vous le savez, n’est pas un continent mais une péninsule
étroite et déchiquetée de I’Asie: lieu commun de la géographie depuis
le commencement du XVIIIe si¢cle, car il suffit de regarder la carte pour
que cette évidence vous saute aux yeux. Née de la collaboration entre la
montagne et la mer, cette péninsule compartimentée est trop étroite pour
les peuples trop nombreux et trop divers qui se sont installés chez elle.
Clest pour cela qu’elle est devenue le lieu de la guerre, chaque peuple se
battant pour y trouver son espace vital, le défendre, chercher a I'agrandir.
Mais, si elle est le lieu de la guerre, ’Europe est aussi le lieu des voisi-
nages, par conséquent des relations et des échanges. Elle ’est a2 un degré
que les autres parties du monde ne connaissent point. C’est dans ce
caractére premier de ’Europe que réside le germe de la solidarité euro-
péenne. Solidarité forcée, car les peuples européens ne se sont point unis
par amour, mais par nécessité.

Origines grecques
Nous en avons ’exemple dans la Gréce antique, cette Protoeurope.
Le monde hellénique est celui des cités. En stabilisant le groupe no-

made encore du clan et de la tribu, la cité a changé la nature du lien social.
Il n’est plus celui du sang mais celui du lieu et de la religion du lieu. Les

783



cités avaient beau étre exclusives, ennemies les unes des autres, 4 un
degré tel que I’Hellade devait succomber a la suite de leurs inexpiables
querelles: elles n’en formaient pas moins un systéme de relations qui,
aux heures du péril commun, savait se transformer en confédération.

Nous devons a la Gréce le dégagement de la personne humaine. Per-
sonne est un mot grec dont le premier sens est masque de théitre, d’ou
I'idée de réle, d’action, de caractére, de dignité. Une personne, c’est
quelqu’un. Dans cette Grece ou, malgré la douceur du climat et les ap-
parences de la fécondité, la vie était difficile, ot les hommes se trouvaient
en petit nombre, la personne humaine prenait toute sa valeur. Elle était
la seule force que les cités pouvaient opposer a ethros démesuré des
Perses. Mais que défendait-elle contre les Perses, contre 1’Asie? Les liber-
tés de la personne dans I’indépendance de la cité. Cité, personne, ce sont
les éléments de base de toute fédération européenne.

Or, contre les Perses, contre I’ Asie ’Hellade défendait aussi I’Europe.

L’idée d’Europe fut une idée grecque, en attendant d’étre une réalité
chrétienne. Elle s’est formée en Ionie, cette partie de 'Hellade qui subissait
la premiére la poussée asiatique. Elle était celle aussi o I’esprit d’observa-
tion et de comparaison était le plus développé. Un grand Ionien, Hippo-
crate, le pére de la théorie du milieu, comparant les barbares asiatiques
aux barbares européens, reconnait la supériorité physique et morale de
ceux-ci sur ceux-la. Plus tard, Aristote, reprenant Hippocrate, note qu’en
définitive le Grec est plus proche du barbare européen que du barbare
asiatique. Isocrate pose le principe que la Gréce est une civilisation, non
une race, et que ’on peut devenir Hellene par éducation et par assimi-
lation. Enfin, Théopompe adjure Philippe de Macédoine de faire la con-
quéte de ’Europe plutét que celle de I’Asie, afin d’opposer aux Perses le
front commun de la civilisation grecque et de la force barbare unies dans
le méme amour de la liberté.

Rome: les deux empires

L’idée grecque de ’Europe est passée aux Romains par I'intermédiaire
d’un Helléne de ’empire, le pére de la géographie comme Hérodote fut
le pere de Ihistoire: Strabon. Nous lui devons le premier tableau de
’Europe, son premier éloge devrais-je dire. Apres lui, un grand Latin:
Pline I'ancien, abandonne un instant sa sécheresse coutumiére, pour cé-
lébrer I’Europe: mais ce qu’il loue en elle, c’est d’avoir été la mere du
plus grand des peuples, le populus romanus. Notons cette conception euro-
péenne de Vimperium: elle sera celle d’Auguste et sa victoire d’Actium
sera celle de I’Europe sur I’Asie.

Malgré cette affirmation européenne, Uzmperium romanum n’était qu’un
empire méditerranéen avec de grandes colonies dans le Nord. Il aurait
pu étre I’empire d’Europe s’il avait persévéré dans la conquéte de la

784



Germanie et si pour cela les Romains avaient mieux étudié la géographie.
Occuper le quadrilatére bohémien, puis descendre jusqu’a la Baltique,
c’elit été prendre les Germains dans un sac. Lorsque Marc-Aurtle s’en
aperqut, il était trop tard.

Il reste que Rome a préparé les cadres de presque toutes les nations
européennes et que son influence a pénétré jusque dans celles qui étaient
demeurées en dehors de son orbis. Cest la premiére constatation.

La seconde est qu’il y eut deux empires, le Haut et le Bas. Entre les
deux un demi-siecle de révolution et d’anarchie a creusé son cratére.
C’est pour cela qu’ils different I"un de 1’autre essentiellement.

Or, cette différence est fondamentale pour la compréhension de
PEurope.

Le Haut-Empire seul est romain, seul est occidental, j’ajouterais méme
qu’il est seul européen. Sous la devise: libertas ac principatus, il se présente
a nous sous l’aspect d’une confédération de cités sous I’hégémonie de
Rome, la Cité par excellence, et le principat de ’empereur. L’empereur
et le Sénat favorisaient les aristocraties indigenes afin de s’appuyer sur
elles. Ils travaillaient aussi 4 les romaniser. Pour cela, ils fondaient partout
dans P’empire des colonies dont chacune était une Rome en réduction.
C’est dire que chacune jouissait de I’autonomie locale. On doit donc 2
I’empire la premiére floraison des villes européennes, en attendant la
seconde qui sera celle du moyen-dge ou, avec plus de précision, de
Pépoque de la chrétienté. Quant aux populations rurales, Rome, tout en
les surveillant et en y recrutant des soldats, les laissaient a leur croyances,
leurs meeurs et leurs traditions.

Enfin, en développant le réseau des voies romaines jusqu’aux fron-
tieres les plus lointaines de ’empire, Rome dotait I’Europe presque en-
tiere de la circulation artérielles qui lui manquait encore. Elle faisait ainsi
sortir de la vie végétative et de Pisolement de grandes régions qu’elle
reliaient 4 son Forum apreés les avoir organisées. A ces régions la pax
romana apptrenait aussi a se relier entre elles, a voisiner, a échanger.

Comme exemple de I’ceuvre romaine, je choisirai la Suisse pour mon-
trer Porigine romaine, par conséquent européenne de notre fédéralisme.

Les Romains ont réuni les deux parties essentielles du petit espace
libre: les Alpes et le Plateau. Qu’en ont-ils fait?

Ils ont formé 4 partir du premier siecle de notre ere une région rhéno-
rhodanienne, distincte des régions plus vastes qui I'entouraient. Notre
espace libre se voyait promu pour la premiére fois de I'existence géogra-
phique 2 la vie politique.

Cette vie a tout de suite revétu une forme fédéraliste. L’espace libre
nous apparait divisé en cinq secteurs orientés vers les parties de ’'empire
qui entourent ’espace libre: secteur du Rhin, secteur de la Rétie, secteur
pennin ou du Valais, secteur helvétique ou se trouve la plus grande cité
du pays: Aventicum, secteur genevois enfin. Ce sont presque des can-

785



tons. «Ce pays morcelé inaugurait sa vie cantonale», écrit, en effet,
M. Chapot dans son Monde romain. ’

* ¥
*

Tel est ’esprit qui animait le Haut-Empire. Celui qui devait animer
le Bas n’en est pas seulement le contraire, il en est la négation. Nous
sommes en présence d’un Etat centralisé, bureaucratisé, socialisé. Le Bas-
Empire n’est plus occidental, il est oriental. Il a subi I'influence de son
plus grand ennemi: 'empire des Perses sassanides qui reprenaient la suc-
cession des Achéménides. Un empereur absolu, divinisé, un empereur
qui s’appelle encore romain mais ne réside plus 2 Rome, gouverne a la
maniére des despotes orientaux un Etat totalitaire dont chaque habitant
est rivé a sa fonction dans I’intérieur de sa classe, avec défense d’en sortir,
défense qui ne P'atteint pas dans sa seule personne mais dans celle de ses
descendants.

Cet Etat aux énormes besoins dévorait les ressources de empire. 1l
a laissé dans I’histoire le souvenir de sa cruauté fiscale. On le voit 2 ceci:
le mot exactor, qui signifiait percepteur d’impéts, a donné en frangais
exacteur qui signifie «celui qui extorque de I’argent a ses administrés par
abus de pouvoir». On vit alors des hommes d’affaires se réfugier chez
les barbares, chez Attila, pour échapper au fisc; on vit alors la ville de
Lyon appeler les Burgondes pour qu’ils la délivrassent des exacteurs.
Cela fut si fort qu’un empereur plus humain, plus chrétien que les autres,
institua la charge de defensor civitatis ou defensor populi, afin de protéger
ses sujets contre ses propres fonctionnaires — une classe si nombreuse
que Lactance disait a Pempereur Constantin: «Il y a dans I’empire plus
de fonctionnaires que de contribuables pout les payer.»

Bien que, depuis Constantin, le Bas-Empire fut chrétien, il est resté
dans la mémoire des peuples occidentaux comme une sorte de cauchemar.
En revanche, malgré son paganisme, et ses persécutions, le Haut-Empire
a laissé une trace de gloire et de grandeur. On voyait dans Auguste un
préchrétien, dans Virgile un annonciateur du Christ; Tertullien, afin de
réagir contre les meeurs orientales et les modes grecques, proposait de
revenir a la toge de ces anciens Romains dont plus tard saint Augustin
reconnaitra les vertus; au moyen 4ge, des légendes circuleront sur la
conversion de Séneque et celle de Pline I’ancien.

La décomposition du Bas-Empire en Occident et sa persistance en
Orient nous montrent que ce régime n’était fait, ni pour les Européens,
ni pour les Africains. Si la reconquéte tentée par Justinien finit par
échouer, la premiére cause de cet échec fut la brutalité avec laquelle cet
empereur, si grand comme législateur, voulut imposer son régime aux
Occidentaux, notamment aux Italiens, et soumettre la papauté i son
césaropapisme. C’est alors qu’il apparut comme un despote étranger et

786



que PEglise commenga de se tourner vers les Francs a partir de la con-
version de Clovis.

* *
*

Retenons avec soin la legon: les Etats unificateurs, bureaucratisé, to-
talitaires s’écroulent des que I’on frappe au centre de leur grande machi-
nerie. Ce qui vient aprés eux, c’est I’anarchie. Mais I’anarchie attire I’ Asie
sur ’Europe, infailliblement. |

A partir de Constantin, la réaction occidentale contre le régime du
Bas-Empire commenga. Elle partit des grands propriétaires terriens, dont
les uns appartenaient a la noblesse sénatoriale et les autres 2 la hiérarchie
ecclésiastique. L’empereur Constantin leur avait concédé le droit de for-
tifier leurs demeures et d’entretenir des gardes armés. Les populations se
groupérent autour d’eux, afin de résister aux fonctionnaires impériaux.
Au moment ou les villes entraient en décadence, on vit se former une
préféodalité d’autonomies territoriales qui seront plus tard la solide base
de ’Europe en formation. Le partage des tertres, un partage légal, entre
les guerriers barbares et les propriétaires romains ou gallo-romains, loin

d’accentuer les oppositions naturelles, les réduira peu 4 peu et favorisera
la fusion.

L’apport des Germains

Le nouveau régime qui allait naitre de cette fusion: la féodalité, se forma
par la rencontre des institutions germaniques et de la doctrine chrétienne.

Quoi qu’on en ait dit, 'apport des Germains a la formation de
IEurope est fondamental. Leur organisation politique et sociale les op-
posait 2 la centralisation bureaucratique des Romains. Cette organisation
était fédérative au sens plein du terme, puisqu’elle reposait sur le ser-
ment: clans réunis en tribu, tribus réunies en peuple; assemblées d’hom-
mes libres et de guerriers: le Tolksthing qui survit en Suisse dans les
Landsgemeinden des cantons montagnards. De 14 un droit qui, entre les
deux extrémes du jus romanum : individu, ’Etat, est venu insérer les inter
médiaires et les amortisseurs qui empéchent ’individu, terme faible, d’étre
absorbé par I’Etat, terme fort. Le principe du droit germanique est,
en effet, I'idée d’association. Genossenschaftsrecht, dit le grand juriste
Gierke.

Les Germains n’étaient point faits pour gouverner de vastes territoires.
Leur tendance naturelle était de les fractionner aux dimensions de leurs
anciennes tribus, c’est-a-dire 2 des dimensions qui leur permettaient de
se réunir en assemblées. En voici un exemple: au Ve siecle, il y avait
sous les Mérovingiens environ cent-vingt cités; sous les Carolingiens, on
dénombrera jusqu’a trois cents comtés. A noter que dans le langage
officiel du temps, la civitas deviendra le pagus, traduction latine du Gax
germanique: 4 son tour le pagus deviendra le comitatus, comté.

787



La doctrine augustinienne

L’esprit et les institutions des Germains auraient morcelé ’Europe si
IEglise n’avait point recueilli 'idée d’empire. Mais, en recueillant I'idée,
elle avait modifié la chose dans un sens diamétralement opposé au régime
du Bas-Empire. Il est nécessaire de 'expliquer.

Lotsque Uimperium romanum fut devenu chrétien, empereur descendit
du rang de dieu au rang de représentant de Dieu. Constantin se montra
humble vis-a-vis de I’Eglise, mais ses successeurs, qui avaient adopté
Parianisme puisérent dans cette hérésie leur droit a I’absolutisme et au
césaropapisme. Le Dieu des ariens, unique et monolithique, s’hypostasia
dans ’empereur tout-puissant. Avec le triomphe de la doctrine trinitaire,
cette conception ne fut plus possible. «L’empereur n’est pas au-dessus
de PEglise mais dans 1’Eglise», rappelait durement saint Ambroise a
Théodore le pénitent.

Le disciple de saint Ambroise fut saint Augustin. Il vivait en un temps
ou le Bas-Empite se décomposait et s’ouvrait aux barbares. L’empire
était chrétien mais le régime ne ’était pas. Augustin fut témoin de son
impuissance en méme temps que de sa corruption. Faire correspondre a un
empereur chrétien un régime chrétien fut I'un des buts que se proposa
Pauteur de la C7#é de Dieu, ce bréviaire de Charlemagne. Dans cet ouvrage
qui eut, durant des siécles, autant d’influence qu’en auront au XVIlle
siecle le Contrat social et au XXe le Capital, on lit ce passage (XIX, 27):

«Pendant son pelerinage sur la terre, cette céleste Cité recrute ses
citoyens chez toutes les nations; elle rassemble, malgré la pluralité des
idiomes, une société voyageuse comme elle: différence de meeurs, de lois,
d’institutions, toutes choses qui servent a obtenir ou maintenir la paix
terrestre, peu lui importe: elle n’en retranche rien, elle n’en détruit rien:
que dis-je? elle les conserve et les suit. Car toutes, nonobstant leurs di-
versités selon la diversité des peuples, tendent a une seule et méme fin,
la paix d’ici-bas, si toutefois elles laissent 4 la religion la liberté d’enseigner
le culte du seul et vrai Dieu. La Cité du Ciel use donc, en cet exil, de la
paix de la terre, et en ce qui touche aux intéréts de la nature mortelle,
autant que la piété est sauve et que la religion le permet, elle protege et
encourage 'union des volontés humaines, rapportant la paix d’ici-bas a
la paix céleste: véritable paix, la seule dont puisse jouir, la seule que
puisse appeler de ce nom la créature raisonnable; ordre parfait, union
supréme dans la jouissance de Dieu, dans la jouissance mutuelle de tous
en Dieu. »

Ce passage célebre présuppose I'unité du genre humain dans une
méme foi. Mais cette unité dans une méme foi exige-t-elle I'unité poli-
tique?

Si nous reprenons ce texte, nous comprendrons que, sur cette terre
qu’elle traverse, la Cité de Dieu a une mission de paix. Mais, dit Augustin

788



dans le méme livre (13), «la paix de toutes choses, c’est la tranquillité de
Pordre. L’ordre, c’est cette disposition qui, suivant la parité ou la dis-
parité des choses, assigne 4 chacun sa place. »

Donc, la paix exige un ordre, et un ordre temporel. Cet ordre est
Punion fédérative de toutes les diversités humaines, par conséquent de
toutes les cités. C’est pourquoi I'ordre fédératif est une conception chré-
tienne, celle que ’Eglise préfére a toutes les autres parce qu’a travers
Phistoire elle a toujours souffert, souffre encore et souffrira jusqu’a la fin
des Etats unificateurs, centralisateurs et absolus.

La féodalité

'La doctrine augustinienne et la théologie qui en est la soutce forment
une table d’attente oti un nouveau régime s’inscrira.

Ce régime a nom féodalité.

La féodalité est pour origine I’«autodéfense » des petites cellules, des
familles, des lieux, des cités, des comtés, alors que, ’empire carolingien
s’étant décomposé dans 1’anarchie, de nouveaux barbares se précipi-
taient sur I’Europe: Normands, Hongrois, Avars, Sarrazins.

En doctrine, la féodalité se raméne 4 ce principe: un chrétien sollicite
la protection d’un autre chrétien qui I’assure en échange de sa fidélité.
Il y a donc un protégé et au-dessus de lui un protecteur; mais ce pro-
tecteur devient protégé 4 son tour par un plus grand que lui. Ainsi la
société féodale s’édifie par étages en forme de pyramide, avec I'empereur
au sommet.

C’est une organisation militaire. Comme telle, elle pouvait conduire a
Panarchie parce que tout protégé n’était tenu d’obéir qu’a son protecteur
immédiat. Mais elle était aussi un régime chrétien, inspiré de saint Augus-
tin et maintenu par la foi, le serment et ’honneur.

Quand on parle de féodalité, il faut prendre garde 4 ne voir en elle
que la féodalité des seigneurs. Le sens s’étend a Ja société tout enticre,
dans toutes ses parties. La féodalité étant un systéme de relations établi
sur des engagements réciproques, il y a féodalité dés que ’on se trouve
en présence de tels engagements. Engagements de bas en haut, de pro-
tégés a protecteurs, oui. Mais engagements aussi entre parents ou égaux,
et engagements en étendue, de proche en proche.

Ce qui nous ameéne au dernier caractere de la société féodale:

Elle est faite de privileges et de privilégiés. Cela vient en partie du fait
que la vie privée ’emporte alors sur la vie publique, ce qui donne 2
privilége son sens premier: loi spéciale a un privé, lequel peut-étre, non
une personne seulement, mais un groupe, un lieu, une corporation. La
loi privée est toujours la garantie d’un statut ou d’une liberté. Si I'on se
donne la peine d’y regarder de prés, on verra que ce sont les éléments

789



les plus faibles de la société qui se sont défendus contre la pression des
plus forts par le moyen de privileges qui tendaient 2 leur donner une
force égale a celle des plus forts.

Si 'on veut étudier ce phénomene, c’est dans le Saint-Empire qu’il
faut se placer. Or, au nombre de ses composantes se trouvent deux
féodalités: celle des villes, qui sera bient6t plus puissante que celle des
seigneurs, et celle des paysans libres. Villes, paysans libres: nous rentrons
ici en Suisse et nous voyons ainsi de quelle maniere le fédéralisme helvé-
tique a sa source premiére dans la féodalité¢ du Saint-Empire.

Conclusions

Il existe une tradition fédéraliste. Commune a tous les peuples de
IEurope, elle s’établit sur la géographie et se développe au cours de
Phistoire.

Le moment est venu de préciser une fois pour toutes ce qu’il faut en-
tendre par ces mots: fédéralisme, fédération, confédération. Pour le pré-
ciser on aura soin de revenir 2 la racine commune: le foedus, c’est-a-dire
le traité¢ d’alliances, le pacte juré.

Dans foedus, il y a ’idée de liberté, il y a aussi I’idée de responsabilité.
Deux parties s’engagent librement mais prennent chacune la respon-
sabilité de rester fidele a leur engagement, de telle maniére que I'une
peut avoir confiance dans I’autre aussi longtemps que durera I’engage-
ment. Or, il peut durer toujours: c’est ce qu’exprime le terme de confédé-
ration, qui est plus fort que celui de fédération.

Enfin, il y a dans le foedus un troisiéme caractére: le caractére sacré.
Sa conclusion est un acte religieux.

On entend donc par fédération une alliance fondée sur le serment
entre des groupes politiques et sociaux en vue d’établir une défense com-
mune et de se garantir les uns aux autres leur autonomie et leur liberté.
La fédération se renforce en confédération lorsque cette alliance cesse
d’étre temporaire pour devenir perpétuelle, et lorsque chacun de ses
membres consent a sacrifier une part de sa souveraineté afin d’établir un
pouvoir central et supréme.

C’est a ce prototype que I’on peut ramener toutes les formes de fédé-
ralisme qui se succédent dans I’histoire de ’Europe, et C’est cette suc-
cession qui nous permet de voir dans le fédéralisme une ligne de force

de la civilisation européenne.

* *
*

Cette ligne de force a son point de départ dans la conscience méme
de ’Européen, dans sa volonté de vivre.

Il ne faut donc pas oublier que, de toutes les parties du monde,
I’Europe est la plus menacée.

790



Fixons bien en notre esprit qu’elle n’a point les dimensions d’un con-
tinent et qu’elle n’est qu’une péninsule de I’Asie.

L’Asie, qui pése sur ’Europe de toute sa masse, I’ Asie dont le mouve-
ment est de I’est 4 ’ouest, a toujours cherché i reprendre I’Europe: ce
fait est une des constantes de P’histoire. Il y eut dix-sept poussées de
PAsie contre ’Europe, des guerres médiques jusqu’a la fin du XVIIe
siécle, jusqu’en 1697, jusqu’a la grande victoire du prince Eugene sur les
Turcs 4 Zenta. Il y en a une dix-huitiéme aujourd’hui.

Le fédéralisme européen, comme tous les fédéralismes particuliers,
comme celui de la Suisse, 2 pour moteur la nécessité de la défense com-
mune.

Mais, cette défense, comment Porganiser?

Encore un coup, ’Europe n’a pas le dimensions d’un continent,
PEurope est petite. Elle n’a jamais été 2 méme d’opposer une masse a
la masse asiatique: on le voit dés les guerres médiques, on le voit au-
jourd’hui. En revanche, elle peut lui opposer, elle lui a toujours opposé
la qualité de ses hommes et la force de son esprit. Ici nous retrouvons

la personne humaine et la cité.

* *
b3

Ce fut la nécessité¢ de la défense commune qui amena I’Europe a
prendre conscience de son unité. _

Mais cette prise de conscience la mit en présence d’un dilemme: unité,
diversité.

On le voit a ceci: Poscillation entre P'unité et la diversité est une
autre constante de I’histoire européenne. Elle pose la question: comment
ramener ce mouvement a4 son point d’équilibre?

L’Europe est née diverse. Elle est composée de peuples trop différents
pour que I’on puisse les amener sans les contraindre a ce que certains
utopistes appellent ’Etat Europe. La richesse et la force de la civilisation
européenne tiennent a la diversité de ses peuples et 4 la personnalité de
ses hommes. Tout unification serait pour ’Europe un appauvrissement
et un affaiblissement. Car unifier n’est point unir; Punification est le
mensonge de l'unité; Punification détruit I'unité en se revétant des ap-
parences de 'unité. :

Mais c’est encore un appauvrissement et un affaiblissement, c’est en-
core un mensonge et une destruction lorsque la diversité dégénére en
anarchie politique. Quand 4 I’époque de la chrétienté succéda I’époque
de la nationalité, le chemin que l’on prenait était celui de I’anarchie
politique. Au XVIIIe siécle, il n’y avait déja plus d’Europe: c’est Albert
Sorel qui le dit.

En ce jour, ’Europe de la nationalité achéve de se décomposer dans
Panarchie. Les deux grandes guerres de 1914 et de 1939 ne furent pas
autre chose que des phénomeénes d’autodestruction. Du moins auront-

791



elles démontré que nulle nation européenne n’est capable désormais de
vivre seule, de ses propres ressources et par ses propres moyens. En
comparant la décadence de Rome 2 la nétre, Guglielmo Ferrero écrivait
en 1920: «L’Europe se sauvera ou périra tout entiére.»

Nous voilad donc revenus 4 I’heure ou I'unité s’impose de nouveau.
C’est pour ’Europe une question de vie ou de mott.

Il s’agit d’harmoniser les deux termes: 'unité nécessaire et la diversité
organique.

La solution est 12 mais il n’y a qu’elle: le fédéralisme.

* *
*

Le fédéralisme est-il encore possible?

Souvent j’ai entendu cette objection: le fédéralisme appartient au
passé, il ne va point dans le sens de I’histoire: il est impossible dans un
monde voué a la production, dominé par la machine, régi par la tech-
nique, dans un monde concentrationnaire — et je vous épargne le reste
de la tirade.

Ceux qui parlent ainsi s’abandonnent a la fatalité. Leur optimisme
n’est qu'une fuite en avant. Au jour ol nous sommes, il est d’une pré-
somption contraire a la prudence et a la raison, de proclamer que nous
entrons dans les «temps nouveaux», d’affirmer ce qu’ils vont étre et
d’annoncer des «lendemains qui chantent». Ce que nous voyons aujour-
d’hui, qui sait si 'on n’en verra point le contraire demain? Qui sait si
ces temps nouveaux ne seront pas pires que les anciens? Il n’y a rien
d’éternel en histoire. Les régimes passent et les époques se succedent:
La Palisse aurait trouvé cela tout seul. Les régimes concentrationnaires
et les Etats totalitaires — quelles affreuses épithetes! — n’ont que les
masques de la force et de la durée. Il suffirait d’enlever un boulon pour
que le mécanisme s’arrétit. Qu’arriverait-il alors? Comme toujours,
Panarchie et la décomposition. Le seul moyen de les arréter et de les
prévenir, c’est le fédéralisme.

Méme si I'accident n’allait point se produire, une nécessité demeure:
celle de dégager I’Etat de toutes les compétences qu’il s’est arrogées et
de toutes les charges que I’on ne cesse de lui imposer. Sinon, comme le
Bas-Empire, ’Etat, de tout le poids de son omnipotence tombera dans
P’impuissance. Veut-on sauver I’Etat, veut-on empécher que la notion
de systeéme achéve de se substituer a celle du bien commun, il faut re-
tourner au fédéralisme. Sinon, il sera trop tard.

792



	La tradition fédéraliste dans l'histoire européenne

