
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 39 (1959-1960)

Heft: 8: Föderalismus in der heutigen Welt

Artikel: La tradition fédéraliste dans l'histoire européenne

Autor: Reynold, Gonzague de

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-160977

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-160977
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LA TRADITION FÉDÉRALISTE DANS
L'HISTOIRE EUROPÉENNE

PAR GONZAGUE DE REYNOLD

Depuis qu'il est question de l'union européenne, on parle beaucoup du
fédérahsme. Mais s'est-on jamais posé la question des rapports entre ces
deux termes: Europe et fédérahsme?

C'est ce que je voudrais essayer de faire dans ces pages, d'une manière
incomplète et superficieUe, et je m'en excuse, bien que cela fût inévitable.

Le fédérahsme est une expérience, il est une manière de concevoir la
vie pubbque et politique; bien plus, il correspond à une certaine idée de
l'homme et de la cité. Il est la forme pobtique et sociale de l'humanisme
antique et, surtout, de l'humanisme chrétien. C'est par là qu'il est une
doctrine spécifiquement européenne.

Prédisposition naturelle

L'idée fédérabste a son germe dans la géographie, cette nature des choses,
comme dit Ferdinand Lot.

L'Europe, vous le savez, n'est pas un continent mais une péninsule
étroite et déchiquetée de l'Asie: heu commun de la géographie depuis
le commencement du XVIIIe siècle, car il suffit de regarder la carte pour
que cette évidence vous saute aux yeux. Née de la coUaboration entre la

montagne et la mer, cette péninsule compartimentée est trop étroite pour
les peuples trop nombreux et trop divers qui se sont installés chez eUe.

C'est pour cela qu'eUe est devenue le Ueu de la guerre, chaque peuple se
battant pour y trouver son espace vital, le défendre, chercher à l'agrandir.
Mais, si eUe est le heu de la guerre, l'Europe est aussi le heu des

voisinages, par conséquent des relations et des échanges. Elle l'est à un degré
que les autres parties du monde ne connaissent point. C'est dans ce
caractère premier de l'Europe que réside le germe de la soUdarité
européenne. SoUdarité forcée, car les peuples européens ne se sont point unis

par amour, mais par nécessité.

Origines grecques

Nous en avons l'exemple dans la Grèce antique, cette Protoeurope.
Le monde hellénique est celui des cités. En stabihsant le groupe

nomade encore du clan et de la tribu, la cité a changé la nature du hen social.
Il n'est plus celui du sang mais celui du heu et de la rebgion du Ueu. Les

7«5



cités avaient beau être exclusives, ennemies les unes des autres, à un
degré tel que l'HeUade devait succomber à la suite de leurs inexpiables
querelles: eUes n'en formaient pas moins un système de relations qui,
aux heures du péril commun, savait se transformer en confédération.

Nous devons à la Grèce le dégagement de la personne humaine.
Personne est un mot grec dont le premier sens est masque de théâtre, d'où
l'idée de rôle, d'action, de caractère, de dignité. Une personne, c'est
quelqu'un. Dans cette Grèce où, malgré la douceur du chmat et les

apparences de la fécondité, la vie était difficile, où les hommes se trouvaient
en petit nombre, la personne humaine prenait toute sa valeur. EUe était
la seule force que les cités pouvaient opposer à Yethnos démesuré des
Perses. Mais que défendait-eUe contre les Perses, contre l'Asie? Les Ubertés

de la personne dans l'indépendance de la cité. Cité, personne, ce sont
les éléments de base de toute fédération européenne.

Or, contre les Perses, contre l'Asie l'HeUade défendait aussi l'Europe.
L'idée d'Europe fut une idée grecque, en attendant d'être une réaUté

chrétienne. Elle s'est formée en Ionie, cette partie de l'HeUade qui subissait
la première la poussée asiatique. EUe était ceUe aussi où l'esprit d'observation

et de comparaison était le plus développé. Un grand Ionien, Hippo-
crate, le père de la théorie du milieu, comparant les barbares asiatiques
aux barbares européens, reconnaît la supériorité physique et morale de
ceux-ci sur ceux-là. Plus tard, Aristote, reprenant Hippocrate, note qu'en
définitive le Grec est plus proche du barbare européen que du barbare
asiatique. Isocrate pose le principe que la Grèce est une civihsation, non
une race, et que l'on peut devenir HeUène par éducation et par assimilation.

Enfin, Théopompe adjure Phibppe de Macédoine de faire la
conquête de l'Europe plutôt que ceUe de l'Asie, afin d'opposer aux Perses le
front commun de la civiUsation grecque et de la force barbare unies dans
le même amour de la Uberté.

Rome: les deux empires

L'idée grecque de l'Europe est passée aux Romains par l'intermédiaire
d'un HeUène de l'empire, le père de la géographie comme Hérodote fut
le père de l'histoire: Strabon. Nous lui devons le premier tableau de

l'Europe, son premier éloge devrais-je dire. Après lui, un grand Latin:
PUne l'ancien, abandonne un instant sa sécheresse coutumière, pour
célébrer l'Europe: mais ce qu'il loue en eUe, c'est d'avoir été la mère du
plus grand des peuples, lepopulus romanus. Notons cette conception
européenne de YImperium: eUe sera ceUe d'Auguste et sa victoire d'Actium
sera celle de l'Europe sur l'Asie.

Malgré cette affirmation européenne, YImperium romanum n'était qu'un
empire méditerranéen avec de grandes colonies dans le Nord. Il aurait

pu être l'empire d'Europe s'il avait persévéré dans la conquête de la

784



Germanie et si pour cela les Romains avaient mieux étudié la géographie.
Occuper le quadrilatère bohémien, puis descendre jusqu'à la Baltique,
c'eût été prendre les Germains dans un sac. Lorsque Marc-Aurèle s'en

aperçut, il était trop tard.
Il reste que Rome a préparé les cadres de presque toutes les nations

européennes et que son influence a pénétré jusque dans celles qui étaient
demeurées en dehors de son orbis. C'est la première constatation.

La seconde est qu'il y eut deux empires, le Haut et le Bas. Entre les
deux un demi-siècle de révolution et d'anarchie a creusé son cratère.
C'est pour cela qu'ils diffèrent l'un de l'autre essentiellement.

Or, cette différence est fondamentale pour la compréhension de

l'Europe.
Le Haut-Empire seul est romain, seul est occidental, j'ajouterais même

qu'il est seul européen. Sous la devise : libertas acprincipatus, il se présente
à nous sous l'aspect d'une confédération de cités sous l'hégémonie de

Rome, la Cité par excellence, et le principat de l'empereur. L'empereur
et le Sénat favorisaient les aristocraties indigènes afin de s'appuyer sur
eUes. Ils travaillaient aussi à les romaniser. Pour cela, ils fondaient partout
dans l'empire des colonies dont chacune était une Rome en réduction.
C'est dire que chacune jouissait de l'autonomie locale. On doit donc à

l'empire la première floraison des villes européennes, en attendant la
seconde qui sera ceUe du moyen-âge ou, avec plus de précision, de

l'époque de la chrétienté. Quant aux populations rurales, Rome, tout en
les surveillant et en y recrutant des soldats, les laissaient à leur croyances,
leurs mœurs et leurs traditions.

Enfin, en développant le réseau des voies romaines jusqu'aux
frontières les plus lointaines de l'empire, Rome dotait l'Europe presque
entière de la circulation artérielles qui lui manquait encore. Elle faisait ainsi
sortir de la vie végétative et de l'isolement de grandes régions qu'elle
reUaient à son Forum après les avoir organisées. A ces régions la pax
romana apprenait aussi à se reUer entre eUes, à voisiner, à échanger.

Comme exemple de l'œuvre romaine, je choisirai la Suisse pour montrer

l'origine romaine, par conséquent européenne de notre fédéraUsme.
Les Romains ont réuni les deux parties essentielles du petit espace

libre: les Alpes et le Plateau. Qu'en ont-ils fait?
Ils ont formé à partir du premier siècle de notre ère une région rhéno-

rhodanienne, distincte des régions plus vastes qui l'entouraient. Notre
espace hbre se voyait promu pour la première fois de l'existence géographique

à la vie pobtique.
Cette vie a tout de suite revêtu une forme fédérabste. L'espace hbre

nous apparaît divisé en cinq secteurs orientés vers les parties de l'empire
qui entourent l'espace libre : secteur du Rhin, secteur de la Rétie, secteur
pennin ou du Valais, secteur helvétique où se trouve la plus grande cité
du pays: Aventicum, secteur genevois enfin. Ce sont presque des can-

785



tons. «Ce pays morcelé inaugurait sa vie cantonale», écrit, en effet,
M. Chapot dans son Monde romain.

Tel est l'esprit qui animait le Haut-Empire. Celui qui devait animer
le Bas n'en est pas seulement le contraire, il en est la négation. Nous
sommes en présence d'un Etat centraUsé, bureaucratisé, sociaUsé. Le Bas-

Empire n'est plus occidental, il est oriental. Il a subi l'influence de son
plus grand ennemi: l'empire des Perses sassanides qui reprenaient la
succession des Achéménides. Un empereur absolu, divinisé, un empereur
qui s'appelle encore romain mais ne réside plus à Rome, gouverne à la
manière des despotes orientaux un Etat totalitaire dont chaque habitant
est rivé à sa fonction dans l'intérieur de sa classe, avec défense d'en sortir,
défense qui ne l'atteint pas dans sa seule personne mais dans celle de ses
descendants.

Cet Etat aux énormes besoins dévorait les ressources de l'empire. Il
a laissé dans l'histoire le souvenir de sa cruauté fiscale. On le voit à ceci :

le mot exactor, qui signifiait percepteur d'impôts, a donné en français
exacteur qui signifie «celui qui extorque de l'argent à ses administrés par
abus de pouvoir». On vit alors des hommes d'affaires se réfugier chez
les barbares, chez Attila, pour échapper au fisc; on vit alors la viUe de

Lyon appeler les Burgondes pour qu'ils la déUvrassent des exacteurs.
Cela fut si fort qu'un empereur plus humain, plus chrétien que les autres,
institua la charge de defensor civitatis ou defensor populi, afin de protéger
ses sujets contre ses propres fonctionnaires —- une classe si nombreuse

que Lactance disait à l'empereur Constantin: «Il y a dans l'empire plus
de fonctionnaires que de contribuables pour les payer. »

Bien que, depuis Constantin, le Bas-Empire fut chrétien, il est resté
dans la mémoire des peuples occidentaux comme une sorte de cauchemar.
En revanche, malgré son paganisme, et ses persécutions, le Haut-Empire
a laissé une trace de gloire et de grandeur. On voyait dans Auguste un
préchrétien, dans Virgile un annonciateur du Christ; TertuUien, afin de

réagir contre les mœurs orientales et les modes grecques, proposait de
revenir à la toge de ces anciens Romains dont plus tard saint Augustin
reconnaîtra les vertus; au moyen âge, des légendes circuleront sur la
conversion de Sénèque et celle de Pline l'ancien.

La décomposition du Bas-Empire en Occident et sa persistance en
Orient nous montrent que ce régime n'était fait, ni pour les Européens,
ni pour les Africains. Si la reconquête tentée par Justinien finit par
échouer, la première cause de cet échec fut la brutalité avec laquelle cet

empereur, si grand comme législateur, voulut imposer son régime aux
Occidentaux, notamment aux ItaUens, et soumettre la papauté à son
césaropapisme. C'est alors qu'il apparut comme un despote étranger et

786



que l'EgUse commença de se tourner vers les Francs à partir de la
conversion de Clovis.

Retenons avec soin la leçon: les Etats unificateurs, bureaucratisé, to-
taUtaires s'écroulent dès que l'on frappe au centre de leur grande machinerie.

Ce qui vient après eux, c'est l'anarchie. Mais l'anarchie attire l'Asie
sur l'Europe, infailliblement.

A partir de Constantin, la réaction occidentale contre le régime du
Bas-Empire commença. Elle partit des grands propriétaires terriens, dont
les uns appartenaient à la noblesse sénatoriale et les autres à la hiérarchie
ecclésiastique. L'empereur Constantin leur avait concédé le droit de
fortifier leurs demeures et d'entretenir des gardes armés. Les populations se

groupèrent autour d'eux, afin de résister aux fonctionnaires impériaux.
Au moment où les viUes entraient en décadence, on vit se former une
préféodaUté d'autonomies territoriales qui seront plus tard la soUde base
de l'Europe en formation. Le partage des terres, un partage légal, entre
les guerriers barbares et les propriétaires romains ou gaUo-romains, loin
d'accentuer les oppositions naturelles, les réduira peu à peu et favorisera
la fusion.

L'apport des Germains

Le nouveau régime qui allait naître de cette fusion : la féodaUté, se forma
par la rencontre des institutions germaniques et de la doctrine chrétienne.

Quoi qu'on en ait dit, l'apport des Germains à la formation de

l'Europe est fondamental. Leur organisation pobtique et sociale les

opposait à la centrahsation bureaucratique des Romains. Cette organisation
était federative au sens plein du terme, puisqu'eUe reposait sur le
serment: clans réunis en tribu, tribus réunies en peuple; assemblées d'hommes

hbres et de guerriers: le Volksthing qui survit en Suisse dans les

Landsgemeinden des cantons montagnards. De là un droit qui, entre les
deux extrêmes dujus romanum: l'individu, l'Etat, est venu insérer les inter
médiaires et les amortisseurs qui empêchent l'individu, terme faible, d'être
absorbé par l'Etat, terme fort. Le principe du droit germanique est,
en effet, l'idée d'association. Genossenschaftsrecht, dit le grand juriste
Gierke.

Les Germains n'étaient point faits pour gouverner de vastes territoires.
Leur tendance natureUe était de les fractionner aux dimensions de leurs
anciennes tribus, c'est-à-dire à des dimensions qui leur permettaient de

se réunir en assemblées. En voici un exemple: au Ve siècle, il y avait
sous les Mérovingiens environ cent-vingt cités ; sous les Carohngiens, on
dénombrera jusqu'à trois cents comtés. A noter que dans le langage
officiel du temps, la civitas deviendra le pagus, traduction latine du Gau

germanique : à son tour le pagus deviendra le comitatus, comté.

787



La doctrine augustinienne

L'esprit et les institutions des Germains auraient morcelé l'Europe si

l'Egbse n'avait point recueiUi l'idée d'empire. Mais, en recueiUant l'idée,
elle avait modifié la chose dans un sens diamétralement opposé au régime
du Bas-Empire. Il est nécessaire de l'expbquer.

Lorsque YImperium romanum fut devenu chrétien, l'empereur descendit
du rang de dieu au rang de représentant de Dieu. Constantin se montra
humble vis-à-vis de l'Egbse, mais ses successeurs, qui avaient adopté
l'arianisme puisèrent dans cette hérésie leur droit à l'absolutisme et au
césaropapisme. Le Dieu des ariens, unique et monobthique, s'hypostasia
dans l'empereur tout-puissant. Avec le triomphe de la doctrine trinitaire,
cette conception ne fut plus possible. «L'empereur n'est pas au-dessus
de l'Egbse mais dans l'Eglise», rappelait durement saint Ambroise à

Théodore le pénitent.
Le disciple de saint Ambroise fut saint Augustin. Il vivait en un temps

où le Bas-Empire se décomposait et s'ouvrait aux barbares. L'empire
était chrétien mais le régime ne l'était pas. Augustin fut témoin de son
impuissance en même temps que de sa corruption. Faire correspondre à un
empereur chrétien un régime chrétien fut l'un des buts que se proposa
l'auteur de la Cité de Dieu, ce bréviaire de Charlemagne. Dans cet ouvrage
qui eut, durant des siècles, autant d'influence qu'en auront au XVIIIe
siècle le Contrat social et au XXe le Capital, on lit ce passage (XIX, 27) :

«Pendant son pèlerinage sur la terre, cette céleste Cité recrute ses

citoyens chez toutes les nations; elle rassemble, malgré la plurabté des

idiomes, une société voyageuse comme eUe : différence de mœurs, de lois,
d'institutions, toutes choses qui servent à obtenir ou maintenir la paix
terrestre, peu lui importe : elle n'en retranche rien, eUe n'en détruit rien :

que dis-je? elle les conserve et les suit. Car toutes, nonobstant leurs
diversités selon la diversité des peuples, tendent à une seule et même fin,
la paix d'ici-bas, si toutefois eUes laissent à la reUgion la Uberté d'enseigner
le culte du seul et vrai Dieu. La Cité du Ciel use donc, en cet exil, de la

paix de la terre, et en ce qui touche aux intérêts de la nature mortene,
autant que la piété est sauve et que la reUgion le permet, eUe protège et

encourage l'union des volontés humaines, rapportant la paix d'ici-bas à

la paix céleste: véritable paix, la seule dont puisse jouir, la seule que
puisse appeler de ce nom la créature raisonnable; ordre parfait, union
suprême dans la jouissance de Dieu, dans la jouissance mutuelle de tous
en Dieu. »

Ce passage célèbre présuppose l'unité du genre humain dans une
même foi. Mais cette unité dans une même foi exige-t-eUe l'unité poU-
tique

Si nous reprenons ce texte, nous comprendrons que, sur cette terre
qu'eUe traverse, la Cité de Dieu a une mission de paix. Mais, dit Augustin

788



dans le même Uvre (13), «la paix de toutes choses, c'est la tranquiUité de
l'ordre. L'ordre, c'est cette disposition qui, suivant la parité ou la
disparité des choses, assigne à chacun sa place. »

Donc, la paix exige un ordre, et un ordre temporel. Cet ordre est
l'union federative de toutes les diversités humaines, par conséquent de
toutes les cités. C'est pourquoi l'ordre fédératif est une conception
chrétienne, celle que l'EgUse préfère à toutes les autres parce qu'à travers
l'histoire elle a toujours souffert, souffre encore et souffrira jusqu'à la fin
des Etats unificateurs, centraUsateurs et absolus.

La féodalité

La doctrine augustinienne et la théologie qui en est la source forment
une table d'attente où un nouveau régime s'inscrira.

Ce régime a nom féodalité.
La féodabté est pour origine 1'«autodéfense» des petites ceUules, des

famiUes, des Ueux, des cités, des comtés, alors que, l'empire carolingien
s'étant décomposé dans l'anarchie, de nouveaux barbares se précipitaient

sur l'Europe : Normands, Hongrois, Avars, Sarrazins.
En doctrine, la féodabté se ramène à ce principe : un chrétien soUicite

la protection d'un autre chrétien qui l'assure en échange de sa fidéhté.
Il y a donc un protégé et au-dessus de lui un protecteur; mais ce
protecteur devient protégé à son tour par un plus grand que lui. Ainsi la
société féodale s'édifie par étages en forme de pyramide, avec l'empereur
au sommet.

C'est une organisation mibtaire. Comme teUe, eUe pouvait conduire à

l'anarchie parce que tout protégé n'était tenu d'obéir qu'à son protecteur
immédiat. Mais elle était aussi un régime chrétien, inspiré de saint Augustin

et maintenu par la foi, le serment et l'honneur.
Quand on parle de féodabté, il faut prendre garde à ne voir en eUe

que la féodaUté des seigneurs. Le sens s'étend à la société tout entière,
dans toutes ses parties. La féodaUté étant un système de relations étabb
sur des engagements réciproques, il y a féodalité dès que l'on se trouve
en présence de tels engagements. Engagements de bas en haut, de
protégés à protecteurs, oui. Mais engagements aussi entre parents ou égaux,
et engagements en étendue, de proche en proche.

Ce qui nous amène au dernier caractère de la société féodale:
EUe est faite de privilèges et de privilégiés. Cela vient en partie du fait

que la vie privée l'emporte alors sur la vie pubbque, ce qui donne à

privilège son sens premier: loi spéciale à un privé, lequel peut-être, non
une personne seulement, mais un groupe, un heu, une corporation. La
loi privée est toujours la garantie d'un statut ou d'une Uberté. Si l'on se

donne la peine d'y regarder de près, on verra que ce sont les éléments

789



les plus faibles de la société qui se sont défendus contre la pression des

plus forts par le moyen de privilèges qui tendaient à leur donner une
force égale à ceUe des plus forts.

Si l'on veut étudier ce phénomène, c'est dans le Saint-Empire qu'il
faut se placer. Or, au nombre de ses composantes se trouvent deux
féodahtés: celle des villes, qui sera bientôt plus puissante que celle des

seigneurs, et ceUe des paysans Ubres. ViUes, paysans Ubres : nous rentrons
ici en Suisse et nous voyons ainsi de queUe manière le fédéraUsme helvétique

a sa source première dans la féodabté du Saint-Empire.

Conclusions

Il existe une tradition fédérabste. Commune à tous les peuples de
l'Europe, elle s'étabht sur la géographie et se développe au cours de
l'histoire.

Le moment est venu de préciser une fois pour toutes ce qu'il faut
entendre par ces mots : fédérahsme, fédération, confédération. Pour le
préciser on aura soin de revenir à la racine commune: lefoedus, c'est-à-dire
le traité d'alliances, le pacte juré.

Dans foedus, il y a l'idée de liberté, il y a aussi l'idée de responsabihté.
Deux parties s'engagent hbrement mais prennent chacune la responsabihté

de rester fidèle à leur engagement, de teUe manière que l'une
peut avoir confiance dans l'autre aussi longtemps que durera l'engagement.

Or, il peut durer toujours : c'est ce qu'exprime le terme de confédération,

qui est plus fort que celui de fédération.
Enfin, il y a dans lefoedus un troisième caractère: le caractère sacré.

Sa conclusion est un acte reUgieux.
On entend donc par fédération une alUance fondée sur le serment

entre des groupes poUtiques et sociaux en vue d'étabhr une défense
commune et de se garantir les uns aux autres leur autonomie et leur liberté.
La fédération se renforce en confédération lorsque cette alliance cesse
d'être temporaire pour devenir perpétuelle, et lorsque chacun de ses

membres consent à sacrifier une part de sa souveraineté afin d'étabhr un
pouvoir central et suprême.

C'est à ce prototype que l'on peut ramener toutes les formes de
fédéraUsme qui se succèdent dans l'histoire de l'Europe, et c'est cette
succession qui nous permet de voir dans le fédéralisme une hgne de force
de la civilisation européenne.

*
Cette Ugne de force a son point de départ dans la conscience même

de l'Européen, dans sa volonté de vivre.
Il ne faut donc pas oubher que, de toutes les parties du monde,

l'Europe est la plus menacée.

79°



Fixons bien en notre esprit qu'eUe n'a point les dimensions d'un
continent et qu'eUe n'est qu'une péninsule de l'Asie.

L'Asie, qui pèse sur l'Europe de toute sa masse, l'Asie dont le mouvement

est de l'est à l'ouest, a toujours cherché à reprendre l'Europe: ce
fait est une des constantes de l'histoire. Il y eut dix-sept poussées de
l'Asie contre l'Europe, des guerres médiques jusqu'à la fin du XVIIe
siècle, jusqu'en 1697, jusqu'à la grande victoire du prince Eugène sur les
Turcs à Zenta. Il y en a une dix-huitième aujourd'hui.

Le fédéralisme européen, comme tous les fédérabsmes particubers,
comme celui de la Suisse, a pour moteur la nécessité de la défense
commune.

Mais, cette défense, comment l'organiser?
Encore un coup, l'Europe n'a pas le dimensions d'un continent,

l'Europe est petite. EUe n'a jamais été à même d'opposer une masse à
la masse asiatique: on le voit dès les guerres médiques, on le voit
aujourd'hui. En revanche, eUe peut lui opposer, eUe lui a toujours opposé
la quaUté de ses hommes et la force de son esprit. Ici nous retrouvons
la personne humaine et la cité.

Ce fut la nécessité de la défense commune qui amena l'Europe à

prendre conscience de son unité.
Mais cette prise de conscience la mit en présence d'un dilemme : unité,

diversité.
On le voit à ceci: l'oscillation entre l'unité et la diversité est une

autre constante de l'histoire européenne. EUe pose la question : comment
ramener ce mouvement à son point d'équilibre?

L'Europe est née diverse. Elle est composée de peuples trop différents
pour que l'on puisse les amener sans les contraindre à ce que certains
utopistes appellent l'Etat Europe. La richesse et la force de la civilisation
européenne tiennent à la diversité de ses peuples et à la personnaUté de
ses hommes. Tout unification serait pour l'Europe un appauvrissement
et un affaibbssement. Car unifier n'est point unir; l'unification est le

mensonge de l'unité; l'unification détruit l'unité en se revêtant des

apparences de l'unité.
Mais c'est encore un appauvrissement et un affaibbssement, c'est

encore un mensonge et une destruction lorsque la diversité dégénère en
anarchie pobtique. Quand à l'époque de la chrétienté succéda l'époque
de la nationalité, le chemin que l'on prenait était celui de l'anarchie
pobtique. Au XVIIIe siècle, il n'y avait déjà plus d'Europe : c'est Albert
Sorel qui le dit.

En ce jour, l'Europe de la nationalité achève de se décomposer dans
l'anarchie. Les deux grandes guerres de 1914 et de 1939 ne furent pas
autre chose que des phénomènes d'autodestruction. Du moins auront-

791



eUes démontré que nulle nation européenne n'est capable désormais de
vivre seule, de ses propres ressources et par ses propres moyens. En
comparant la décadence de Rome à la nôtre, GugUelmo Ferrerò écrivait
en 1920: «L'Europe se sauvera ou périra tout entière.»

Nous voilà donc revenus à l'heure où l'unité s'impose de nouveau.
C'est pour l'Europe une question de vie ou de mort.

Il s'agit d'harmoniser les deux termes : l'unité nécessaire et la diversité
organique.

La solution est là mais il n'y a qu'elle: le fédéraUsme.

Le fédéralisme est-il encore possible?
Souvent j'ai entendu cette objection: le fédérahsme appartient au

passé, il ne va point dans le sens de l'histoire: il est impossible dans un
monde voué à la production, dominé par la machine, régi par la
technique, dans un monde concentrationnaire — et je vous épargne le reste
de la tirade.

Ceux qui parlent ainsi s'abandonnent à la fatabté. Leur optimisme
n'est qu'une fuite en avant. Au jour où nous sommes, il est d'une
présomption contraire à la prudence et à la raison, de proclamer que nous
entrons dans les «temps nouveaux», d'affirmer ce qu'ils vont être et
d'annoncer des «lendemains qui chantent». Ce que nous voyons aujourd'hui,

qui sait si l'on n'en verra point le contraire demain? Qui sait si
ces temps nouveaux ne seront pas pires que les anciens? Il n'y a rien
d'éternel en histoire. Les régimes passent et les époques se succèdent:
La Pahsse aurait trouvé cela tout seul. Les régimes concentrationnaires
et les Etats totahtaires — quelles affreuses épithètes! — n'ont que les

masques de la force et de la durée. Il suffirait d'enlever un boulon pour
que le mécanisme s'arrêtât. Qu'arriverait-il alors? Comme toujours,
l'anarchie et la décomposition. Le seul moyen de les arrêter et de les

prévenir, c'est le fédérahsme.
Même si l'accident n'allait point se produire, une nécessité demeure:

ceUe de dégager l'Etat de toutes les compétences qu'il s'est arrogées et
de toutes les charges que l'on ne cesse de lui imposer. Sinon, comme le

Bas-Empire, l'Etat, de tout le poids de son omnipotence tombera dans

l'impuissance. Veut-on sauver l'Etat, veut-on empêcher que la notion
de système achève de se substituer à ceUe du bien commun, il faut
retourner au fédérahsme. Sinon, il sera trop tard.

^92


	La tradition fédéraliste dans l'histoire européenne

