
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 39 (1959-1960)

Heft: 8: Föderalismus in der heutigen Welt

Artikel: Selbstbestimmung und Mitverantwortung : zur Kernfrage des
Föderalismus

Autor: Kägi, Werner

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-160968

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-160968
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


SELBSTBESTIMMUNG
UND MITVERANTWORTUNG

Zur Kernfrage des Föderalismus

VON WERNER KÄGI

Die Notwendigkeit der Einheit macht sich immer imperativer geltend :

innerhalb der einzelnen Staaten, in den verschiedenen Kontinenten, für die

ganze Welt. Ein Denken, das aus dem Niedergang und den Katastrophen
der letzten Jahrzehnte die nötigen Folgerungen zieht, muß solche Einheit

— zur Verhinderung der Kriege und zur Bewältigung der bedrängenden

Probleme des Atomzeitalters — anstreben. Die Idee einer universalen

Ordnung ist aus einer Utopie zu einem Postulat der praktischen
PoUtik geworden.

So weit das freie kritische Denken reicht, ist es aber auch klar, daß
diese Einheit nur eine Einheit in der Vielheit sein kann. Unser Zeitalter
aber ist von starken totaUtären Tendenzen bedroht, nicht nur von Seiten
der totaUtären Regimes, welche jene massive Unitarisierung und ZentraU-
sierung, die umfassende «Gleichschaltung », bejahen und woUen, sondern
starke vereinheitlichende Tendenzen sind auch in der freien Welt am
Werk. Es wäre aber für die Menschheit nichts gewonnen, sondern
vielmehr alles verloren, wenn die «Anarchie der Souveränitäten » der
Nationalstaaten durch den Schritt zum Weltstaat «überwunden» würde, denn
dies könnte unter den heutigen poUtisch-gesellschaftUchen Bedingungen
und Tendenzen wohl nur den Schritt zu einem weltumfassenden polizei-
staatUchen Regime bedeuten. Ohne jedes Gegengewicht, ohne maßgebenden

Widerstand, unentrinnbar!
Das Atomzeitalter erfordert eine weltumfassende Ordnung, in der die

Weltverantwortung schheßlich in Freiheit von der ganzen Menschheit
getragen wird. Diese menschlich-menschheitliche Ordnung kann aber nur eine

irgendwie föderative sein, welche die unabdingbare Selbstbestimmung mit der
notwendigen Mitverantwortung verbindet. In dieser Situation muß die alte
Idee des FöderaUsmus neu aufgegriffen und durchdacht werden. Dies
muß im Geiste eines nüchtern-kritischen Realismus geschehen, der vor
den harten Problemen weder in die Stratosphäre der Utopie ausweicht
noch die Idee selbst preisgibt.

Die föderalistische Idee

Das Wort «FöderaUsmus » kommt vom lateinischen/o^/«.!-, welches Bündnis,

Bund, Vereinigung von Gemeinwesen bedeutet, oder auch — und
diese Nachbarschaft ist nicht zufäUig, sondern tief bedeutsam — für

686



Vertrag und für Treue steht. FöderaUsmus meint also stets eine engere
Verbindung von Gruppen bzw. Gemeinwesen zu einem umfassenderen
Verband. FöderaUsmus ist nicht der Gegensatz zur Einheit überhaupt,
wohl aber zu jeder massiven, uniform-zentraUstischen, «gleichschaltenden»

Einheit. Die föderative Einheit ist durch folgende Momente
gekennzeichnet : Es ist eine Einheit, die der Autonomie der GUeder und damit
der Eigenart und Vielgestaltigkeit im Rahmen des Ganzen Raum läßt;
es ist eine Einheit, in der die GUeder ein Recht haben, Ordnung und Weg
des ganzen Verbandes irgendwie mitzubestimmen. Diese Verbindung von

Selbstbestimmung und Mitbestimmung — die föderative Freiheit — ist für
jede föderaUstische Ordnung kennzeichnend. Obgleich es auch in der
föderativen Ordnung tatsächUch stärkere und schwächere GUeder und
aUerlei Vorrangs- und Abhängigkeitsverhältnisse gibt, so beruht die
föderative Ordnung rechtUch doch auf der Gleichheit und Gleichordnung
der GUeder. Föderalismus ist Genossenschaft zwischen Gruppen bzw.
zwischen Staaten. Gemäß dem föderativen Baugesetz ist die Verantwortung

weit «unten», in den engen und engsten Kreisen, lokaUsiert; die
umfassendere Gemeinschaft soll jeweils nur jene Kompetenzen und damit
Verantwortungen übernehmen, welche die engere nicht oder nicht richtig

zu tragen vermag (Prinzip der Subsidiarität). Die föderative Ordnung
ermögUcht die Achtung der Rechte der Minderheiten im Rahmen des

umfassenderen Verbandes. In der föderaUstischen Ordnung ist die Macht
dekonzentriert («vertikale Gewaltenteilung»). Sie ist eine wichtige
Gewähr gegen die Allmachtstendenzen; man könnte sie geradezu als die
Staatsform des Widerstandes bezeichnen.

Obgleich auch der bolschewistische Totalstaat sich vor der Welt auf
seinen «FöderaUsmus » beruft — die Sowjetverfassung gibt sich äußerlich
als eine «bundesstaatUche», welche den Gliedstaaten formell (viel
weitergehend als alle anderen Bundesstaaten sogar das Sezessionsrecht eingeräumt

hat (Art. 17 der Verfassung von 1936: «Jeder UnionsrepubUk
bleibt das Recht auf freien Austritt aus der USSR gewahrt») und ihnen
eine gewisse kulturelle Autonomie beläßt —, ist es für ein unbeirrbares
Denken von vornherein klar, daß totalitärer Einparteistaat und Föderalismus

a priori unvereinbar sind. Föderalismus ist das allseitige Nein zu jeder
totaUtären Ordnung. Zwischen freiheitüchen Regimes und totaUtären
Regimes kann es denn auch nie eine föderative Verbindung, sondern
höchstens den Waffenstillstand einer «Koexistenz» geben. Diese aber
kann zwischen solchen Gegensätzen gerade nicht ein «friedliches»
Miteinander, sondern ledigUch ein mißtrauisch-abwartendes Nebeneinander
sein. FöderaUstische Ordnung dagegen setzt bei aller Toleranz gegenüber
der Verschiedenartigkeit doch eine letzte Einheit der konstituierenden Grundwerte

— in Freiheit anerkannt und in Treue festgehalten — voraus. Nur
auf solcher Grundlage ist das föderalistische «agreement to differ» mögUch.

687



FöderaUsmus ist das freiheitliche Bauprinzip menschlicher Gemeinschaft,
die von der einzelnen menschUchen Person über die engeren und weiteren
Verbände schUeßUch zum Menschheitsverband aufsteigt. Seine beiden
Eckpfeiler aber sind die Selbstbestimmung der GUeder und ihre
Mitverantwortung für die Ordnung des Ganzen.

Föderalismus und Selbstbestimmung

« Selbstbestimmung » ist eine der großen Leitideen und eines der hohen
Ziele für aUes poUtische Ordnungsstreben. « Selbstbestimmung » ist eines
der Fundamente freiheitUcher Ordnung, gleichzeitig aber auch ein Postulat,

in dessen Namen poUtische Ordnung in gefährUcher Weise aufgelöst
werden kann.

« Selbstbestimmung » ist oft geradezu mitpolitischerFreiheit identifiziert
worden. Der Einzelne wäre demnach politisch nur dann frei, wenn er
ledigUch seinem eigenen Willen folgte. Aber ist das in einer größeren
menschlichen Gemeinschaft, in einem poUtischen Verband überhaupt
mögUch? Darum hat die demokratische Theorie, soweit sie nicht einfach
beim absoluten, schrankenlosen Recht des Mehrheitsentscheides stehen
bUeb, immer wieder gerungen. Wie ist die Ordnung zu gestalten, damit
der Einzelne, indem er dem Gemeinwillen folgt, dennoch letztlich — so
hat auch Rousseau das Grundproblem des Contrat social umschrieben —
nur seinem eigenen Willen folgt? Die freiheithch-rechtsstaatUche Demokratie,

zumal mit den Institutionen einer weitgehenden «direkten»
Demokratie, läßt auch dem Dissentierenden die MögUchkeit der Einflußnahme,

der Initiative, der Revision, der «Appellation an den besser
informierten Souverän», der periodischen Wahlen usw., um sich für seine
Ideen und Begehren einzusetzen. Er wird — von der Grenzgestalt des

prinzipiellen Opponenten abgesehen, für den Opposition Bedürfnis, ja
geradezu Lebensform ist, und für den eigentUch nur die Anarchie als
«Staatsform» bleibt — nicht immer bei der überstimmten Minderheit,
sondern oft auch bei der bestimmenden Mehrheit sein, so daß er sich doch
als Bürger, das heißt als Mitbestimmenden und nicht als Untertan, über
den ein fremder Wille verfügt, fühlt.

Ein Höchstmaß an «Selbstbestimmung» wird indessen, zumal in
einem vielgestaltigen, gegensatzreichen Gemeinwesen, nicht durch die
Demokratie an sich, sondern nur durch eine föderalistisch gestaltete Demokratie

ermöglicht. Die unitarisch-zentralistische Demokratie hat in der
Regel eine starke Tendenz zur Vereinheitüchung. Sie ist mißtrauisch
gegen alles SondertümUche, gegen Autonomien und Sonderrechte. Sie
unterscheidet nicht mehr zwischen den legitimen « Sonderrechten », welche

der Gerechtigkeit dienen, und den iUegitimen «Ausnahmerechten»,
die ihr widersprechen. Die VereinheitUchung und der EgaUtarismus sind

688



für sie das große Ziel und die Kriterien staatsrechtUch-politischen
Fortschrittes. Von dorther erhält die Mehrheitsentscheidung etwas brutal
Absolutes. Ganz anders dieföderalistisch aufgebaute Demokratie. Sie läßt der
Eigenart und der Vielgestaltigkeit ihr Recht im Rahmen des Ganzen. Sie

erinnert die Mehrheit an ihre Schranken. Die Kraft der Demokratie
erweist sich weniger in der forschen Mehrheitsentscheidung, die sich über
alle Autonomien und Unterschiede hinwegsetzt — das kann in staatlichen
Notzuständen auch hier vorübergehend ein Gebot der Existenzerhaltung
sein —, als vielmehr in der Art, wie sie Minderheiten behandelt. Die
Begrenzung der Mehrheitsentscheidung erfolgt nur zum Teil institutionell,
im wesentlichen dagegen durch das föderalistische Ethos, das heißt als

Selbstbegrenzung des Souveräns. Der FöderaUsmus hat nur Bestand, so
lange in einer Gemeinschaft der Wille zum föderaUstischen «suum cui-
que » — weit über das rechtUch Gesollte hinaus — lebendig bleibt. Daher
haben wir in der Schweiz eine beinahe instinktive Abneigung gegen die
Sicherung von Minderheiten durch Sonderstatut. Wir empfinden es irgendwie

als ein HerausfaUen aus der Gemeinschaft, aber auch als ein
Zugeständnis des Versagens der umfassenderen Gemeinschaft der Minderheit
gegenüber. So hat der Kanton Tessin seinerzeit das in bester Absicht
zum Schutze seiner «itahanità» vorgeschlagene Sonderstatut abgelehnt.
Es ist nun aber sehr zweifelhaft, ob die Selbstbestimmung gegen die neue
Welle der Überfremdung, die heute vor allem vom Erwerb von Grund
und Boden und von der Wirtschaft her droht, anders als durch eine
teilweise Begrenzung der von Bundes wegen für die ganze Schweiz geltenden

Uberalen Grundrechte wirksam geschützt werden kann. Das ist ein
tiefer Eingriff; aber es kann auch in der freien Gemeinschaft immer wieder

nötig werden, die eine oder andere Freiheit zu begrenzen, um die
Ordnung des Ganzen zu erhalten. Der Appell an die Selbstdisziplin allein
genügt hier nicht. Diese Feststellung ist in keiner Weise eine Kritik an
den Tessinern. Dieser AppeU würde in einer ähnlichen Lage auch in allen
übrigen Kantonen — sogar in den reichsten! — nicht hinreichend sein.
Es wird allerdings nicht leicht sein, eine der freiheitUchen Grundordnung
konforme Gestalt eines begrenzenden Sonderstatuts zu schaffen. Aber
es bleibt offenbar zur Erhaltung der Grundlagen für die Selbstbestimmung

des Kantons Tessin im allgemeinen und der «italianità» im besonderen

kein anderer Weg.
So können FöderaUsmus und persönUche Freiheit wie auch FöderaUsmus

und poUtische Freiheit unter bestimmten Umständen antinomisch
werden. Dies aber darf die Einsicht in keiner Weise verdunkeln, daß sie
nicht an sich antinomisch sind, wie man oft behauptet hat. Im Gegenteil:
sie dienen alle dem gleichen Nomos, dem gleichen Ziel, nämUch der
Verwirklichimg der Freiheit in der Gemeinschaft und zumal in einer
vielgestaltigen Gemeinschaft. So wie Demokratie nur mögUch ist auf der
Grundlage der persönlichen Freiheit, so ist sie, vor allem im großräumi-

689



gen Gemeinwesen, nur wirkhch in föderaUstischer AufgUederung, auf
dem Unterbau der Demokratie der kleinen Gruppe (insbesondere der
Gemeindeautonomie). Und föderaUstische Ordnung hinwiederum kann
nur bestehen, wenn sie von der persönhchen Freiheit und Verantwortung
durchwirkt und getragen ist.

Auf diese Weise aber vermag die föderaUstische Ordnung ein Optimum
an Selbstbestimmung zu verwirklichen. Wir betonen: sie gewährleistet es

nicht automatisch. Sie kann auch versagen, zu einem unfruchtbaren und
zersetzenden PluraUsmus führen. Aber sie ist doch eine Möglichkeit und
für ein vielgestaltiges Gemeinwesen die einzige MögUchkeit zu jener
optimalen Verwirklichung der Selbstbestimmung.

Die Bedrohung der Selbstbestimmung

Die hohe Idee der Selbstbestimmung war in der Neuzeit immer wieder
von zwei Seiten her bedroht: Auf der einen Seite durch den extremen
Anspruch auf vollständige, bindungslose Autonomie, auf der anderen
Seite durch das Aufgehen in der umfassenderen Einheit.

Die erstere Tendenz führt zwangsläufig zur Auflösung und Anarchie.
Hinter der Forderung der Selbstbestimmung kann ein aus höchstem
Verantwortungsbewußtsein erhobenes, objektiv eindeutig gerechtes und
gerechtfertigtes Begehren stehen, zum Beispiel einer Minderheit, welche
alle Voraussetzungen für die Autonomie besitzt, deren Autonomiebegehren

aber im bisherigen Staatsverband hartnäckig durch längere Zeit
hindurch mißachtet worden sind. Sie erhebt sich gegen die Unterdrückung
durch den Staatsverband, der ihr das Recht auf Selbstbestimmung verweigert.

Sie macht im Widerstand das eigene Recht geltend. Hinter dem
Kampfruf der « Selbstbestimmimg » kann aber auch das egoistische und
objektiv höchst ungerechtfertigte Begehren einer kleinen Gruppe stehen,
die im Namen einer Minderheit handelt. Die Aspirationen der ganzen
Minderheit dienen dann der idealen Verkleidung des Machtwillens der
kleinen handelnden Gruppe. Wenn ihr dabei der Appell an das Positive
nicht gehngt, dann versucht sie es zumeist mit dem Appell an das Negative,

der sehr oft — wenigstens vorübergehend — wirksamer ist: Das
«malaise» über einzelne Ungerechtigkeiten wird bis zur Feindschaft
gegenüber dem bisherigen Verband gesteigert; aus einer Reihe von
(vielleicht objektiv zum Teil berechtigten) Reformwünschen wird eine
Staatsaktion. Der Vorgang hat sich auf europäischem Boden in den letzten
Jahrzehnten mehrmals wiederholt : Eine Ungerechtigkeit gegenüber einer
Minderheit verdichtet sich zum Gefühl der Zurücksetzung, der Paria-
Existenz, schUeßUch zum Minderheitenkomplex. Alte Wunden werden
immer wieder aufgerissen. Aus dem Gespräch mit der Mehrheit wird
mehr und mehr der Prozeß gegen die Mehrheit. Anstelle der Diskussion

690



treten Kundgebung und Gegenkundgebung, die immer weiter trennen.
Aus dem Verfahren der geordneten Revision wird schUeßUch die
Vorbereitung der Sezession.

Die entgegengesetzte Gefahr droht der föderativen Struktur und dem
Selbstbestimmungsrecht von der Einheit und vom Einheitsdenken her, sei es,
daß sich die unitarisch-zentralistischen Tendenzen verstärken, übermächtig

und schUeßUch unwiderstehUch werden; sei es, daß die föderaUstischen

Kräfte nachlassen, der Wille zur Selbstbestimmung verblaßt; sei

es — und das wird in der realen geschichtlichen Entwicklung wohl der
häufigere FaU sein —, daß der Prozeß der Vereinheitlichung sich aus
einer Wechselwirkung zwischen der Verstärkung der Einheitstendenzen
und der Schwächung der föderalistischen Kräfte ergibt. Es hat eine Zeit
gegeben, wo die Idee der Einheit die Menschen faszinierte, wo Vereinheit-
Uchung gegenüber aller Vielgestaltigkeit a priori als das Wertvollere
erschien, ja geradezu mit Fortschritt identifiziert worden ist. Föderalismus
aber wurde mit Rückständigkeit, ja mit Reaktion gleichgesetzt. Jean-
Jacques Rousseau, der zwischenstaathch sehr föderaUstisch dachte — leider
hat er das Werk, das er nach dem Contrat social über die Ordnung der
zwischenstaathchen Föderationen schreiben wollte (vgl. C. s. 3. Buch,
15. Kap. am Ende, und dazu Anmerkung 2 daselbst), nicht geschrieben

—, hat für die Gestaltung der innerstaatbchen Ordnung alle «corps
intermédiaires» als Gefährdung der «volonté générale» sehr radikal
abgelehnt. Die Begrenzung seiner direkten Demokratie auf sehr kleine
Staatswesen wurde in der Folge kaum mehr beachtet, und so erhielt die
nationaldemokratische Ideologie der Französischen Revolution ein
entschieden unitarisch-zentralistisches Gepräge. Die «répubhque une et
indivisible» wurde eifersüchtig gehütet; sie war sozusagen der einzige
Glaubensartikel, der sich durch alle Phasen der Revolution hindurch als

Konstante behauptet hat. Im Kampf gegen den (übrigens sehr gemäßigten)

Antizentralismus der Girondisten wurde der Begriff «fédéraUsme»
geradezu zum Schimpfwort und Bannfluch. Die französische
Revolutionsideologie hat einebnend auf das Rechts- und Verfassungsdenken
auch der föderaUstischen Gemeinwesen eingewirkt. Otto von Gierke hat
bereits im letzten Jahrhundert darauf hingewiesen, daß der Versuch, den
Bundesstaat mit den Begriffen eines am Einheitsstaat geschulten Denkens
konstruieren zu wollen, der Quadratur des Zirkels gleiche. Wir haben es

— unter dem mächtigen Einfluß des (demokratisch-absolutistischen)
französischen und des (monarchisch-absolutistischen) deutschen
Rechtsdenkens dennoch getan. Wenn man den Einheitsstaat als die Normalform

(und als Ziel der Entwicklung) des Staates ansieht, dann wird man
zwangsläufig versuchen, die Anomalie der föderalistischen Gebilde,
insbesondere auch den Bundesstaat, von dort her zu konstruieren. Zwar ist
der FöderaUsmus nach Denis de Rougemont «le contraire absolu d'un
système»; die Staatstheorie hat ihn aber doch mehr und mehr in diese

691



unitarisch-zentrahstische Zwangsjacke gepreßt und im Banne des
absolutistischen Souveränitätsgedankens auch den Bundesstaat auf einen
«dezentralisierten Einheitsstaat» relativiert. Diese unitarische Theorie des
Föderalismus ist zwar nicht die entscheidende Ursache des Niederganges
des FöderaUsmus ; doch war diese inadäquate Theorie eine der Schwächen
des Föderalismus in den letzten Jahrzehnten.

Daß es so weit kommen konnte, ist allerdings weitgehend auf eine
machtvolle Einheitstendenz in der gesellschaftlichen Entwicklung zurückzuführen.

Die Wissenschaft, zumal die angewandte Wissenschaft, die moderne
Technik, Handel und Verkehr drängten aus den engen Räumen immer
stärker zum umfassenderen Raum. Um aber an den Segnungen des
umfassenderen Raumes teilzuhaben, mußte man sich ihm öffnen. Das ist ein
wichtiger Aspekt in der Verfassungsentwicklung der letzten Jahrzehnte :

In der Auseinandersetzung zwischen den sogenannten «konservativen»
(«reaktionären) und den «progressiven» Tendenzen hat sich zumeist der
Schritt in der Richtung der unitarisch-zentrahstischen Ordnung als
verlockender erwiesen als das Festhalten an der föderativen Selbstbestimmung.

Die Demokratie ist nicht als solche eine Antinomie zum FöderaUsmus.
Im Gedanken der Selbstbestimmung treffen sich die beiden vielmehr sehr

eng. Eine Antinomie zum Föderalismus entsteht aber durch die Radikalisierung

der Gleichheit in der egahtären Demokratie. Der EgaUtarismus,
die Inflation der Gleichheit, ist mißtrauisch gegen alle Eigenart, gegen
alles SondertümUche und sucht alle Ungleichheiten einzuebnen.

Man hat die neuen Schritte zur stärkeren Einheit häufig einfach als

Notwendigkeit der Entwicklung hingestellt. Dieses Argument hat lange Zeit
eine geradezu zwingende Evidenz gehabt und ist für ein Denken, das sich

gerne als «realistisch» gibt, auch in der Gegenwart weithin überzeugend.
Und doch beginnen wir heute wieder grundsätzlicher zu fragen: Was
heißt «Notwendigkeit der Entwicklung»? Wohin wird jene fortschreitende

Unitarisierung und ZentraUsierung schheßlich führen? Was
bedeutet der Verzicht auf die föderalistische Selbstbestimmung für die
Verfassungsordnung, für Freiheit und Demokratie, für Rechtsstaat und
Sozialstaat? Angesichts des totalitären Leviathan, der im 20. Jahrhundert
in verschiedenen Ausprägungen Wirklichkeit geworden ist, ist der Sinn
für Selbstbestimmung ganz neu geweckt worden. —

Die Unklarheit des Selbstbestimmungsrechtes

Das Prinzip des Selbstbestimmungsrechtes ist vor aUem nach dem ersten
Weltkrieg zu großem Ansehen und zu weiter Verbreitung gelangt. Viele
verkündeten es mit dem Eifer, aber auch mit der Absolutheit, mit der
politische Wundermittel zumeist verkündet werden. Die grundlegende

692



Einsicht schien auf den ersten BUck sehr überzeugend: man soU jeder
(nationalen) Gruppe das Recht geben, über ihre poUtische Form und ihre
politische Existenz selbst zu entscheiden. Dadurch erst wird die Freiheit
und Würde des Einzelnen voll respektiert; dadurch allein wird Demokratie

als volkhch-homogene politische Gemeinschaft verwirkhcht; und
dadurch werden auch die entscheidenden Ursachen für die Konflikte,
Bürgerkriege und Kriege aus der Welt geschafft. Auf der Basis des

Selbstbestimmungsrechtes würde — so glaubten viele wohlmeinende
Doktrinäre — eine neue Legitimitätsgrundlage für eine tragfähige
Völkerordnung erstehen.

Zwar hat es nicht an frühen Warnern gefehlt. Es waren zum Teil
einfach die Vertreter und Nutznießer des Status quo, auch eines ungerechten
und unhaltbaren Status quo ; es waren zum Teil wirkliche Reaktionäre,
auch den berechtigten Anliegen der Selbstbestimmung völlig unzugäng-
Uch. Aber es waren auch andere Warner darunter, welche die Gefahren,
àie großen Gefahren eines abstrakt verkündeten Selbstbestimmungsrechtes
vorausgesehen haben. Der Bannfluch der kompromißlosen Anhänger aber traf
alle in gleicher Weise.

Die politische Praxis seit 1919 hat den Warnern — den um die Freiheit
und wirkliche Selbstbestimmung besorgten Warnern — Recht gegeben.
Das Selbstbestimmungsrecht hat nicht zu der erwarteten Ordnung und
Befriedung geführt, im Gegenteil : Die Politik im Zeichen des

Selbstbestimmungsrechtes hat neue gefährliche Spannungen und zusätzliche Unrast

geweckt. Dabei ist zunächst zuzugeben, daß das Versagen zum Teil
darauf zurückzuführen war, daß man die Politik des Selbstbestimmungsrechtes

sehr opportunistisch durchführte. Man hat es den Besiegten
auferlegt, im eigenen Lager aber verleugnet ; man hat es von Staaten, denen
man feindlich gesinnt war, mit harter Konsequenz gefordert, den
befreundeten Völkern gegenüber dagegen auch auf gerechte Folgerungen
nachsichtig verzichtet. Vom diabolischen Opportunismus der Totalitären
gegenüber dem Selbstbestimmungsrecht ganz zu schweigen: Hitler hat
sich in seinen Forderungen für die deutschen Minderheiten oft mit
großem Pathos auf das Selbstbestimmungsrecht berufen. Anläßlich der
Annexion Österreichs konnte er dann aber in einer Rede mit viel Nachdruck
ausrufen: «Was können Wörter wie Unabhängigkeit und Souveränität
bedeuten für einen Staat mit nur 6 Milhonen Einwohnern?!»

Aber auch eine völUg konsequente und objektive Handhabung des

Prinzips des Selbstbestimmungsrechtes hätte kaum zu anderen Ergebnissen

führen können, ja, man muß im Rückblick feststellen, daß gerade
die nicht-folgerichtige Anwendung in einzelnen Fällen SchUmmeres und
Schlimmstes verhütet hat. Das Prinzip der Selbstbestimmung, radikal und
konsequent durchgeführt, ist nicht ein Prinzip der Ordnung, sondern ein
Prinzip der Anarchie.

Diese historischen Erfahrungen haben dann im Gegenschlag dazu

693



geführt, daß man das Selbstbestimmungsrecht als «anarchistisches Prinzip»

stigmatisierte und ihm überhaupt jeden Wert und Sinn absprechen
woUte. Man hat zum Teil, gerade umgekehrt, aUes, was schief war in der
Welt, auf das Selbstbestimmungsrecht zurückführen wollen.

Die ganze Problematik ist im Staatsrecht wie im Völkerrecht, in
innerstaatlichen wie in zwischenstaatUchen Auseinandersetzungen, aufgebrochen.

Sie weist auf eine verhängnisvolle Unklarheit im Prinzip des
Selbstbestimmungsrechtes zurück.

Die Unklarheit beruht in der (scheinbaren) Klarheit des abstrakten

Prinzips. Sollte die Forderung der Selbstbestimmung im «demokratischen

Zeitalter» nicht von einer Evidenz sein, die jeden Zweifel bannt?
Sollte es nach einer Epoche, in der so viel Autokratie und Fremdherrschaft

zu einer Ordnung der Unfreiheit geführt hatten, die Forderungen,
daß die «Selbstbestimmung» anstelle jener «Fremdbestimmung», die
«Autonomie» anstelle der «Heteronomie», die «AutokephaUe» ansteUe
der «Heterokephalie» (Max Weber) treten sollte, nicht gerade in jener
absoluten, kompromißlosen, abstrakten Form gerechtfertigt sein?

Die Problematik des Selbstbestimmungsrechtes, als abstraktes Prinzip
formuliert, mag im Vergleich zum Prinzip der Freiheit und Würde der
menschlichen Person verdeutUcht werden. Die Freiheit und Würde der
menschlichen Person ist ein absoluter Grundwert der freien Gemeinschaft.
Auch bei der Anwendung dieser Grundnorm auf den konkreten Fall
mögen sich allerlei Probleme stellen, und doch ist sie eine klare Richtnorm,

die grundsätzUch zu klaren Folgerungen führt. Sie ist eine primäre
Norm. Das Prinzip des Selbstbestimmungsrechtes dagegen ist eine
sekundäre Norm in dem Sinne, als ihre Aufgabe darin besteht, die primären
Werte — wie eben die Freiheit und Würde der menschbchen Person —
in der poUtischen Gemeinschaft optimal zu verwirklichen. Sie ist nicht
selbst das Richtmaß, sondern nur aufjenes höhere Richtmaß ausgerichtet. Eben
deshalb aber kann es auch nicht einfach darum gehen, dieses Prinzip des

Selbstbestimmungsrechtes radikal durchzuführen. Die radikale
Folgerichtigkeitführt vielmehr auch hier zum Unsinn. Wer soll das Recht der
Selbstbestimmung haben? Die «Nation», das «Volk»? Nur aas,ganze Volk oder
auch Teile des Volkes Nur eine relativ große Gruppe (wie groß oder
auch kleinere Gruppen (wie klein höchstens?)? Nur die «sprachliche»,
«kulturelle», «nationale», «politische» Gruppe oder auch die «soziale»,
«konfessionelle» usw.? Ein radikal verstandenes Selbstbestimmungsrecht

müßte zu einem hoffnungslosen Pluralismus, zu einer vollkommenen
Anarchie führen. Solcher Auflösung aber würde, in einem fast
naturgesetzlichen Rückschlag des Pendels, die massive Einheit folgen, in welche
die Selbstbestimmung wieder sehr radikal der Fremdbestimmung
weichen müßte.

Trotzdem bleibt der Sinn des Selbstbestimmungsrechtes bestehen, aber
mit der Eingrenzung, welche einer der größten poUtischen Denker der

694



Neuzeit, Edmund Burke, gegenüber aUen poUtischen Ordnungsprinzipien
anbringen woUte : in proportion and with reference. Nur im Rahmen des Ganzen,

das bei jeder Entscheidung vor Augen stehen muß, und nur in der
konkreten Entscheidung in einer bestimmten Situation kann der große
Gedanke der Selbstbestimmung verantwortlich verwirklicht werden.

Die Kernfrage des Föderalismus

Die Kernfrage des Föderalismus ist die Frage der Verantwortung, in der
doppelten Ausrichtung, welche alles personale Sein in freier Gemeinschaft
kennzeichnet: Einerseits als selbständige Verantwortung für die Ordnung
der engeren Gemeinschaft, die «Selbstbestimmung», und andererseits als

Mitverantwortung bei der Ordnung der umfassenderen Gemeinschaft : die
«Mitbestimmung». Personale und föderative Gemeinschaft wird nur so
lange mögUch bleiben, als der Wille zu solcher Selbstbestimmung und
Mitbestimmung lebendig ist.

FöderaUsmus aber wird es nur geben, solange der Sinnfür Vielgestaltigkeit

und damit für das Recht auf Eigenart lebendig ist. Die Eigenart kann
nur in einer Ordnung der Selbstbestimmung erhalten und entfaltet werden;

nur der föderalistische Geist wird sie nicht als etwas zu Überwindendes,

sondern als Element des Reichtums verstehen und verteidigen.
Die föderalistische Ordnung allein ermöglicht in einer vielgestaltigen
Gemeinschaft eine maximale Anerkennung und Wahrung der Eigenart.

FöderaUsmus wird es andererseits nur geben, solange der Sinn für die
Einheit in jener Vielheit und damit für die Mitverantwortung für das

umfassende Ganze erhalten bleibt. Vielheit ohne Einheit führt zu einem
beziehungslosen PluraUsmus, zu einem bindungslosen Partikularismus.

Wo der Sinnfür die « Vielheit in der Einheit», die IndividuaUtät und das

Farbige in der Gemeinschaft, verblaßt, wo die Einebnung oder
«Überwindung» der Unterschiede als etwas Erstrebenswertes erscheint,
entfällt eine Grundvoraussetzung föderalistischer Ordnung. Wo der Sinnfür
die «Einheit in der Vielheit» für das Zusammengehen und Zusammenwirken

in einer vielgestaltigen Ordnung fehlt, kann es andererseits auch
keine föderaUstische, sondern nur eine pluralistische Ordnung geben.

Es wird für die Zukunft des Föderalismus sehr grundlegend sein, daß
wir klar denken, daß wir insbesondere das Prinzip des Selbstbestimmungsrechtes

klarer erfassen und für die praktische Anwendung deutUcher
erklären. Aber noch viel grundlegender wird es sein, ob die Bürger eines
föderaUstischen Gemeinwesens bereit sind, die umfassende Verantwortung,
vor die sie gestellt werden, zu tragen: die Selbstbestimmung in der Ordnung
des engsten Kreises und die Mitbestimmung an den Ordnungen der
umfassenderen Kreise.

Wir leben in einer Zeit unheimUcher Dynamik. Die einen möchten

695



angesichts der Entwicklung zur kontinentalen bzw. weltumfassenden
Einheit die Selbstbestimmung überhaupt preisgeben und die ganze
Verantwortung (und die ganze Problematik, mit der man auf nationalem
Boden nicht mehr fertig wird einfach auf die umfassendere Gemeinschaft
abwälzen. Die anderen möchten gerade umgekehrt gegenüber der un-
heimhch drohenden umfassenden Einheit das Recht auf Selbstbestimmung

festhalten, ja sie postuheren — wie einzelne Vertreter eines
«fédéralisme intégral » — eine radikale Auflösung der großen poUtischen Körper

in kleine und kleinste (autonome) Einheiten. Diese extremen Positionen

sind gleicherweise Fluchterscheinungen, die eine nach vorn, die andere
nach rückwärts. Beide sind durch die Angst motiviert, die eine durch die
Angst vor der Selbstbestimmung, die andere durch die Angst vor der
Mitverantwortung. Und beide führen nicht zu einer Lösung, sondern,
direkt oder auf Umwegen, zu neuen Katastrophen.

Wir müssen in steigendem Maße an den Lasten und Problemen der
umfassenderen Gemeinschaften — Europas, der freien Welt und der ganzen

Menschheit — mittragen. Aber wir müssen gleichzeitig versuchen, den

engeren und engsten Kreisen ein möglichst großes Maß an Selbstbestimmung

Zu belassen, weil nur so freie Gemeinschaft und ein solider Aufbau der
umfassenden Ordnung mögUch ist. Der verhängnisvolle Prozeß der
Expropriation der engeren Kreise — allzuoft war es eine Selbstentmündi-

gung —, der sich auf nationalem Boden im Zeichen der Souveränität
weitherum ereignet hat, darf sich auf internationalem Boden nicht noch
einmal wiederholen, denn die Endstation könnte nur ein totalitärer Weltstaat

sein.
Die Entscheidung darüber, wie weit die Selbstbestimmung festzuhalten

und wie weit neue Mitverantwortung zu ergreifen ist — eine äußerst
komplexe Frage —, kann nur in der konkreten Situation gefaßt werden. Un-
verUerbarer Richtpunkt aber muß auch hier die Frage sein: Wie kann freie
und verantworthche menschUche Gemeinschaft am besten verwirkUcht
und (auf lange Sicht) erhalten werden?

Dieföderalistische Ideegibt uns hier kein einfaches Rezept, aber sie weist uns —
immer als umfassende Ordnungsidee im oben skizptierten Sinne verstanden — doch

die klare Richtung im Ringen um eine menschlich-menschheitliche Ordnung.

696


	Selbstbestimmung und Mitverantwortung : zur Kernfrage des Föderalismus

