
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 39 (1959-1960)

Heft: 7

Buchbesprechung: Bücher

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BÜCHER

Tornasi di Lampedusa und der Drang zur Sprache

Es lag in der Absicht von Giuseppe Tornasi
di Lampedusa, so versichert uns seine Witwe,

einen historischen Roman zu schreiben.

Wir haben keinen Anlaß, dieses Vorhaben

gering zu schätzen, obgleich das Buch, das

wir lesen, seine Strahlkraft anderem verdankt.
Vielmehr soU uns die Art des geschichtUchen
Bezuges Aufschluß über den Schriftsteller

geben, muß ihn uns geben, denn die Wahl
des Gegenstandes ist ein Akt der Freiheit nur
insofern, als sie vom dichterischen Bewußtsein

getroffen wird. // Gattopardo ist ein

Roman, der in ItaUen gewaltiges Aufsehen

erregt hat, und der diesen Erfolg zunächst seiner

revolutionären, weil von aUem patriotischen

Pathos und Gerede freien Deutung
einer Zeit zu danken scheint, aus der sich das

moderne ItaUen herleitet. Die Landung
Garibaldis in Siziüen, welche das Ende der
Bourbonenmonarchie bedeutete und die

Einigung ItaUens mit vorbereitete, ist der
Hintergrund für die Geschichte einer adligen
Famüie, die eine GeseUschaftsschicht vertritt,
deren herrschende SondersteUung sich ihrem
Ende verfallen sieht, und die sich dem
zersetzenden Einfluß fremder Elemente öffnen

muß, um ihren materieUen Fortbestand si-

cherzusteüen. Die einzelnen Romangestalten
begegnen den an sie herantretenden

Forderungen auf verschiedene Art, und sie scheinen

in ihrer Beziehung zur äußeren Welt
vorerst die Funktion auszuüben, mögUche
Verhaltensformen einer gegebenen Situation

gegenüber zu verkörpern. Sie wären demnach

Beispiele dafür, wie die aristokratische
Idee von einer neuen Weltschau
überschwemmt wird. Das aber könnte nur das

Ende der Dichtung bedeuten, denn die Lite-

Ainsi à Mort vivant tu te meurs à la Vie,

Laquelle te fuyant à l'autre te convie.

Maurice Scève

ratur ist nur sich selbst, und dort, wo sie

«etwas ausdrückt», hört sie auf, sich selbst

zu sein. Deshalb können auch im historischen
Roman die Gestalten nie «Träger einer Idee »

sein, sondern müssen in und aus sich selbst

leben. Tomasis Menschen sind als ganze und

ausgeformte Menschen vor uns gesteUt, die

nicht Mittel der Geschichtsdeutung sind, die

nun aber doch in eine bestimmte historische
Welt des Umbruchs geworfen und auf ihre
Reaktion geprüft werden. Der Umbruch ist
ein äußerer, geschichtUcher; die Reaktion ist
eine innere. Aus dem Widerspruch, den die

Ereignisse in das Verhältnis von äußerer

und innerer Welt bringen, entsteht eine

Spannung, ein Bedürfnis, beides wieder zur
Deckung zu bringen. Tancredi, der Neffe des

Fürsten Salina, löst die Spannung, indem er
sich dem Neuen anschUeßt, weil er weiß, daß

die WirkUchkeit dessen, was vorgeht, stärker
ist als die Ewigkeitsfiktion eines Ordnungsprinzips,

dem er wohl sein Herkommen und
seine SteUung verdankt, das aber dennoch
nicht besser als irgendein anderes ist.

Concetta, die Tochter des Principe, versucht die

Spannung zu beseitigen, indem sie sie

verneint. Sie wendet sich vom Neuen ab und
verharrt entschlossen in der Strenge der
Tradition. Don Fabrizio selbst, die Hauptgestalt
des Buches, steht irgendwo zwischen den

beiden, nirgends einzuordnen mit seinem

schülernden Reichtum an Bezügen, in
keinem AugenbUck zurückzuführen auf die

starre Dürre der Idee.

Die geschichtliche Situation zeigt sich

hier bereits als überwunden. Es wird deutUch,

warum Tornasi die Zeit um i860 zum
Gegenstand seines Romans gemacht hat. Es

669



lag ihm nicht daran, den Sturz einer festen

Ordnung zugunsten einer anderen festen

Ordnung darzusteUen, sondern er empfand
den Umbruch selbst als die Grundsituation
des Menschen, vor aUem des schreibenden

Menschen, dem die Zerrüttung Anlaß ist,
aUes in Frage zu steUen. Demgegenüber
bedeutet die ReaUtät der Geschichte wenig. Das

Risorgimento ist ein AugenbUck des Wechsels

unter tausend anderen, ja der Wechsel
ist das einzige sich gleich Bleibende, ist
jedenfaUs eine höhere WirkUchkeit als das

jeweüs Zerstörte oder Erreichte. «Ich gehöre
einer unglückUchen Generation an, die
zwischen der alten und der neuen Zeit steht und
sich in beiden unbehagUch fühlt1», sagt der

Principe zum Abgesandten der piemontesischen

Regierung, der ihm einen Sitz im
neuen itaUenischen Senat anbietet. Was

könnte einer zur Gesetzgebung beitragen,
der ohne IUusionen und der Fähigkeit
beraubt ist, sich selbst zu täuschen? Er ist ein
Entwurzelter, ein Ent-täuschter, für den das

Leben in die Schwebe gerät, weü er aUes von
zwei Seiten zu sehen gezwungen ist. Don
Fabrizios Neffe Tancredi, der die unaufhör-
Uche Bewegung des Wechsels Zu seiner eigenen

macht, wählt den einzigen Weg, der ein
handelndes Aufgehen in der Existenz mögUch

macht. «Wenn wir woUen, daß aUes

bleibt, wie es ist, dann ist nötig, daß aUes

sich verändert2.» Dieses Verhalten findet
aUerdings seine Rechtfertigung nur innerhalb

der Bewegung; für einen Menschen mit
festem Standpunkt kommt es einem Verrat
gleich. Das versucht der Principe seiner Frau
klar zu machen: «Und dann — ein Verräter
ist er nicht; er geht mit der Zeit, das ist aUes,

in der PoUtik wie im persönUchen Leben'. »

Wie ist aber ein fester Standpunkt überhaupt
mögUch, wenn aUes Feste nur scheinbar fest,
in WirkUchkeit aber im Flusse ist? Die
Bewegung erstarrt in dem, was gewesen ist.
Die Vergangenheit ist das Sichere, aber ein

Sicheres, das nicht ist, das in dem AugenbUck
erst das Sichere wurde, als es aufhörte zu
sein. Es verfestigt sich im Leoparden, dem

Wappentier, das die fürstUche Tradition ver¬

tritt: «er, der Leopard, der Jahre hindurch
die Schwierigkeiten mit einem Tatzenhieb

weggefegt hatte4. » Aber eine Belebung der

Vergangenheit, ein Untertauchen in ihr gibt
es für den Principe nicht; die Erinnerung an
die sichere Eindeutigkeit von einst kommt
über ein gewisses Bedauern nicht hinaus:
«Diese Behutsamkeit in der Wortwahl...
war übrigens nur ein Beispiel der hundert
Listen in Sprache und Haltung, die zu erfinden

er seit einiger Zeit gezwungen war: er
dachte mit Neid an die Situation vor einem

Jahr, da er aUes sagte, was ihm durch den

Kopf fuhr, sicher, daß jede Torheit
aufgenommen würde als Wort des Evangehums
und irgendein Ungestüm als fürstliche
Unbekümmertheit5. » Das Wort, das er früher
achtlos handhabte als etwas Unzweifelhaftes,
wird ihm nun zum gefährUchen Wagnis, stets
bedroht durch Zweideutigkeit und
Mißverständnis. Was bedeutungslos ist, erhält plötzUch

eine Bedeutung: der dem Bad entsteigende

Principe scheint mit seinem erhobenen

Arm zu drohen, während er sich nur die Achsel

trocknet. Was eine ganz bestimmte
Bedeutung hat, erhält eine andere, zum Beispiel
dort, wo Tancredis Braut, das schöne und
reiche Dorfmädchen AngeUca, in Abwesenheit

des Verlobten sich ein sehr genau
gemeintes Zusammensein mit ihm ausmalt und
dieser Sehnsucht mit dem Ausruf «Himmel,
wie gern hätte ich ihn jetzt hier, unter uns! »

Ausdruck gibt, worauf es dann heißt: «Ein
Ausruf, der aUe rührte, einmal wegen seiner

offenkundigen Aufrichtigkeit, und dann,
weü niemand wußte, worin er eigentlich
begründet war9. »

Diese Zweideutigkeit enthebt den Principe

derMögUchkeit des festen Standpunktes.
Eine Flucht in die Vergangenheit kann für
den nicht in Frage kommen, der sich selber

in der Bewegung als dem einzig WirkUchen
weiß. Anders Concetta. AngeUcas Ausruf
findet bei ihr eine Entsprechung ganz anderer

Natur. Sie, die ursprünghch Tancredi
zugedacht war und ihn dann an AngeUca verlor,
kann im AugenbUck, da ein Diener die
unvermutete Rückkehr des lange Abwesenden

670



meldet, ein «Caro!» nicht unterdrücken.
Aber in diesem Ausruf dringt das Zurückgedämmte

nicht wie bei AngeUca verschleiert,
sondern vielmehr auf eine ganz und gar
unmißverständliche Weise nach außen. Concetta

macht den Schritt der anderen von der

Eindeutigkeit zur Mehrdeutigkeit nicht mit.
Das ist vieUeicht ihr Fehler. WeU sie an die
Wahrheit des Wortes glaubt, wird ihr ganzes
Leben zu einer Lüge, und sie erfährt es am
Ende im Gespräch mit einem Jugendfreund
Tancredis, der ihr erzählt, daß das, was sie

zum Wendepunkt ihres Lebens gemacht hat,
einefrottola war. Sie glaubte in aUemUnglück
das eine Sichere, die eine Wahrheit zu besitzen,

das Opfer der anderen zu sein. Aber die
Wahrheit ist gerade nicht das Sichere,
sondern das stete IrrUcht der Veränderung,
welcher sie sich nicht gewachsen zeigte. «Die
Wahrheit gab es nicht mehr. An die SteUe

ihrer WiderrufUchkeit war die Unabweisbarkeit

der Qual getreten'. »

Wenn Concetta scheitert, so ist doch der
Grund ihres Strebens etwas, das sie uns
verbindet, denn was sie sucht, ist ein Ruhepunkt
in der Veränderung, eine Möglichkeit, im
Strom der Zeit eine Insel zu errichten, um
nicht mitgerissen zu werden. Diesen Wunsch
kennt auch der Principe. Aber er weiß, daß

er nicht in der einfachen Verneinung der

Gegenwart in ErfüUung gehen kann. Sein

Ausgangspunkt ist gerade die Unsicherheit der

Verständigung, von der schon die Rede war,
die Zweiseitigkeit aUes Erscheinenden, die

zu einer Umschichtung der WirkUchkeit
führt, in der aUes in die Schwebe gerät, in
der nun plötzUch das eine das andere, das

Kleinste das Größte, das Knüpfen der
Krawatte die hohe PoUtik aufwiegt. Dadurch
wächst der Abstand zur Welt, und es entsteht
eine wesentUch ironische Haltung, ein Rückzug

auf innerüche Positionen, ein Zug zur
geistigen Beherrschung einer Welt, die sich

auf der Ebene des Lebens dem fürstlichen
Einfluß entzieht: «...eine bestimmte, zum
rein Geistigen hinstrebende Tatkraft, eine

Neigung, die Lebensform in dem zu suchen,

was von ihm selbst ausging, und nicht indem,

was er den anderen entreißen konnte8. » Von
hier aus erleuchtet sich der Hang des Principe

zur Astronomie. Die Welt der Gestirne ist
unwandelbar und der sicheren Berechnung
offen und zugänghch: «Treu, wie vereinbart,

pflegten sich die Kometen dem, der sie

beobachtete, pünktlich auf die Sekunde zu
zeigen. ; ihre vorgewußte Erscheinung war

.der Triumph der menschUchen Vernunft,
die sich bis in die erhabene Gesetzmäßigkeit
der Himmel hinaufprojizierte und an ihr teü

hatte9. » Im Gegensatz dazu entbehrt die
irdische Welt der Genauigkeit der Abläufe.
Über den Verwaltungsräumen der Villa, wo
in der Buchhaltung das langsame und un-
kontroUierbare Zerrinnen des Vermögens
aufgezeichnet wird, befindet sich das

Observatorium, wo das Fernrohr den Principe in
das exakte Reich des Himmels fuhrt, ihm die

Flucht in die Sterne ermögUcht: «Des Fürsten

Seele schwang sich zu ihnen hin, zu den

Unberührbaren, den Unerreichbaren, die
Freude schenkten, ohne eine Gegengabe zu

fordern; wie schon so oft phantasierte er, er
könne sich rasch in jenen eisigen Räumen

einfinden, reiner InteUekt, bewaffnet mit
einem Taschenbuch für Berechnungen: für
äußerst schwierige Berechnungen, die jedoch
immer aufgehen würden10. » Es scheint hier
ein Zustand vöüiger Negativität erreicht zu

sein, denn was vor sich geht, ist eine Abkehr

vom realen Leben und eine Flucht in eine

zwar voU berechenbare, aber existentieU

nicht erlebbare Welt. Das erkennt der Principe

in der Sterbestunde, als er zögert, die im
Observatorium verbrachte Zeit den Aktiven
des Lebens einzugUedern: «Aber konnte man
diese Stunden wirkUch unter die Aktivposten
des Lebens einsetzen? Waren sie nicht
vielleicht eine vorausgenommene Schenkung der

GlückseUgkeit, die erst der Tod gibt11?» Die
Flucht wird also gesehen als eine

Todesahnung, denn der Tod ist die Einfügung in
die Ordnung des AUs, dessen Erkenntnis
der Principe durch die Leidenschaft der
Mathematik zugeführt wird. Dadurch erhalten

aber jene Momente des geistigen Höhenfluges

eine neue Bedeutung, sie werden, gerade

67i



weü sie dem Tod nahestehen, zu den höchsten

AugenbUcken des Lebens: «Das wahre
Problem besteht hierin: dieses Leben des

Geistes weiterleben zu können in seinen

subUmiertesten, dem Tode ähnhchsten
Momenten18. » Auf diese Weise tritt der Tod ins
Leben als sein Teil und Ziel ; das Sterben ist
die große MögUchkeit des Lebens: «Finché
c'è morte, c'è speranza13.»

So schlägt auf der Höhe der Erkenntnis
die Negativität in ihr Gegenteü um. Denn
nun ist ein Ende der Bewegung abzusehen:

sie ist nicht mehr nur Bewegung, sondern

Bewegung auf den Tod als ihr Ziel hin. Die
Hoffnung auf dieses Ende gibt dem Leben
seinen Sinn. Die Bewegung ist jetzt nur noch
durch den Wunsch ihres eigenen Endes

bewegt, sie erhält sich durch die MögUchkeit,
nicht zu sein. Für Tornasi di Lampedusa
scheint das Todeseriebnis in einem engen
Bezug zu Sizüien gestanden zu haben, weü
dort alles bis zum Äußersten hinausgetrieben
und so dem Abgrund ausgesetzt ist, der sich
hinter aUen letzten Grenzen auftut. Die
Sonne, das lebenspendende unter den Gestirnen,

steht über aüem als l'autentico sovrano della

Sicilia, aber gerade die maßlose Kraft ihrer
Strahlung läßt sie auch zum Bild jenes
Lebens werden, das ein Sterben ist: «die
gewalttätige, unmenschliche Sonne, die narkotisch

betäubende Sonne, die den Einzelnen
vernichtete und aUes in einer knechtischen

UnbewegUchkeit hielt, alles hin und her
gerissen in gewalttätigen Träumen, in Gewalttaten,

die in ihrer WiUkür ebenso heftig waren

wie die der Träume14. » Die Landschaft
wird erlebt als l'immémoriale silenzio della

Sicilia, das Raum und Zeit unwirklich erscheinen

läßt. Und die Unwandelbarkeit dieser
contrada fuor di mano nähert sie dem Sternenhimmel

und damit dem Tod. Die Menschen,
die hier leben, suchen in der Bewegung die

Ruhe, in den heftigsten Lebensäußerungen
den Tod: «AUe Offenbarungen des siziüani-
schen Wesens kommen aus krankhafter
Träumerei, auch die heftigsten: unsere Sinn-
üchkeit ist Sehnsucht nach Vergessen; daß

wir Flintenschüsse und Messerstiche üeben,

Sehnsucht nach Tod; eine Sehnsucht nach

woUüstiger UnbewegUchkeit — das heißt:
wieder nach Tod — sind unsere Trägheit,
unsere Eisgetränke mit scorsonera oder Zimt;
unsere Grübelei richtet sich auf das Nichts,
sie will die Rätsel des Nirwana lösen16. »

AUes Leben drängt so zum Tod, deshalb

wird das Leben als ein ständiger Abfluß von
Leben empfunden. «Es war Jahrzehnte her,
daß er gespürt hatte, wie das Lebensfluidum,
die Fähigkeit zu existieren, kurz : das Leben,
und wohl auch der Wille, weiterzuleben, ihn
aUmähhch verließen, langsam aber beständig,

so wie die Körnchen in der engen Sanduhr

weniger werden und ganz nach und nach

herunterrieseln, ohne sich zu eilen, ohne zu

zögern16.» Was dem Ich entströmt, ist das

Leben, das gewesen ist, also nicht mehr ist:
das Vergangene. Der Gedanke an das schon

gelebte — oder gestorbene — Leben führt
zu einem Bild, welches das der Sanduhr
wiederholt, aber diesmal nicht vom Leben,
sondern vom Tod aus gesehen. Don Fabrizio

weiß, was er von seinen Gedanken über das

vergangene Leben zu halten hat, er weiß,
«daß diese Phantasien auf dem Grunde der
Seele eine Ablagerung von Trauer zurück-
Ueßen, die sich Tag um Tag aufhäufen würde:

und die wäre dann am Ende die wahre
Ursache des Sterbens17». Beide Male ist die

Erfahrung dieselbe; aber einmal wird sie

von der oberen Hälfte der Sanduhr aus
gemacht (il serbatoio vitale), aus welcher der
Sand entweicht, das andere Mal von unten
her, von dem Gefäß, das den Sand aufnimmt.

Die Vergangenheit erscheint im Gattopardo

als etwas durchaus Klares, Eindeutiges
und Überblickbares, das der Beherrschung
durch das Bewußtsein zugänglich ist. Aber
diese Sicherheit ist, wie früher gesagt wurde,
die Sicherheit dessen, was nicht mehr ist.
Dadurch nähert sie sich in hohem Maße jener
anderen Sicherheit, welche noch nicht ist,
welche die Astronomie dem Principe
vermittelt und welche den Tod als letztes
Zukunftsziel in Aussicht steht. Das Sichere ist
so in Vergangenheit und Zukunft. Beide aber

sind der Tod. Der Tod ist so das einzig

672



Sichere. Aber ist er das wirküch? Wenn er
das ist, was gewesen ist, und das, was sein

wird, kann er dann überhaupt das sein, was
er ist, nämUch das Ende? «Jene Sandkörnchen

gingen nicht verloren, sie entschwanden,

aber sie häuften sich, wer weiß wo, an,
um sich zu einer dauerhafteren Masse zu
härten18. » Die gelebte Zeit, welche gestorben

ist, tritt mit als Zukunft wieder vors
Auge. Was kann das anderes bedeuten, als

daß die Sanduhr im AugenbUck, da sie
abgelaufen ist, umgedreht wird? Tornasi hat dafür

ein anderes Büd: bei der abrieselnden
Lebenssubstanz handelt es sich eigentUch
nicht um Sandkörner: «Es war eher so etwas
wie Partikelchen von Wasserdampf, die sich
aus einem engen Weiher erheben, um in den
Himmel hinaufzusteigen, wo sie die großen,
leichten, freien Wolken bilden19. » Aber das

Wasser, das aufsteigt, muß als Regen wieder
zurückfaüen. Es entsteht ein Kreis ohne
Anfang und Ende, aUes ist darin Sterben, aber
der Tod ist nicht. Und doch ist er es, der die

Hoffnung des Menschen ausmacht, der ihm
als MögUchkeit gegeben ist, solange er lebt,
das heißt Mensch ist. Deshalb ist es der Tod,
der das Leben bestimmt: «Vielmehr war dieser

unwahrnehmbare Verlust an Lebenskraft
die Probe, sozusagen die Bedingung für das

Lebensgefühl20. » Der Principe fühlt das

fliehende Leben zuerst als fein rinnenden Faden,
dann als mächtigen Strom und schUeßUch

als ein unaufhaltsames Meer. Aber im
Augenblick, da er unmittelbar vor dem Tod
steht, ist ihm nichts ferner als der Tod. Das

Sterben ist ihm die Begegnung mit dem
Leben in seiner blühendsten Form, als der jungen

Dame im braunen Reisekostüm, die
durch die trauernde FamiUe hindurch
lächelnd ans Bett tritt, bereit, ihm zu gehören
und schöner als er sie je in den Sternen
aufzuspüren vermochte.

Der Principe stirbt, aber er stirbt in der

Fiktion des Romans. Das Buch aber ist, ist
gerade dadurch, daß es uns sagt: der Principe
stirbt. Deshalb ist Don Fabrizio der ewig
Sterbende und nie Gestorbene und Tomasis
Buch das Buch, das sein eigenes Ende sucht,

ohne es zu finden. Daher rührt der seltsame

Eindruck, den wir beim Lesen empfangen:
daß dieser Roman bei aUer VoUendung sich

nicht voUenden kann. Er ist in einem

elementaren Sinn unfertig, hätte beUebig
erweitert werden können, ohne daß sich an
dieser seiner Unfertigkeit etwas geändert
hätte. Er könnte nur zu einem Ende kommen,

wenn er den Tod fände, das heißt nicht
wäre. Er ist aber Sprache, und in der Sprache

ist das Sterben des Todes enthoben.

Wir wissen bis heute nicht viel über
Tornasi di Lampedusa. Er wurde 1896 geboren,

war im ersten Weltkrieg Artülerieoffizier und
floh zweimal aus der Gefangenschaft in
Ungarn. Er reiste oft und lang und beherrschte

fünf Sprachen. Er las viel und schrieb fast

nichts. Versprochen sind uns vier Erzählungen

und einige Aufsätze über Stendhal,
Mérimée und Flaubert. Als Vorbüder für seinen

Roman soU er die Pickwick Papers von
Dickens und Tolstoi genannt haben. Den
Plan seines Buches trug er während fünfundzwanzig

Jahren mit sich herum und schrieb

es nur kurz vor seinem Tod (1957) in einer

knappen Zeit nieder. In seinem Wesen wird
er als zurückhaltend, fast schüchtern geschildert;

er sprach wenig, und um seine Lippen
spielte ein bitterer Zug. Dazu kommt, was

wir aus seinem Buch über ihn erfahren, und

was mehr ist, als von außen je zu erwarten
ist. Irgendwann muß Tornasi das Leben als

in seinen Grundfesten erschüttert erlebt
haben, es muß ihm die Möglichkeit aufgegangen

sein, daß aUes und sein Leben anders

oder gar nicht sein könnte. Damals erschien

ihm die WirkUchkeit als eine Utopie, «die...
sich auch in ganz andere Formen hätte begeben

oder geradezu gar nicht hätte sein
können21». Aus diesem Erlebnis einer großen
Leere ist seine dichterische Sprache geworden,

das Bedürfnis, durch den Akt des

Schreibens zu einer FüUe zu gelangen, die in
der Sprache selbst ruht. Hier mag sich
Tornasi die Frage gesteUt haben, die seinen Don

673



Fabrizio im Sterben beschäftigt: ob diese

FüUe denn wirkUch die des Lebens sei? Ob
die Stunden des Schreibens nicht vielmehr
ein vorzeitiges Geschenk des Todes gewesen
seien? Die Antwort ist die, welche die Kunst
gerade noch mögUch macht: «Non importava,

c'erano state. »

So wird die fiktive Welt des Buches auf
der Ebene des persönhchen Schicksals
Wirklichkeit: was das Leben war, ist ausgelöscht,
und was überlebt, ist das, was Anzeichen des

Todes war. Und Tornasi di Lampedusa darf
und muß in seinem Buche leben, solange
sein Principe darin stirbt. Und dieses Sterben
wird nie Tod werden, denn es ist Sprache,
und die Sprache ist ohne Ende.

Hans-Jost Frey

aS. 213; S. 206. Die erste der beiden
Seitenzahlen bezieht sich jeweüen auf die bei
FeltrineUi in Mailand erschienene Originalausgabe

des Gattopardo, die zweite auf die
soeben von Piper in München unter dem
Titel Der Leopard verlegte Übersetzung von
Charlotte Birnbaum. Diese zweite Ausgabe
zitiere ich nach einem unkorrigierten, für den

endgültigen Umfang nicht maßgebenden
Leseexemplar. Die Seitenzahlen des in den

Handel gelangenden Buches können also unter

Umständen gegenüber den hier belegten
leichte Verschiebungen erleiden. Auf die

Übersetzung näher einzugehen, ist mir aus

Raumgründen nicht mögüch. Nur soviel sei

gesagt, daß die RichtigsteUungen, welche in
einigen der späteren Anmerkungen erfolgen,
nicht das Ergebnis einer kleinUchen Jagd
nach Übersetzungsfehlern sind, sondern einzig

der Sache dienen woUen, besonders dann,

wenn das Versehen — wie es einige Male der
FaU ist — Kernpunkte von Tornasi di Lam-
pedusas Denken betrifft und sie entsteUt.
2S. 42; S. 33.3S. 123; S. 113. 4S. 116; S. 106.

6S. 117—118; S. 107. «S. 173; S. 163. 'S. 321;
S. 310.8S. 165 ; S. 155—156. Das rein Geistige

übersetzt italienisches astrazione.^'S. 56; S. 49.
Wörter wie projizieren und sublimieren (siehe

den zu Anmerkung 12 gehörenden Text) sind

im Deutschen nur mit größter Vorsicht zu
verwenden, weü sie zu psychologischen
Fachausdrücken geworden sind. Es ist
offensichtlich, daß Tornasi der Tiefenpsychologie
nahesteht, aber die hier zu erörternden Stellen

erlauben keine so enge Festlegung, wie
die Übersetzerin sie vornimmt. La ragione che

si proietta nei cieli ist die Vernunft, die sich

emporschwingt, emporwirft, und i momentipiù sublimati

sind die höchsten Momente.10 S. 104; S. 95.

Il calcolo che torna ist nicht, wie die Übersetzerin

meint, die Berechnung, Me wiederkehrt, was

überhaupt keinen Sinn ergibt, sondern die

Rechnung, die aufgeht. Gerade das unterscheidet
die Gestirnsweit von der Erdenwelt: daß in
ihr die Rechnung aufgeht. US. 295; S. 285.
12S. 57; S. 49. (Siehe Anmerkung 9.) 13S. 91 ;

S. 82. So das Original. Der Wortlaut ist klar:
Solange es Todgibt, gibt es Hoffnung. Die
Übersetzerin schreibt : Es ist solange Hoffnung, als

man nicht tot ist, also das genaue Gegenteil
des itaUenischen Textes. Der deutsche Satz

ist von einer beruhigenden BanaUtät. Aber
er ist, obwohl falsch gemeint, letzthch richtig:

Hoffnung ist so lange, als die Möglichkeit

des Todes gegeben ist, das heißt : solange

man lebt, nicht tot ist. Daß die Platitüde
hinterher zu neuem Sinn kommt, rechtfertigt
die Übersetzung nicht. 14S. 53; S. 45—46.
16S. 210; S. 203. 18S. 283; S. 272. "S. 75;
S. 66. 18S. 284; S. 273. 19S. 284; S. 273.
20S. 283—284; S. 273. Ich würde prova hier
nicht als Probe, sondern als Beweis verstehen,
oder wenn schon Probe, dann höchstens im
mathematischen Sinn. 21S. 115; S. 104. Für
«0» essere gibt die Übersetzung nicht erscheinen,

was nicht dasselbe ist.

674



Zum Schiller-Jahr

Was verlangt der heutige Leser von einer
Schüler-Ausgabe, was darf er bilUgerweise

von ihr erwarten? Die Frage scheint leicht
zu beantworten: VoUständigkeit und
Zuverlässigkeit der Texte, die übUche Einführung,
vielleicht ein paar Erläuterungen zu Einzelheiten;

auch wird der Ruf nach «Interpretationen»

erhoben werden, welche dem
Leser die Mühe eigener Beschäftigung nur
allzu oft ersparen. Als Textgrundlage mag
eine der großen Gesamtausgaben dienen:
die Säkular-Ausgabe etwa oder die von
Güntter-Witkowski oder die Nationalausgabe,

soweit sie erschienen ist. Das Ergebnis
eines solchen Verfahrens wäre eine jener
gängigen Editionen, die dazu dienen, die
Bücherschränke zu füUen, und dazu verleiten,

im Leser das Bild eines fertigen, in sich

abgeschlossenen Dichters zu befestigen, der
kaum noch Probleme zu lösen aufgibt und
auf dessen Klassikerlorbeer Wissensdrang
und Gewissen sich beruhigt niederlassen

können.

Wir danken es den Herausgebern der im
Erscheinen begriffenen Ausgabe von Schillers

Sämtlichen Werken im Carl Hanser Verlag zu
München, Gerhard Fricke, Herbert G. Göpfert
und dem inzwischen verstorbenen Herbert
Stubenrauch, daß sie ihre Arbeit sich selbst
erhebUch schwerer, dem Benutzer aber um
so wertvoller gemacht haben. Sie haben sich
nämUch nicht nur in jedem FaUe gründlich
überlegt, auf welche der verschiedenen

Fassungen eines Schülerschen Werkes sie

zurückgehen soUten; vielmehr haben sie

auch die wichtigen Varianten wiedergegeben.

Dabei schlössen sie sich dem Grundsatz
Fritz Strichs an, die Jugendwerke (bis 1787)
in der Erstfassung, die Werke der Reife

(ab 1788) in der letzten Fassung
abzudrucken, und zwar stets nach den originalen
Vorlagen. Die Varianten aber ermöghchen
dem Leser den Vergleich : Er sieht den Dichter

an der Arbeit; er beobachtet die
Einwirkung äußerer Umstände (etwa poUtischer
und konfessioneüer Bedenken) oder des

freundschaftlichen Ratschlages (Ifflands,
Körners, Goethes) auf die endgültige
Gestalt eines Werkes; vor aUem nimmt er am
Reifen eines Planes, an der Erfüllung oder

auch am Scheitern einer künstlerischen
Absicht teü. Wie aufschlußreich ist etwa der

Unterschied zwischen dem sogenannten
«Thaha»-Fragment des «Don Carlos», das

in der vorUegenden Ausgabe seit langem
wieder ungekürzt zugängUch ist, und dem

«Bauerbacher Entwurf» einerseits, der
definitiven Gestalt der Tragödie anderseits!

Erst soUte ein «FamiUengemälde in einem

fürstUchen Hause» entstehen, «also eine

Wiederbelebung von .Kabale und Liebe' auf
höherer Stufe», wie die Herausgeber Schillers

Absicht treffend kennzeichnen; dann

rückt das Freundschaftserlebnis in den

Vordergrund, das Schüler inLeipzig und Dresden

gehabt hatte, und spiegelt sich in der Posa-

Handlung; gleichzeitig aber vertieft sich

die Gestalt PhiUpps, und aus einem eindeutigen

Tyrannen entwickelt sich eine gebrochene,

problematische, im Grunde also

menschlichere Natur. Das Stück hat nicht
mehr einen Helden, sondern zwei oder auch

drei — ein embarras de richesse, welcher die

Durchsichtigkeit des Aufbaues gewiß nicht
fördert, doch dem Leser zeigt, wie sich in
Schülers Geiste die Probleme drängen,
überstürzen und schließlich doch zur Einheit
verschmelzen.

Wir haben ein Beispiel gewählt, an dem

ein Vorzug der neuen SchiUer-Ausgabe

sichtbar wird: ihre VoUständigkeit auch im
HinbUck auf die Entwürfe. Gerade der

«Carlos», noch an der SchweUe des

«Klassischen», mag dazu dienen, diesem vieldeutigen

Begriffe Profil zu geben: Die
Entstehungsgeschichte des Dramas zeigt den

Versuch zur Bändigung des Unmaßes, zum
Verzicht auf verlockende Vielgestaltigkeit,
zur Beschränkung auf ein Hauptthema, dieses

aber bis zur Neige ausgeschöpft und
durchdacht. Der «WaUenstein» in seiner

AufgUederung als Trilogie, besonders aber

675



der «TeU» sind die Zeugnisse klassischer

Gereiftheit, der es geglückt ist, die Idee in
reine Form zu bringen.

Mit der VoUständigkeit sind die Vorzüge
der Hanser-Ausgabe nicht erschöpft.
Besonders erfreuUch sind die zuverlässigen
Texte. Diese sind bei Schüler schwer herzu-
steUen, weü nur in seltenen FäUen die
Handschrift des Dichters vorhegt, die
Bühnenmanuskripte aber nicht unwesentlich von
den Drucken abweichen. So muß der

Herausgeber oft Zeile um Zeile Entscheidungen

fäUen, welche nicht nur phüologische
Fragen betreffen, sondern vom Geschmack

bestimmt werden. Vor aUem in der Behandlung

der Satzzeichen und des Lautstandes
haben frühere Herausgeber viel gesündigt.
Hier nun hielten sich die Verantwortlichen
der Hanser-Ausgabe an Schüler selbst und
nicht an unsere Regelbücher; denn es

kommt nicht darauf an, einen möghchst
bequemen, aber verfälschten Text Zu lesen,

sondern den echten, wenn auch manchmal
harten. Wir haben heute nicht nur genügend
historischen Abstand von SchiUer, sondern
wissen auch, daß ein Satzzeichen mehr ist
als ein konventioneUes Symbol, welches den

raschen Überblick über einen Satz erleichtert

: nämUch ein rhythmisches Zeichen und
darum ein Mittel, persönhchen Stü
auszudrücken. Und wenn sich Eingriffe bei den

oft mundartUch gefärbten Reimen von selbst

verbieten, so ist es nicht einzusehen, weshalb

Änderungen des Lautstandes an anderen

SteUen des Verses oder in der ungebundenen

Rede erlaubt sein soUten.

Der Kommentar der neuen Ausgabe
kann zwar nicht aUe Wünsche befriedigen
(er verzichtet beispielsweise auf die

biographischen, interpretierenden und
Literaturhinweise), genügt aber für das Studium
der Entstehungsgeschichte der einzelnen

Werke, ihrer QueUen und der Überüeferung

von Handschriften und Drucken. Die sach-

Uchen Erläuterungen sind manchmal etwas

knapp geraten; nicht jedes Stück ist so gut
kommentiert wie der «WaUenstein». Doch
erlaubt ein kleines mythologisches Lexikon

dem Leser, wenigstens diese Namen
nachzuschlagen, welche für SchiUer selbstver-

ständUcher Besitz waren, heute aber meist

vergessen sind. Daß sich die Herausgeber
beschränken mußten, gebot der Umfang der

Edition. Die bisher erschienenen drei Bände

umfassen knapp 3000 Seiten Text und rund

440 Seiten Anhang. Sie enthalten die
Gedichte und Jugenddramen (Band I), die

Dramen vom «Carlos» bis zum «TeU» und
die kleineren dramatischen Arbeiten (II),
die historischen Schriften (IV), während die

beiden noch ausstehenden Bände die
dramatischen Fragmente, die Bühnenbearbeitungen,

Übersetzungen und Erzählungen (III)
sowie die phüosophisch-ästhetischen Schriften,

die vermischten Aufsätze, die Rezensionen

und eine Lebens- und Werktafel (V)
aufnehmen soUen. Die Hanser-Ausgabe ist
also voUständig bis auf die Briefe. Ihre
äußere Ausstattung — heUgraues Leinen,

Dünndruckpapier, Poliphilus-Antiqua —
genügt auch verwöhnten Ansprüchen.

Sie wird durch eines der Uebenswertesten

Dokumente über Schülers Leben glücklich
ergänzt. Der J. F. Steinkopf Verlag in Stuttgart

veröffentUcht, zum ersten Male seit 1912,
Andreas Streichers Darstellung von Schillers

Flucht, herausgegeben von Paul Raabe. Streicher

(1761—1833) war Komponist und
Klavierlehrer; der geborene Stuttgarter
verbrachte seine späteren Lebensjahre in Wien,

wo er sich als Gatte von Nannette Stein,
einer Tochter des berühmten Instrumentenbauers,

der VervoUkommnung des Klavierbaues

widmete. Beethoven war er
freundschaftlich verbunden; er unterstützte ihn
auch materieU, so wie er sich als Zwanzigjähriger

einst des zwei Jahre älteren SchiUers

angenommen hatte. Diesem ermögUchte er
nicht nur die Flucht aus der landesväterUch

verkleideten Tyrannei Karl Eugens in Stuttgart,

sondern er Ueh ihm auch tatkräftige
Hufe in den enttäuschungsreichen Mannheimer

Jahren. Die Nachwelt aber dankt dem

enthusiastischen Bewunderer^ des Dichters
der «Räuber» die DarsteUung der entscheidenden

Schicksalsjahre, in der Streicher

676



selbst hinter dem Bewunderten ganz zurücktritt.

Das Buch, das erst nach Streichers Tode
(1836) erschien, ist heute in Einzelheiten
zwar überholt, zumal der Verfasser einigen
Erinnerungstäuschungen unterlag, welche
der zeitliche Abstand der Niederschrift von
den Ereignissen, die ihr zugrundelagen,
entschuldigt. Doch abgesehen davon, daß seine

DarsteUung im wesentUchen noch immer die

zuverlässigste QueUe für die Jahre der Flucht
und des Exüs darsteUt, ist sie das Dokument
eines großen Herzens: auch heute wird
niemand die bescheidene Erzählung lesen, ohne

von ihr tiefergriffen zu werden. Der Herausgeber

hat ein übriges getan, den Leser mit
den näheren Umständen der merkwürdigen
Entstehung des Buches und mit den

biographischen Daten seines Verfassers vertraut zu
machen. In den Anmerkungen sind Streichers

Irrtümer nach anderen QueUen berichtigt.

Die Neuausgabe von «Schülers Flucht»
zählt zu den nützhchsten und bestredigierten
Erscheinungen des Schüler-Gedenkjahres.

In seiner vortrefflichen Einleitung
erwähnt Paul Raabe einmal die «dürftige»
Schüler-Biographie (1822) des heute vergessenen

Erzählers und Literarhistorikers Heinrich

Döring. Es ist derselbe Autor, der 1853

eine ZusammensteUung von Bruchstücken

aus Schülers Schriften und Briefen veröffentlichte,

welche in gewisser Weise die fehlende

Autobiographie des Dichters zu ersetzen
geeignet war. Sie fiel Hofmannsthals Spürsinn
in die Hände, der sie dann neu herausgab

(« das Buch... ist in keinem Sinn mein
Werk ») und kurz einleitete. Nun liegt Schillers

Selbstcharakteristik als Band der Fischer-
Bücherei in Frankfurt am Main im Neudruck

vor; die Texte sind nach den kritischen
Ausgaben revidiert. Auf diese Weise entsteht

zwar nicht ein abgerundetes, wohl aber ein

ungemein facettenreiches Bild von Schülers

Persönlichkeit. «In den Gesprächen...»,
schreibt Hofmannsthal, «tritt das Rührende
des Menschen hervor, und seine wunderbare

Haltung vor dem Tode... Das Vermächtnis,
wie wir es vorlegen, zeigt das Heroische als

die Grundhaltung seines Lebens. » Eine ganze

Geisteswelt, die der deutschen Klassik,
müsse wiedergeboren werden — so wünscht
sich Hofmannsthal zum Abschluß seines

gedankenreichen und sprachUch schönen Vor
Wortes; hatte er doch nach eigenem
Bekenntnis seit seinem fünfzehnten Lebensjahre

«den Kontakt mit SchiUer und seinen

Produkten» nie verloren. Das Bändchen ist
ein würdiges Zeugnis dieser geistigen Begegnung,

und wir begrüßen es als Sammlung

von Äußerungen, die den Leser zu SchiUer

selbst hinführen.
Von den zahlreichen Schüler-Deutungen

gehört diejenige Wilhelm Diltheys zu den

interessantesten. Die fragmentarische Studie

ist zu des Verfassers Lebzeiten nicht
gedruckt worden; sie erschien zuerst in dem

Nachlaßbande «Von deutscher Dichtung
und Musik » und liegt nun auch als Heft der

Kleinen Reihe des Göttinger Verlages
Vandenhoeck & Ruprecht vor, mit einem

kurzen Vorwort von Herman Nohl. Mit
Recht weist Nohl auf Thomas Manns
Schiller-Essay als vergleichbare Publikation hin.
Das eigentlich Anziehende an beiden
Versuchen ist nicht ihr Gegenstand und die

Art seiner Behandlung allein, vielmehr die

Spiegelung der Schillerschen Ideen im
Geiste bedeutender Männer der Nachwelt.
Bei Dilthey liegt der Nachdruck vor allem

aufdem philosophischen Gehalt von Schülers

Werk; auch steht die Idee der Freiheit, die

in den neueren Schüler-Interpretationen
vernachlässigt zu werden pflegt, im Mittelpunkt
der Betrachtung. Der Reiz von Diltheys
Studien liegt nicht zuletzt in ihrer skizzenhaften

Gestalt: Immer wieder bleibt es dem

Leser überlassen, den Gedanken aufzunehmen

und fortzuführen. Mit Gewinn kann

Dilthey freiUch nur folgen, wer SchiUer

selbst genau kennt.
Horst Rüdiger

677



ZahlungsbilanzpoHük

Es wäre keineswegs ein exzentrischer
Gedanke, die Geschichte unserer Zeit mit dem

Blick darauf zu schreiben, wie das Problem
der Zahlungsbilanz und die mehr oder
weniger glückliche Art seiner Meisterung das

Schicksal der Nationen und ihr Zusammenwirken

bestimmt hat. Es wäre nicht nur eine
Geschichte von Glück und Unglück, von
Misere und Wohlstand, von Freiheit und
Unfreiheit und von internationaler Integration

und Desintegration, sondern auch eine
solche von Irrtum und Wahrheit, Verwirrung

und Klarheit und von ideologischer
Verranntheit und nüchternem ReaUsmus. Wie
lange ist es her, daß eine Zahlungsbilanzstörung

— immer im Sinne eines Defizits
und nicht eines Überschusses — als eine
aUes entschuldigende Gottesgeißel und ihre
Überwindung als ein beinahe anstößiges, auf
aUe FäUe aber mißtrauische Reaktionen der
anderen rechtfertigendes und Bußzahlungen
des glücklichen Landes forderndes Privileg
galt? Wer kann sich heute noch vorsteUen,
daß die MarshaUhilfe tatsächlich nach diesem

Maßstab des von einem Lande wie eine

ehrenvolle Wunde vorzuweisenden
Zahlungsbilanzdefizits verteilt worden ist, und
daß hierin ein Anzeichen für den Grad der
Armut eines Landes gesehen wurde? Wer
würde es heute noch glauben, daß man 1947,
als die Krise der engUschen Zahlungsbilanz
das Experiment der Wiederherstellung der
Pfundkonvertibilität vereitelte, selbst in
Fachkreisen erstaunt war, eine solche Krise
im selben AugenbUck zu erleben, da im
Innern doch alles auf flotten Gang des

Wirtschaftslebens hindeutete?

Das letzte und besonders eindrucksvolle

Kapitel einer solchen Geschichte hat mit der
Wirtschaftsreform Frankreichs und der

gleichzeitigen internationalen Rückkehr zur
KonvertibiUtät Ende 1958 begonnen. Noch
einmal hat man in diesem FaUe den düsteren

Klagechor derjenigen vernehmen können,
die dem französischen Experiment ein Ende
auf den KUppen der ZahlungsbUanz voraus¬

sagten. Und noch einmal hat sich die von
Deutschland, Österreich, Japan und so vielen
anderen Ländern erprobte Erfahrung
bewährt, daß das äußere Gleichgewicht einer

Volkswirtschaft, das in der ZahlungsbUanz

begrifflich und statistisch erfaßt wird und in
den praktischen Folgen ihrer Störung zum
Ausdruck kommt, eine Frage des poUtischen
Wülens ist, die dafür notwendigen und in der

Regel unbequemen Maßnahmen zu ergreifen.
Was der aUein von diesem Wülen abhängige

Erfolg des französischen Reformwerks für
Frankreich, für Europa und für die Welt
bedeutet, ist kaum zu ermessen.

Diese sehr summarischen Betrachtungen
scheinen mir eine würdige Einleitung, wenn
es gilt, an dieser SteUe gebührend das Buch

anzuzeigen, das Emil Küng, der weit über die

Fachkreise hinaus bekannte und geschätzte
St.-GaUer HochschuUehrer, unter dem Titel
Zahlungsbilanzpolitik veröffentlicht hat1. In der

Tat braucht die Bedeutung des Gegenstandes

nicht mehr unterstrichen zu werden. Um so

nachdrücklicher und vorbehaltloser ist die
Weise zu rühmen, in der er in diesem Buche

behandelt worden ist. Durch die Gründüch-

keit, von der aUein der imponierende Umfang

von nahezu 900 Seiten zeugt, durch die

klare Darstellung und durch die scharfsinnige

Führung der Gedanken nimmt das

Werk einen Rang ein, der ihm schwerlich in
der zeitgenössischen Literatur streitig
gemacht werden kann. Die Besonnenheit und

gleichzeitige Entschiedenheit des Urteils, das

durch sorgfältige Begründung überzeugt,
macht es zu einem zuverlässigen Führer
durch ein Gebiet, das, wie gezeigt, ebenso

wichtig wie schwierig und voller Fußangeln
und Irrwege ist. Die Verbindung von geduldiger

Analyse und solidem Sinn für Proportion

und praktische Bedeutsamkeit bedarf

um so mehr der Hervorhebung, als sie leider
der ausgedehnten Literatur über diesen

Gegenstand sehr oft fehlt.
Es entspricht dem heutigen Stand der

Diskussion, daß das Buch mit der Geld- und

678



Kreditpohtik als Mittel der Zahlungsbilanzbeeinflussung

beginnt und erst dann — in
einer durch Sachkunde bestechenden Art —
die FiskalpoUtik vorgeführt wird. Es folgen
in weiteren Hauptteilen die Wechselkurs-

poUtik (mit der Währungsabwertung als

bedeutendstem Problem) und die Handels- und
Devisenpoütik. In einem weiteren Teü wird
die Kombination der so erörterten Mittel
behandelt, und den Beschluß macht ein letzter
Teü, in dem unter dem Titel «Der Zahlungs-
büanzausgleich als Problem der Weltwirtschaft»

einige besonders zeitgemäße Fragen
wie die des Zahlungsbilanzüberschusses, der

WiederhersteUung der Währungskonvertibi-
ütät, des Freihandels als Endziel, der
internationalen Kapitalbewegungen und der

Wanderung der Arbeitskräfte beleuchtet
werden. Ein sorgfältiges Register rundet das

Werk ab.

Es ist gewiß kein bloßer ZufaU, daß ich
dem Verfasser im ganzen mit Zustimmung
folge, sondern Ausdruck der Reife, den die
wissenschaftliche Diskussion um diesen
Gegenstand erfreulicherweise — nicht zuletzt
unter dem Eindruck der praktischen
Erfahrungen — erreicht hat. Die salvierende Klausel,

daß ich nicht von aüem, was der Verfasser

sagt, überzeugt bin, ist so selbstverständlich

und banal, daß ich mich scheue, das

eigens auszusprechen. Aber von ernstlichen

Irrtümern weiß ich nichts zu berichten,

wenn ich von pedantischen Beckmessereien

(wie etwa der Bemerkung, daß die
Unterscheidung zwischen «exhaustive» und
«transfer expenditures» nicht auf Dalton,
sondern auf Pigou — der diese Ausdrücke
in seinem 1928 erschienenen Buche «A Study
in PubUc Finance» vorgeschlagen hatte —
zurückgeht) absehe. Es ist schwer, in diesem

Buchgiganten eine Lücke zu entdecken, aber

vieUeicht ist die Bedeutung des Tourismus
für die ZahlungsbUanz (mit höchst interessanten

und kaum erst untersuchten
Sonderproblemen) auf eine solche Liste zu setzen.

Für Professoren der Nationalökonomie
ist dieses Buch ein vortrefflicher Wieder-

holungs- und Fortbildungskursus, für ihre
Studenten ein sehr schätzenswerter Studienhelfer

und eine sehr zu empfehlende Quelle
der Erleuchtung für aUe Führer der Politik
und der öffentUchen Meinung, die sich mit
Sachkenntnis für ein Gebiet wappnen möchten,

auf dem ihr Mangel Unheil genug
angerichtet hat.

Wilhelm Röpke

1 Emil Küng, Zahlungsbilanzpohtik.
St.-GaUer Wirtschaftswissenschaftliche
Forschungen, herausgegeben von der Handels-
Hochschule St. GaUen, Band 15. Polygraphischer

Verlag AG, Zürich 1959.

679


	Bücher

