
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 39 (1959-1960)

Heft: 7

Artikel: Die griechische Komödie und der neue Menanderfund

Autor: Wehrli, Fritz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-160964

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-160964
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DIE GRIECHISCHE KOMÖDIE
UND DER NEUE MENANDERFUND

VON FRITZ WEHRLI

Die UterargeschichtUche Bedeutung der ersten vollständigen Komödie
Menanders, die auf einem Papyrus der Sammlung Martin Bodmer in
Genf entdeckt und im Jahre 1958 von Victor Martin im Originaltext mit
französischer, engUscher und deutscher Übersetzung herausgegeben worden

ist, wurde in dieser Zeitschrift (Februar 1958) schon vom Zürcher
Latinisten Heinz Haffter kurz gewürdigt. Sich mit diesem Funde nochmals,

und zwar in einer ausführlicheren Form zu beschäftigen, mag darum
gerechtfertigt sein, weil Menander durch Vermittlung der Römer Plautus
und Terenz zum Begründer des abendländischen Lustspiels geworden ist
und wir erst jetzt vermögen, auch seine kompositionelle Kunst im
Original zu würdigen1. Die durch ältere Papyrusfunde bekannt gewordenen
Bruchstücke anderer Komödien Menanders haben uns wohl mit der
hohen Anmut seiner Verse bekannt gemacht; für den dramatischen Aufbau
bUeben wir bisher auf die römischen Bearbeitungen angewiesen, die sich
nicht allzu treu an ihre Vorbilder halten. Besonders Plautus hat deren
FeingUedrigkeit durch derb-geniale Eingriffe oft aufs grausamste
verstümmelt, während der jüngere und von griechischer Bildung tiefer
durchdrungene Terenz immerhin mit Erfolg bemüht ist, im allgemeinen
den menandrischen Ton zu treffen.

Gemeinsam mit seinen Zeitgenossen Diphilos und Philemon hat
Menander eine etwa zweihundertjährige Tradition der komischen Bühne
Athens aufgenommen und zum Abschluß gebracht. Die gesamte
Entwicklung ist gekennzeichnet durch zunehmende Dämpfung und
Verfeinerung eines Spiels, dessen Anfänge vom dionysischen Treiben in seiner

ganzen Unbändigkeit geprägt sind. Noch Aristophanes steht demselben

mit seiner naturhaft überwältigenden Komik sehr nahe, auch wo
diese wie in den meisten der erhaltenen Stücke durch ein poUtisches
Thema kanalisiert wird. Die Parteinahme der alten Komödie in den
Fragen des öffentlichen Lebens ist ein Merkmal der alle Lebensbereiche
umfassenden Demokratie des 5. Jahrhunderts v. Chr. Nach der athenischen

Niederlage des Peloponnesischen Krieges zog sich sogar Aristophanes

auf die Themen des privaten Alltags zurück, und seine Nachfolger
unterUeßen mehr und mehr auch die beiläufigen Seitenhiebe, auf welche
sich ihr Anteil an aktuellen Dingen beschränkt hatte. Mit der poUtischen
Macht büßte Athen die Faszination seiner ÖffentUchkeit ein, das kultu-
reUe Leben begann sich von der Bindung an die PoUs zu lösen.

1 Papyrus Bodmer IV, Ménandre: Le Dyscolos. Bibliotheca Bodmeriana, Cologny-Genève
1958.

633



Dennoch ist auch die jüngere Komödie und damit die Kunst Menanders

ein Gewächs, das sich auf keinem anderen Boden als demjenigen
Athens hätte entfalten können. Attisch sind die sozialen Voraussetzungen
von Menanders Stücken, und ohne die hohe Kultur der athenischen
Gesellschaft und ihrer Sprache wäre die leichte Anmut undenkbar, womit
er seine Menschen untereinander verkehren läßt. Das Attische mit seiner
differenzierten Skala des Ausdrucks, ein voUendetes Instrument auch der
leisesten, bloß andeutenden Verständigung, dient hier einem Bühnenspiel,
dessen Komik besonders bei den Hauptfiguren derbe Possenhaftigkeit
fast ganz abgestreift hat und zur lächelnd-verstehenden Darstellung
menschlicher UnzulängUchkeit vergeistigt ist. Daß keiner befugt sei, nach
dem Nächsten mit Steinen zu werfen, erscheint als Lebenserfahrung einer
hellsehenden, vielleicht etwas resigniert gewordenen Gesellschaft, die
dadurch aber ihr Interesse am Mitmenschen nicht eingebüßt hat und die es

versteht, nachsichtig-wohlwollend Tugenden und Schwächen
gegeneinander zu verrechnen.

In der gleichen kulturellen Atmosphäre wie die Kunst Menanders ist
die aristotelische Ethik erwachsen, welcher der komische Dichter als
Schüler des Peripatetikers Theophrast auch direkt verpflichtet ist. Was
Menander im Peripatos, der Schule des Aristoteles, besonders anziehen
mußte, ist, außer den charakterologischen Studien, die Ablehnung jenes
illusorischen Ideals von Vollkommenheit und Unabhängigkeit, welches

vor allem in seiner stoischen Form zu weltgeschichtlicher Wirkung
gelangen sollte. Nichts lag für den Dichter, besonders als Athener jener
Zeit, näher, als solche Skepsis gegenüber morabscher Anmaßung ins
komische Spiel umzusetzen, und gerade im Dyskolos, den Menander nach
Angabe unseres Papyrus mit 25 Jahren geschrieben hat, dürfen wir mit
peripatetischer Beeinflussung rechnen.

In den großen Zügen der Handlung hält sich der Dichter hier an das
auch von andern ungezählte Male abgewandelte Schema, daß ein JüngUng

aus wohlhabendem Hause die Heirat eines armen Mädchens gegen
Widerstände durchsetzt; seine Leistung liegt nicht in der stofflichen
Erfindung, sondern der Variation und ethopoetischen Durchdringung des

Vorgefundenen. Um neue menschliche Aspekte zu gewinnen, läßt er den
jungen Liebhaber namens Sostratos entgegen der Konvention nicht mit
seinem auf eine reiche Schwiegertochter bedachten Vater zusammenstoßen,

sondern die Schwierigkeiten auf der Gegenseite finden. Diese gehen
vom alten Knemon aus, in dessen Tochter Sostratos sich verliebt hat
und der mit dieser und einer alten Magd in ländUcher Abgeschiedenheit
lebt. Von selbstquälerischem Menschenhaß erfüllt, macht er seiner
Umgebung wie sich selber das Leben sauer, und im Wahne, weder anderen
verpflichtet noch von ihnen abhängig zu sein, schneidet er auch seine
Tochter vollständig von der Umwelt ab. Daß es Sostratos schbeßUch ge-
Ungt, sie dennoch heimzuführen, hat das junge Paar den Nymphen und

634



Pan zu verdanken, an deren HeiUgtum Knemons Behausung grenzt, und
die sich das Mädchen durch fromme Verehrung gnädig gestimmt hat.
Daß die Geschicke von diesen Gottheiten so freundlich gelenkt werden,
hüUt die ganze Handlung in jene Atmosphäre eines verklärten ländUchen
Friedens, der uns aus der hellenistischen Wandmalerei Unteritaliens
vertraut ist. Überdies gewinnt der Dichter auf diese Weise eine einleuchtende
Begründung des Theaterzufalls, und er kann den Jüngling von der
Intrige dispensieren, welche ihm in derberen Stücken dazu verhelfen muß,
an sein Ziel zu gelangen.

Durch einen beängstigenden Traum veranlassen die Nymphen Sostratos'

Mutter zu einem Opfer, welches zu Knemons Mißbehagen festuche
Geschäftigkeit in seine Nachbarschaft trägt. Er steUt dabei seine hassens-

werte UnfreundUchkeit dadurch zur Schau, daß er jede noch so selbst-
verständUche Hilfeleistung verweigert. Gleichzeitig fügt es sich aber, daß
der alte Geizhals beim Bemühen, einen in den Brunnen seines Gehöftes
gefallenen Krug heraufzuholen, selbst in die Tiefe fällt und dort ohne die
Hilfe anderer umkommen müßte. Unverdient wird ihm diese Hilfe zuteil,
und so erfährt er mit Beschämung, wie fragwürdig seine SelbstherrUch-
keit in Verweigerung und Verschmähung jeder mitmenschlichen Ge-
fälUgkeit gewesen sei. Die erste Folge ist sein Entschluß, das Mädchen
aus seiner Gefangenschaft zu entlassen, und damit ist für Sostratos das

Spiel gewonnen. Da dieser an der Rettungsaktion beteiligt gewesen ist,
darf er in Umkehrung alten Komödienherkommens seine Beglückung
nächst den Nymphen nicht einem erbarmungslosen Anschlag, sondern
seiner Großmut verdanken.

Was Knemon betrifft, so ist er mit seiner Verdrossenheit und seinem
morabschen Mißtrauen gegenüber allen, die ein freudigeres und bequemeres

Leben führen als er selbst, ein Nachfahr jener Komödienväter, die
der attischen Bühne längst vertraut sind. Die auf ihrer kärgbchen Scholle
schuftenden Alten, die von städtischem Wesen nichts wissen woUen und
darum mit ihren anspruchsvoller gewordenen Söhnen in Konflikt geraten,

kennt schon Aristophanes. Was Knemon von ihnen unterscheidet,
bringt Menander mit Hilfe seiner unkonventionellen RoUe als Vater des
Mädchens zur Darstellung. Im komischen Typenschatz als solchem ist
aUerdings auch Knemons Wesen, in welchem sich mürrische Engherzigkeit

zu allgemeinem Menschenhaß steigert, nicht ganz neu. Wie schon
eine erste Lektüre des Dyskolos verrät, trägt der Titelheld des Stückes
nämUch Züge jenes Timon von Athen, welchen Shakespeare durch seine
dramatische Behandlung unter die großen Menschensymbole der
Weltliteratur eingereiht hat. Shakespeares Timon, dessen grenzenloser Haß
durch den Undank seiner Mitbürger für ebenso maßlose Wohltaten
geweckt worden ist, zeigt zwar durchaus das Gepräge des engUschen Dichters,

aber soviel ist immerhin antike ÜberUeferung, daß der Menschenfeind

sich nach üblen Lebenserfahrungen, nicht wie Knemon aus ange-

635



borener UngeselUgkeit von aller Gemeinschaft fernhält. Damit ist aber
zugleich das Ausmaß umrissen, in welchem Menander sich von der zu
seiner Zeit schon ausgebildeten und auf die Bühne gebrachten Timon-
legende unabhängig gehalten hat. Für die Schöpfung des seinen
Mitmenschen von Natur Abgeneigten standen ihm andere Anregungen zur
Verfügung, denn das griechische Bewußtsein von der schöpfungsmäßigen

GeseUigkeit des Menschen und der Bindung aller Gesittung an die
Gemeinschaft hat früh auch das Kontrastbild des fern von seinesgleichen
aufgewachsenen Einzelgängers hervorgebracht. Im Sinne dieses
Kulturbewußtseins ist in der Odyssee die alte Märchenfigur Polyphem stiUsiert,
ein Ungeheuer, das in seiner Höhle aUein mit Herdentieren lebt und die
in seine Nähe Geratenen buchstäblich auffrißt. In der alten Komödie hat
Menander den übelgesinnten Einzelgänger, den Monotropos, dann auch
in menschUcheren Dimensionen getroffen; was Knemon trotz aUen
Vorbildern zu seiner persönUchen Schöpfung macht, ist die Bezogenheit auf
ein neues Idealbild von menschbchem Zusammenleben im Geben und
Empfangen. Mit dem verhärteten Alten, dem ein beschämender Dienst
der NächstenUebe die Augen öffnet, hat der jugendliche Dichter
sozusagen ein Präludium für sein Lebenswerk geschaffen. Denn dieses Werk
läßt sich als Bekenntnis zu einem gerade in seiner UnzulängUchkeit Ue-

benswerten Menschentum deuten; die Menschen, nach alter griechischer
Anschauung zwischen Gott und Tier gestellt, sind auf die Gemeinschaft
angewiesen, wenn sie bestehen wollen, aber in der gegenseitigen Hufe
und, was vielleicht noch mehr ist, im Verstehen und Gewährenlassen
können sie zugleich ihre schönsten Gaben verwirklichen. Menander, der
diese Weisheit im anmutig heiteren Spiel verkündet, ist dadurch für die
Nachwelt zum Zeugen attischer Urbanität geworden.

636


	Die griechische Komödie und der neue Menanderfund

