
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 39 (1959-1960)

Heft: 4

Buchbesprechung: Bücher

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BÜCHER

Zwischen Literaturgeschichte und Interpretation

«Literaturgeschichte zu schreiben halten

heutzutage manche für unfein, andere

schlechtweg für unmöghch. » So kennzeichnet

Albin Lesky in seiner Geschichte der

griechischen Literatur die Vertrauenskrise, in der
sich die literarhistorische DarsteUung gegenwärtig

befindet1. Der Unterzeichnete,
obwohl nicht ohne Bedenken gegen überspitzten

Historismus, gehört weder zur einen
noch zur anderen Gruppe, und er steUt aüe

Zweifel angesichts der überzeugenden
Leistung des Wiener Altphüologen um so
lieber zurück, als er von der Unerläßüchkeit
der zusammenhängenden DarsteUung
Uterarischer Vorgänge tief überzeugt ist: «Den
lieb ich, der Unmögliches begehrt. » Ein
gangbarer Weg, die Bedenken zu überwinden,

besteht im Mißtrauen gegen den Begriff
der Entwicklung, der sich bei jeder historischen

Arbeit ebenso willig wie täuschend
einzusteüen pflegt. Lesky hat diesen Weg
insofern beschritten, als er sich nicht streng
an die zeitUche Gliederung hält, sondern
seinen gewaltigen Stoff in der Frühzeit nach

Gattungen (Epos, Lyrik, reügiöse Literatur,
Anfänge der Philosophie, der Wissenschaften

und Geschichtschreibung, des Dramas), im
Zeitalter der Poleis vorwiegend zeitlich
(Beginn und Höhe der Klassik, Die Aufklärung
und ihre Gegner, Das 4. Jahrhundert bis

Alexander), im HeUenismus räumhch (Athen
und die neuen Zentren), in der Kaiserzeit
wiederum nach Gattungen aufteilt (Dichtung
in den alten Formen, Prosa). Dieses Verfahren

befriedigt zwar nicht das Bedürfnis nach

Schematismus, aber es wird dem eigenartigen
Charakter der griechischen Literatur gerecht
und ist darum methodisch einwandfrei.
Daneben weist Leskys Handbuch eine Reihe
weiterer Vorzüge auf: Es zeigt genauen Sinn

für Proportionen, auch bei der Auseinandersetzung

mit der internationalen kritischen

Literatur; es ist einfach geschrieben, ohne

die Probleme zu popularisieren; es ist reich

an sohden Beobachtungen, wie bei einem

erprobten Kenner vieler Einzelgebiete nicht
anders zu erwarten. Eine runde, ausgewogene

Leistung, der bei ähnlichem Umfang
(827 Seiten Lexikonformat) in deutscher

Sprache nichts Vergleichbares zur Seite

steht.

Der literarhistorischen DarsteUung
verwandte Probleme wirft die Monographie auf.

Freudig zu begrüßen ist der Neudruck eines

Meisterwerkes: CarlJustis Winckelmann und

seine Zeitgenossen*. Was den Zauber dieses

nahezu hundert Jahre alten Buches

ausmacht, das nun, von Walther Rehm herausgegeben,

in 5. Auflage dreibändig vorüegt, ist
weder die universeUe Büdung des Verfassers

aUein noch sein Geschmack am Anekdotischen

oder die ruhige Kraft der Gestaltung,
die Ludwig Curtius den treffenden Vergleich
mit einem Büdungsroman eingab ; es ist vor-
nehmüch der Charme eines trotz gründlicher
Gelehrsamkeit weltklugen Autors. Er er-
heUt vieUeicht am besten aus dem Geschichtchen,

das Wilhelm Waetzoldt in dem
einleitenden Essay über Justi berichtet: Dieser las

im Alter den Horaz in einer entzückenden

Ausgabe des 18. Jahrhunderts, aber seine

philologischen Kollegen durften das nicht
wissen, da der Text so schlecht war. Spricht
daraus nur die Freude am schönen Buch?
VieUeicht noch mehr jener holde Leichtsinn,
mit dem der große Gelehrte zum Kummer
der Nachwelt auch beim Zitieren seines

riesigen QueUenmaterials so gern verfuhr. Der
Herausgeber hat hier berichtigend und
ergänzend eingegriffen, wo es mögUch war,
auch einige bibUographische Hinweise auf
die von Justi gern benutzten Werke gegeben.

Im übrigen ist der Text voUständig bis auf
das Laokoon-Kapitel und die Anhänge, wo-

361



für man auf die früheren Auflagen bzw. auf
den IV. Band der kritischen Ausgabe der
Winckelmann-Briefe zurückgreifen muß.

Man ermißt den VerfaU der monographischen

DarsteUung, wenn man mit Justis
Werk das Buch des Engländers Alfred Nqyes

über Voltaire vergleicht, das Hermann Rinn

für die deutsche Ausgabe bearbeitet und
gekürzt hat3. Der UniversaUsmus ist
verlorengegangen, denn der insular beschränkte
BUck des Verfassers richtet sich vorzugsweise

auf die kritische Literatur seiner Landsleute;

das Anekdotische wird nicht zum
Historischen subümiert, sondern als

«Klatsch» abgetan; moraUsche Zensuren
werden erteUt, apodiktische Urteüe gefäUt.

Justi sah seinem Winckelmann keine
Schwäche nach; Noyes bemüht sich vergebens

um die Rettung Voltaires für das

Christentum, indem er ihm eine anima naturaliter
Christiana zuschreibt, was indessen niemanden

darüber hinwegtäuschen kann, daß Voltaire

als Deist zum mysterium tremendum und
fascinosum des Reügiösen schlechterdings
kein Verhältnis hatte. Bedarf aber der Mann,
der Männerstolz vor Königsthronen zeigte
und dem es heüiger Ernst war, wenn die

Gerechtigkeit verletzt wurde oder scheuß-

Ucher Fanatismus sich breit machte,
überhaupt einer Rettung seiner Glaubensübet-

zeugung, von welcher Seite sie auch kommen
möge?

Weniger hochgesteckte Ziele verfolgen
zwei kleine, aber nützüche und gründliche
Veröffentüchungen über lebende Autoren.
Zum 60. Geburtstag Friedrich Georg Jüngers

am 1. September 1958 erschien eine in
freundschaftlicher Verbundenheit gehaltene Rede

auf den Dichter von Benno von Wiese, durch
eine Bibüographie der Werke Jüngers von
Armin Mohler ergänzt4. Eduard Stäuble

bezeichnet seine interessante Monographie
über Max Frisch, einen Schweizer Dichter der

Gegenwart, als den Versuch einer Gesamtdarstel-

lung*. Ausgehend von der Tatsache, daß seit

Kriegsende zwei schweizerische Dramatiker,
Frisch und Dürrenmatt, weit über die
Landesgrenzen hinaus wirken, nimmt Stäuble

den bisherigen Bestand von Frischs epischem
und dramatischem Werk auf, unterrichtet
über dessen Inhalt und versucht, soweit es

aus zeitlicher und räumücher Nähe mögUch
ist, eine erste Analyse, die auf die bedrängenden

Fragen Antwort geben wiU, welche
Frischs Schaffen steUt. Wie es nicht anders

sein kann, haftet dem Buche der Charakter
des Vorlaufigen an. Dennoch sind wir dankbar,

es zu besitzen, weü es einem Lebenden
nüchtern und sachUch, doch mit innerer
Beteiligung gerecht zu werden sucht.

Heine und die Folgen

Eine vergleichsweise bescheidene Arbeit
neben dem immerhin gründlichen Buche von
Noyes ist die Monographie von Cuno Ch.

Lehrmann über Heinrich Heine — Kämpfer und

Dichter*. Hier geht der Enthusiast mit dem

Kritiker durch; daß Heine neben guten auch
elende Verse geschrieben hat, daß sein
Charakter wenig erfreuliche Seiten zeigte, wird
man bei Lehrmann vergebüch zu lesen
suchen oder entschuldigt finden. Im übrigen
scheint mir beim Thema Heine nichts
verhängnisvoUer als freundliche Naivitäten,
etwa in dem Sinne: «Allein vom Standpunkt
des Tourismus soUte sein Vaterland ihm für
alle Zeiten zu Dank verpflichtet sein und
seinen Namen für immer hochhalten.» Es

hätte wahrlich andere Gründe, sich seines

schärfsten Kritikers öfter zu erinnern! Auch
Lehrmanns gutgemeintes, doch nachlässig

geschriebenes, mit Zitaten und Paraphrasen
überlastetes Buch wird die Heine-Renaissance

nicht bewirken, um die es dem
Verfasser geht. Er hat recht, wenn er die

Neuwertung Heines als Aufgabe der akademischen

Kreise bezeichnet, «aus deren Reihen
seine grimmigsten Ankläger hervorgingen ».

Doch die bahnbrechende moderne Heine-

Monographie vermissen wir.
Wohl aber hat sich die Forschung

Einzelproblemen zugewandt. Hans Kaufmann
behandelt «Deutschland — Ein Wintermärchen

» in seinem Buche Politisches Gedicht und

klassische Dichtung vom marxistischen Stand-

362



punkt aus'. Über diesen zu rechten lohnt
nicht, da es sich um ein Dogma handelt; darum

ist es mit seiner Hilfe sehr einfach,
unbequeme Äußerungen Heines wegzudiskutie-
ren, etwa sein Pochen auf die Freiheit der
Kunst: «Sowie die Demokratie wirklich zur
Herrschaft gelangt, hat aUe Poesie ein Ende »,
oder: «Ich habe große Furcht vor dem
Greuel einer Proletarierherrschaft» usw. Es

ergibt sich das Paradox, daß gerade mit HUfe
der dialektischen Methode der Dialektik
Heines, das heißt seinem jederzeit beweglichen

Geiste nicht beizukommen ist. Auch
Kaufmann versucht eine überflüssige
Rettung: die Rechtfertigung Heines vor der
Theorie des historischen Materialismus. Er
tut es mit Geist, kritischem Sinn, in klarer
Sprache und weit präziser als Lehrmann —
feste Standpunkte erlauben immer die
größere Exaktheit —; aber er vergewaltigt einen

Dichter, dessen Schicksal es zu sein scheint,
von der Nachwelt vergewaltigt zu werden.

Ein wahres Meisterstück dieses Verfahrens

bildet, im Namen «volkhaften Empfindens»,

das Heine-Kapitel in Franz Kochs

zweibändiger Untersuchung Idee und
Wirklichkeit — Deutsche Dichtung zwischen Romantik

und Naturalismus'. Vergleicht man dieses

Kapitel mit den zwei Seiten über Heine in
Kochs «Geschichte deutscher Dichtung»
von 1937/1940, einem üblen Erzeugnis
rassenwahnbesessenen Gelehrtenfleißes, so
bemerkt man, daß die FormuUerungen heute

zurückhaltender geworden sind, während
sich an der Substanz, durch die Methode
einseitigen Zitierens unterstützt, nichts geändert
hat. «Erpressungen» werden Heine mehrfach

vorgeworfen, Mangel an Originaütät na-
türUch ebenfaüs. I 36 heißt es zwar, Heine
habe einen «Rest reügiösen Fühlens, das

ganz ja nicht geschwunden war», durch
Bibellektüre wieder belebt, während ihm eine
Seite zuvor jede reügiöse Überzeugung
schlankweg abgesprochen worden war. Und
selbstverständlich stand er zeitlebens mit der
deutschen Grammatik «auf gespanntem
Fuß, die richtige Anwendung des Dativs und
Akkusativs, der Gebrauch des Konjunktivs

wurde ihm nie ganz geläufig » — mit einem

Wort: er mauschelte, wiederum nach eigenem

Geständnis. Es ist nicht ohne Reiz, dazu

die Bemerkung zu lesen, welche der Bonner
Romanist Roger Bauer in seiner Rezension

des Kochschen Buches (Etudes Germaniques,

unter dem zutreffenden Titel «Encore
le dogme du sang et de la terre ») über Kochs
Stil schreibt: «L'aüemand de M. Koch se Ut

facilement, mais on est choqué trop souvent

par le jargon habituel aux ouvrages de cette

veine.» Als Beispiel der «grandiloquence
prétentieuse» führt Bauer die Worte an,
mit denen Koch die Judith im «Grünen
Heinrich» als «ein vom Humanismus
unberührtes germanisches Schönheitsideal» vor-
steUt, während Valentin aus Raimunds
«Verschwender» laut Koch «in die Reihe jener
Dümmlingsgestalten wie Parzival und Sim-

pücissimus gehört, die am Ende zu Muster-
büdern deutschen Wesens überhaupt werden

». Dem Mute zur Selbstentlarvung eines

Autors sind keine Grenzen gesetzt.
Thematisch, doch nicht in der Tendenz

berührt sich Walter Höllerers Untersuchung
Zwischen Klassik und Moderne — Lachen und

Weinen in der Dichtung einer Übergangszeit mit
Kochs Buch9. Höllerer sucht dem Zeitalter
zwischen Goethes und Heines Tod mit
Maßstäben beizukommen, welche der Epoche
selbst entnommen sind. Er geht von knappen,

gleichsam stellvertretenden Texten aus,

setzt sie zu ergänzenden oder gegensätzlichen
Äußerungen in Beziehung und sucht ihren

geistigen Standort zu bestimmen. Die Texte
sind so gewählt, daß sie auf zwei Grenzsituationen

menschUchen Verhaltens Bezug
nehmen: «Im Lachen und Weinen scheiden

sich die Geister, die idylUschen und die

ironischen, die weltschmerzüchen und die
satirischen Naturen. Es gibt in dieser Epoche
kaum einen Dichter, der nicht Lachen und
Weinen... an MittelpunktsteUen in seine

Dichtung aufgenommen hätte.» In der Tat
scheinen mir diese Gemütsbewegungen in
ihrer sinnbildlichen Funktion so typisch, daß

sich an ihnen das neue Gesicht der

Übergangsepoche beschreiben läßt; für andere

363



Zeiten dürfte dieses heuristische Prinzip
indessen kaum ausreichen, zumal es schon hier
gelegentüch nur als Ausgangspunkt dient.
Für die Interpretation von Heines Dichtung
aber leistet die Analyse dieser Verhaltensweisen

mehr als die bisher besprochenen
Methoden. Einige Ungenauigkeiten und
Ungeschicklichkeiten soUten in einer Neuauflage

des Buches behoben werden.
Dem Weinen und Lachen benachbart

sind die Gemütszustände Angst und Mut.
Ihnen hat Mario Wandruszka eine vergleichend

Unguistische Studie gewidmet, ein
Muster ihrer Art10. Der Verfasser untersucht
den entsprechenden Wortschatz der
indoeuropäischen Sprachen, zieht verwandte
Begriffe erläuternd heran, belegt die einzelnen

Bedeutungen durch gut gewählte Beispiele,
zum Teil aus der jüngsten Literatur, und legt
damit tragfähigen Grund für die Antwort
auf die Frage nach dem Wesen des Menschen.

Im übrigen beweist der Essay über den Mut,
daß auch im «Zeitalter der Angst» die
Erinnerung an menschenwürdiges Verhalten
nicht ganz ausgestorben ist. Seine Tiefe
empfängt es freiUch erst vor dem Hintergrunde
ewiger Daseinsbedrohung, das sich im
unbestimmten Gefühle der Angst tausendfach

bricht.

Vorzüge der komparatistiscben Methode

Höherer wie Wandruszka bedienen sich der

vergleichenden Methode. Sie war für Justi
noch selbstverständliche Voraussetzung
einer Gelehrtenmonographie, welche Preußen,
Sachsen und den Kirchenstaat zum Schauplatz

hatte und ohne Justis Vertrautheit mit
den klassischen und modernen Literaturen
nie hätte entstehen können. Heute ist die
Methode infolge der aUgemeinen Speziaü-

sierung in Mißkredit geraten, sehr zum
Schaden der nunmehr isoüerten Einzelphüo-
logien. Was sie leisten kann, zeigen die
Aufsätze des Sammelbandes Forschungsprobleme

der Vergleichenden Literaturgeschichte, dessen

II. Folge Fritz Ernst und Kurt Wais

herausgegeben haben11. Dem «geborenen Kom-
paratisten» Fritz Ernst, 1958 in Zürich ver¬

storben, widmen sein Schüler Daniel Bodmer

und Kurt Wais bewegende Gedenkworte;

Bodmer erinnert überdies an «Louis
Paul Betz — Zürichs ersten Komparatisten ».

Wais untersucht «Das Schrifttum der
französischen Aufklärung in seinem Nachleben

von Feuerbach bis Nietzsche» (womit er
ein Hauptthema des Komparatismus, eben

das «Nachleben» bestimmter Gestalten oder

Geistesströmungen in anderen Literaturen,
aufgreift), sein Schüler Johannes Hösle «Die
deutsche... Dichtung der Jahrhundertwende

im Spiegel französischer Zeitschriften von
1900 bis 1914». Der unterdessen ebenfaüs

verstorbene Basler Gelehrte Ernst Merian-
Genast vergleicht «Französische und deutsche

Übersetzungskunst» (wiederum ein

Zentralthema der Komparatistik). Weitere

Beiträger des Bandes — Franzosen, Englander,

Amerikaner, Niederländer, Schweizer,
Deutsche — bilden ein internationales
Gremium, wie es sich sonst nur in der klassischen

Phüologie oder Romanistik zu vereinigen
pflegt. Für die Unterrichtung über die
Probleme der Komparatistik sei vor aüem der

Aufsatz Werner Paul Friederichs «Zur
Vergleichenden Literaturgeschichte in den

Vereinigten Staaten » empfohlen : Er ist geeignet,
manches Vorurteil über dieses Fach zu
zerstreuen und die oft seltsamen amerikanischen

Methoden aus den Bildungsvoraussetzungen
des Landes verständlich zu machen.

Wer sich in vergleichenden Studien
versuche, pflege je nach seinem Ausgangspunkt
Germanist, Romanist oder Angüst zu bleiben,

schreibt Kurt Wais im Vorwort zu den

«Forschungsproblemen ». Seine eigene Liebe

gut vor aüem der französischen Literatur. In
seiner jüngsten romanistischen Veröffentü-

chung Französische Marksteine von Racine bis

Saint-John Perse hat er Aufsätze gesammelt,
deren Grundthema die Auseinandersetzung
zwischen «strengem Anschluß an geschaffene

ältere Form und Norm» und dem
Schaffen der «großen Ungenügsamen» bü-
det, die «aus den Stürmen gewaltiger
individueller Erfahrungen heraus immer wieder
das Steuer der aUgemeinen Fahrtrichtung zu

364



wenden wußten»18. An rund zwanzig Dichtern

wird das Thema abgewandelt: tempera-
mentvoU und geistreich in der Diktion, ori-
gineU in der Fragesteüung, maßvoü in den

Antworten. Ein Aufsatz wie «Stendhal der
Überwinder» trägt wesentUch zur ErheUung
dieses rätselhaften Geistes bei; die
psychologische Tiefenschärfe der Untersuchung
entspricht dem Gegenstand ebenso wie ihre
blendende FormuUerung. Ein Buch, das man
mit ästhetischem WohlgefaUen üest, weil es

mit künstlerischemVermögen geschrieben ist.

Auch in Herbert Schöfflers Essays zur
Geistes- und Religionsgeschichte unter dem Titel
Deutscher Geist im ig. Jahrhundert erkennt
Götz von Stlfe als Herausgeber künstlerische

Gestaltungskraft. Neben der köstUchen und
trösthchen «Kleinen Geographie des
deutschen Witzes » verdanken wir diesem AngU-
sten wahrhaft erleuchtende Untersuchungen
über die schweizerische und deutsche
Aufklärung und den Sturm und Drang. Doch
Schöfflers Spürsinn für echte Probleme

bewegte sich nicht nur zwischen den National-
Uteraturen («Der junge Goethe und das
engUsche Bibelwerk»); vielmehr gelangen ihm
die fruchtbarsten Erkenntnisse durch die

Anwendung rehgionssoziologischer
Kategorien auf die Literaturgeschichte. Darum
seine Vorliebe für Pfarrer wie Breitinger und
Herder; daher die fundamental wichtige
Studie über den «Werther » mit der erregenden

These einer Säkularisierung der

Passionsgeschichte nach dem Johannes-Evange-
Uum im Liebesroman. Schöfflers Untersuchungen

fortzusetzen und ihren hin und
wieder fragmentarischen Charakter zum
Bilde abzurunden, bleibt das Vermächtnis,
welches dieser geniale Komparatist der
Nachwelt hinterlassen hat.

Ein Grundbuch der Vergleichenden
Literaturwissenschaft ist bald nach seinem
Erscheinen in den Vereinigten Staaten nun auch
in deutscher Sprache zugänglich geworden:
René Welleks Geschichte der Literaturkritik
I7J0—iS)ou; ein weiterer Band soU das

bedeutende Werk bis zur Gegenwart
fortführen. Der deutsche Titel ist mißverständ-

Uch (wie mancher Ausdruck der Übersetzung)

: WeUek hat eine Geschichte der Poetik
und Literaturtheorie geschrieben, ein kom-

paratistisches Gegenstück zu Markwardts
«Geschichte der deutschen Poetik». Behandelt

werden die poetologischen Erzeugnisse
der engUschen, französischen, deutschen und
itaUenischen Literatur vom Verfaü der
normativen Renaissance-Poetik bis zum
Ausgang der Romantik. Der Einsatz um die

Mitte des 18. Jahrhunderts bestätigt die von
Ernst Robert Curtius und anderen gemachte

Beobachtung, daß die europäische Literatur
als übernationale Leistung damals zu Ende

ging; ob freilich die DarsteUung der

vorangehenden Entwicklung «eine fast
ausschheßUch litetat-historische Aufgabe» wäre,
darf bezweifelt werden. WeUek hat den BUck

jedenfaUs auch auf die Deutung der

gegenwärtigen Erscheinungen gerichtet, welche

erst durch die Veränderungen seit 1750

Kontur gewinnen. Seiner These, daß ütera-
rische Theorie und Praxis oft auseinanderklaffen,

kann man nur zustimmen. Freüich

stimmt auch amerikanisches und europäisches

Urteil über einzelne Phänomene nicht
immer überein (etwa im Lessing-Kapitel),
was indessen die fundamentale Bedeutung
anderer Kapitel (etwa über Coleridge) und
des Werkes als Ganzen nicht schmälert : von
einem übernationalen Standpunkt aus eine

synoptische DarsteUung der Literaturtheorien

zu geben, wie wir keine zweite besitzen.

Mit Spannung darf man den II. Band erwarten,

der nun auch Spanien, die slawischen

Länder und die Vereinigten Staaten
einbeziehen soll. Erst nach Abschluß des Werkes

wird eine gründüche Würdigung mögUch
sein. — Im Zusammenhang mit dem Buche

WeUeks, der ein Kapitel den Ideen des

Ästhetikers Solgerwidmet, sei die feinsinnige
Arbeit von Rudolf Wildbolz über den

Philosophischen Dialog als literarisches Kunstwerk

erwähnt, die Untersuchungen über Solgers

«Philosophische Gespräche» von 1817 bietet: eine

Studie, welche in ihrer Konzentration auf
die gleichsam vorüterarische Entscheidung
über die zu wählende Form — Brief, Essay,

365



Aphorismus usw. — ähnlich Wandruszkas

Untersuchung anthropologische Fragestellungen

berührt16.

Ein in seiner Art universales Buch war
auch Oskar Walzeis Gebalt und Gestalt im
Kunstwerk des Dichters (1929), das jetzt als

unveränderter fotomechanischer Neudruck
wieder vorüegt16. Gewiß, die Patina (nicht
der Staub!) der Vergängüchkeit hat sich auf
Walzels Kompendium der Uterarischen
Prinzipien gelegt; die «wechselseitige ErheUung
der Künste », eine seiner Lieblingsideen, hat

an Glanz verloren; auch methodisch gefäüt
die Mischung von Auseinandersetzung mit
den Neuerscheinungen von damals und
eigener Forschung nicht mehr, und die
Entstehung des Buches aus hitzigen
Seminardiskussionen belastet seine Form. Dennoch
bleibt «Gehalt und Gestalt» mehr als ein

«Zeitdokument», wie der Verlag den
Neudruck bescheiden nennt; es ist vielmehr ein
Dokument des Ringens um eine ästhetische

Grundlegung der Literaturtheorie, dem man
heute zwar manchen Irrweg nachsagen
kann, nicht aber Mangel an fruchtbaren

Anregungen aller Art.

Vermischte Aufsätze

Überdies ist Walzels Buch ein Dokument
jener extensiven Lektüre, die heute mehr und
mehr außer Mode gerät zugunsten der intensiven

Beschäftigung mit einem Gedicht, einer

NoveUe, einem Drama, worin sich ebenfaUs

das Mißtrauen gegen die geschichtliche
DarsteUung äußert. Zwar betont Wolfgang Kayser

in dem Aufsatz «Literarische Wertung und
Interpretation» seines Sammelbandes Die
Vortragsreise — Studien zur Literatur,
geschichtUche Betrachtung und Interpretation
seien keine Gegensätze; doch er ist der

Meinung, die Interpretation brauche «eine
besondere Einstellung auf das Dichterische,
die von der historischen wesensmäßig
verschieden ist » — kurz : die ästhetische ". (Höl-
lerer hatte vorsichtiger formuüert: Er
erhebt Bedenken gegen den Versuch, «Dich-
tungsontologie im Überspringen des histori¬

schen Fragens zu erarbeiten», und
verschmäht in der Ausführung keineswegs zeit-
und geseüschaftsgeschichtüche Beleuchtung
literarischer Probleme.) Entschiedener noch
hebt Emil Staiger im Titelaufsatz seiner

Sammlung Die Kunst der Interpretation —
Studien zur deutschen Literaturgeschichte die
ästhetische EinsteUung hervor18 : « Der Interpret

maßt sich an, auf wissenschafthche Weise

etwas über die Dichtung auszusagen, was
ihr Geheimnis und ihre Schönheit, ohne sie

zu zerstören, erschüeßt und mit der
Erkenntnis zugleich die Lust am Wort des

Sprachkunstwerks vertieft. » Diese

abgewogene Formulierung scheint mir das

Wesentliche sehr genau zu treffen. Denn mit
dem einfachen «Gefühl», ein Gedicht sei

schön, ist so wenig anzufangen wie mit der
Kenntnis der äußeren Umstände seines

Entstehens allein. Es fragt sich, wie es gemacht
sei, damit es schön wirke (denn meist ist es

im ganz handwerklichen Sinne «gemacht»
und nicht «eingegeben», wie die Theoretiker
des furor poeticus glauben lassen möchten) :

nicht etwa, um es nachzumachen (was

unmöglich ist), vielmehr um den Gesetzen

auf die Spur zu kommen, die ein
Sprachkunstwerk schön, rund, voüendet erscheinen

lassen, und um sie dem Publikum mitzuteilen,

damit es selber fähig werde, das Schöne

und Geglückte vom Nicht-Schönen und
Verunglückten kritisch zu scheiden. Hier Uegt
die Nahtsteüe zwischen Interpretation und

Kritik, hier auch die Publikumsaufgabe des

Kritikers. Kayser und Staiger werden ihr in
Einzelinterpretationen gerecht. Dabei greift
Kayser wiederholt über sein engeres
Fachgebiet, die Germanistik, hinaus, indem er
Themen der spanischen und portugiesischen
Literatur in den Kreis seiner Betrachtungen
einbezieht. — Neben diesen beiden Bänden

faüen die unter dem lapidaren Titel Kritik
gesammelten Essays zur modernen Literatur
von Hans Hennecke entschieden ab: nicht
aUein, weil sie nur Gelegenheitsrezensionen

vereinigen, sondern weü der Verfasser den

Stoff nicht in Form gebracht hat18. Was

Essays sein soUten, bleiben bald interessante,

366



bald gleichgültigeNotizen, Einfäüe, Aperçus ;

sie stehen zwar unter bestimmten Leitideen,
werden aber nur in Ansätzen folgerecht
entwickelt.

Erhebüch höheres Niveau zeigen die
Neuen Studien zur modernen Literatur von Hans
Egon Holthusen unter dem gemeinsamen Titel
Das Schöne und das Wahre2". Der Nachdruck

liegt auf dem Wahren, das sich im Schönen
offenbart: eine Poetik, am Beispiel von sieben

Dichtern (EUot, Benn, KommereU, Bernanos,

Valéry, Erhart Kästner, Ingeborg
Bachmann) entwickelt, die auf das vielberufene
«Existentielle» zielt, daher die
Literaturwissenschaft nur beschränkt angeht. Die
Richtung von Holthusens Denken wird am
deutüchsten im abschheßenden «Versuch
über den Aufstand in Ungarn»: Von
achtbarer Gesinnung getragen, wirkt er doch so

unverbindlich, im unseügsten Sinne ästhetisch,

daß er zu den grausigen Tatsachen in
keiner inneren Beziehung steht; im Rahmen
des Buches wirkt er einfach peinlich. Warum
beschränkt sich der Verfasser nicht auf Themen

wie «Max KommereU und die deutsche

Klassik», für die er Kompetenz, Kühnheit,
Leidenschaft, Gestimmtheit, nachgestaltende
Phantasie als auszeichnende Tugenden des

Essayisten mitbringt?
In anderem Sinne peinUch sind die

Gespräche in einer Bibliothek von Arno Schmidt

unter dem aparten Titel Dya Na Sore21. Hier
hält ein zorniger junger Mann, ewig
räsonierend, aUe Welt für dumm und sich aUein

für gescheit und tut, als hätte er Kenntnis
und Verständnis unserer Literatur in
Erbpacht. Das sei ihm unbenommen, zumal er
in der Tat gescheit ist. Doch so einfach liegen
die Dinge nicht, wie Schmidt sie darstellt.

«Dya Na Sore» heißt der utopische
Staatsroman eines größenwahnsinnigen Barden

namens Wilhelm Friedrich (von) Meyer(n),
1762—1829, zur Goethe-Zeit nicht
unbekannt, in Varnhagens Klatschsammlung, in
Jean Pauls «Hesperus» gegenwärtig, aber
auch neuerdings gewürdigt, so zum Beispiel
— bezeichnenderweise positiv — von Nadler;

Kosch und sogar der Brockhaus ver¬

zeichnen seine Namen und Untaten. Schmidt
hat ihn also nicht wiederentdeckt. Aber
macht aus Meyern einen Nietzsche-Vorläufer,

Verehrer der «blonden Bestie» ante lit-
teram. Hätte er faktische Zusammenhänge
aufzeigen können, so wären wir ihm dankbar

für die Entdeckung; doch einige mehr oder

weniger zufälüge Parallelen von Ideen und

Formulierungen genügen nicht. Wozu also

die Aufrührung von Meyerns perversem
Unfug? «Es ist eine der Aufgaben des

Künstlers, boshaft zu sein», heißt es in dem

Gespräch über Schnabels «Insel Felsenburg»,

dem lesenswertesten des Bandes;
aber nicht die einzige. Bei Schmidt wird Bosheit

Selbstzweck; sie ermüdet nicht weniger
als Stifters gaüig kritisierte sanfteLangeweUe.
Kesse Bilderstürmerei und VorUebe für das

Triviale (das freilich ein sehr ernsthafter
Gegenstand üterarsoziologischer Studien sein

kann) finden ihre Grenzen am guten
Geschmack. Die imaginäre Führung Goethes

durch die moderne Welt ist einfach schnodderig

: nicht einmal das Symptom einer Zeit,
welcher der Sinn für Ehrfurcht abhanden

gekommen ist, vielmehr der gestörten
Digestion eines Zeitgenossen. Videant medici.

Sind die bisher angezeigten Sammelbände

meist nur durch die Darstellungsweise ihrer
Verfasser oder die Gelegenheit der Darbietung

vor der Öffentlichkeit verbunden (wofür

Kayser den mit Witz begründeten Titel
«Die Vortragsreise » gefunden hat), so gelten
Richard Alewyns Essays aUein dem verehrten

Hugo von Hofmannsthal, bilden also eine
thematische Einheit, ja sind eigentlich Entwürfe
zu einer Monographie22. Wohl haben sich

letzthin die Stimmen über Hofmannsthal
gemehrt ; auch sein Herausgeber Herbert Steiner

wartet in einem Bändchen Begegnungen mit
Dichtern unter anderen mit zwei
Hofmannsthal-Aufsätzen auf, deren einer persönliche

Erinnerungen mitteilt, während der zweite
dem «Kleinen Welttheater» gewidmet ist23.

Doch kein anderer Autor läßt die innere
Nähe zu dem Dichter spüren wie Alewyn.
Seine sechs Essays, im Laufe zweier
Jahrzehnte entstanden, vereinen sorgfältigste

367



Analyse mit einer selten gewordenen Fähigkeit

zu rhetorischer Darbietung, OriginaUtät
mit Klarheit des Gedankens, jene «Witterung»

für das erregend Problematische und

spezifisch Literarische, welche dem Kenner
sogleich den Kenner verrät, mit dem

Vermögen zur Klärung verwickelter und
verwirrender Zustände: Essays also im ur-
sprüngüchen wie im übertragenen Sinne des

Wortes, versuchende Annäherungen an das

Zentrum einer inkommensurablen
Dichterexistenz. SoU sich der Leser die Abrundung
dieser Studien zu einem Buche wünschen?
VieUeicht Uegt ihr höchster Reiz im
Fragmentarischen, welches zum Selbstdenken

ermuntert und die nachschaffende Phantasie

bewegt, ähnUch den großen Fragmenten
Hofmannsthals selbst. „ „..,.Horst Rudiger

xFrancke Verlag, Bern 1957/58. aPhaidon

Verlag, Köln 1956. 3Verlag Georg D. W.

Caüwey, München 1958. * Privatdruck der

Verlage Carl Hanser, München, und Vittorio
Klostermann, Frankfurt am Main.5 Bodensee-

Verlag, Amriswü 1957. "Francke Verlag,
Bern 1957. 'Aufbau-Verlag, BerUn 1958.

"Verlag Louis Ehlermann, Düsseldorf 1956.

»Ernst Klett Verlag, Stuttgart 1958. "Ebendort.

u Max Niemeyer Verlag, Tübingen
1958. 12Walter de Gruyter & Co., BerUn

1958. 13 Vandenhoeck & Ruprecht, Göttingen

1956. "Hermann Luchterhand Verlag,
Darmstadt 1959. 15Verlag Paul Haupt, Bern
und Stuttgart 1952. "Hermann Gentner

Verlag, Darmstadt 1957. "Francke Verlag,
Bern 1958. "Atlantis Verlag, Zürich 1955.

"C. Bertelsmann, Gütersloh 1958. 20R. Piper
& Co. Verlag, München 1958. 21 Stahlberg,
Karlsruhe 1958.22 Vandenhoeck & Ruprecht,
Göttingen 1958. 23Druck der Trajanus-
Presse für die Maximüian-GeseUschaft Hamburg,

1957.

Eine James-Joyce-Biographie

Die biographische und kritische Literatur
über James Joyce wächst unaufhörüch an.
Besonders stark ist dabei der amerikanische
Anteil vertreten. Seit Harry Levins
grundlegender Interpretation von 1944 sind
zahlreiche Werke erschienen, die sich mit aüen

erdenküchen Aspekten seiner Kunst und
seiner PersönUchkeit beschäftigen. Dabei ist
immer wieder die Frage nach der eigentüm-
lichen Verarbeitung autobiographischen
Materials durch Joyce selbst gesteUt worden.
Diese FragesteUung mag einem modernen
Leser als merkwürdig veraltet vorkommen,
glaubt man doch gegenwärtig, daß die bloße
Kenntnis der Stoffüchen QueUen eines Kunstwerks

herzüch wenig zu dessen eigentücher
ErheUung beizutragen vermag. Anders die
Leserschaft von Joyce, dem Schöpfer einer

neuen Romantechnik. Sie hat schon immer
unter dem Eindruck gestanden, daß der

phantastische Beziehungsreichtum, die ver¬

blüffende Präzision der Beschreibung von
Irlands Hauptstadt, die erbarmungslose
BUckschärfe für das Seelenleben einzelner
Menschen nicht ohne unmittelbaren Bezug
auf sehr reale Gegebenheiten gestaltet worden

sein konnte. So sind denn schon früh
Versuche unternommen worden, dem
Erlebniskreis des Dichters nachzuspüren. Man
hoffte durch ein genaues Verstehen des

Prozesses der Materialverarbeitung wenigstens
einen Teil der erhebüchen Schwierigkeiten
überwinden zu können, die sich dem
Verständnis besonders seines Spätwerks Finnegans

Wake entgegensteUen.
So versuchte Patricia Hutchins in James

Joyce's Dublin (1956) und Hugh Kenner in
Dublin's Joyce (1956, die besondere Verbindung

des Erzählers mit seiner Vaterstadt Zu

ergründen, während Marvin Magalener
und Richard M. Kain in Joyce, the Man, the

Work, the Reputation (1956) PersönUchkeit

368



und Werkecho herauszuarbeiten versuchen.
Einen bemerkenswerten Beitrag zur Klärung
einzelner Phasen im Leben Joyces hat sein

Bruder Stanislaus Joyce in dem ursprünglich
in italienischer Sprache erschienenen Buch
My Brother's Keeper; James Joyce's Early Years

(1958) geüefert. Eine gute Ergänzung hiezu
büdet das Buch Our FriendJames Joyce (1958)

von Mary und Padraic Column, die den
Dichter sowohl in seiner Frühzeit in Dublin,
wie auch in den Jahren seines Ruhms in
Paris gekannt hatten. Die James Joyce Review,

herausgegeben von Edmund L. Epstein
(New York, seit 1957) bringt laufend neues
Material bei. Die zahlreichen Interpretationsversuche

können in diesem Zusammenhange
nicht einmal angeführt werden. Von großer
Bedeutung sind die von Stuart Gilbert
herausgegebenen Briefe Letters of James Joyce

(I957)> obwohl die Sammlung noch nicht
vollständig sein kann. Eine Biographie, die
all dieses neue Material verarbeitet, wird aus
der Feder des Amerikaners Richard Ellmann,
des führenden Joyce-Spezialisten der Gegenwart,

dem wir schon mehrere hervorragende
Aufsätze über Joyce und sein künstlerisches
Schaffen verdanken, erwartet.

Inzwischen ist man für ein Gesamtbild
der Persönlichkeit des Dichters noch immer
auf Herbert Gormans Biographie angewiesen,

die erstmals 1939 im Einverständnis mit
dem Dichter erschien, das heißt auf ein Werk,
das zwar einerseits durch die zum Teil direkten

Auskünfte aus des Dichters Mund einen
besonderen Reiz erhält, anderseits aber noch
ohne die obgenannten bedeutsamen Beiträge
auskommen mußte. Herbert Gorman, ein
amerikanischer SchriftsteUer, der neben
zahlreichen andern Werken auch Biographien

von LongfeUow und Hawthorne
verfaßte, ist vor zwei Jahren gestorben.

Nun ist Gormans Lebensbild von James

Joyce auch in deutscher Sprache unter dem

TitelJamesJoyce; sein Leben und sein Werk. Mit
einem Nachtrag von Carola Giedion-Welcker im
Ciaassen Verlag, Hamburg 1957, erschienen.
Die Übertragung wurde von Hans Hennecke
besorgt und Uest sich ausgezeichnet. Beson¬

ders eindrucksvoll und lehrreich erscheint

die Darstellung der kulturellen Hintergründe
Irlands zur Jugendzeit von James Joyce,

samt der Bedeutung der Jesuitenschule von
Clongowes Wood, Belvedere und der
katholischen Universität. Hierüber Uegen jetzt
auch besondere Studien wie Joyce Among the

Jesuits von Kevin SuUivan (1957) und Joyce

and Aquinas vonWilliam T. Noon, S. J. (1957)

vor. Unzählige Male wird der Leser an Stellen

aus der meisterhaften Jugendschüderung
Portrait of the Artist as a Young Man erinnert.

Wir erfahren, wie früh Joyce sich zum
Schreiben hingezogen fühlte, wie er als

Vierzehnjähriger eine reizvolle, noch heute erhaltene

Übersetzung der dreizehnten Ode aus

dem dritten Buch des Horaz liefert, in der

bezeichnenderweise schon das Motiv des

murmelnden Wassers aufklingt, und wie er

als Achtzehnjähriger bereits einen Artikel
über Ibsen in einer angesehenen englischen
Zeitschrift unterbringt. Wir sehen, wie kühl
und distanziert er sich zu seiner Vaterstadt

verhält, die ihm letzten Endes das gesamte

Material für sein Werk lieferte, und wie er
sich nach seinem B. A.-Examen durch seinen

ersten Pariser Aufenthalt hindurchhungert.
Es folgt die Rückkehr nach Dublin, die

Begegnung mit Nora Barnacle, seiner spätem

Lebensgefährtin, die endgültige äußere

Abwendung von Dublin, die Reise nach Zürich

(1904), wo er als Sprachlehrer unterzukommen

hoffte, was ihm aber nicht gelang.

Wir hören von seinem ersten Aufenthalt
in Triest (1904—1915) und dem unglaublichen,

mehr als 10 Jahre dauernden Kampf
mit einem Verleger, die Kurzgeschichten
Dubliners zum Druck zu bringen, die trotz
eines Verlagsvertrags nicht nur nicht
gedruckt, sondern deren Satz sogar wieder

abgelegt wurde. Wir erkennen das bleibende

Verdienst des amerikanischen Verlegers Ben

Huebsch, der im Jahre 1916 mit der Ver-

öffentüchung der Dubliners und des Portrait

of the Artist as a Young Man dem Erzähler den

Weg zur Leserschaft und damit zu einem

nunmehr rasch wachsenden literarischen
Ansehens ebnete.

369



ItaUens Eintritt in den ersten Weltkrieg
führt zur Übersiedlung des Joyce-Haushaltes
nach Zürich. Den vier wichtigen Zürcher
Jahren (1915—1919), in denen ein beträchthcher

TeU des Ulysses entsteht, werden rund

30 Seiten gewidmet. Joyce wohnt nacheinander

an der Gartenstraße, der Kreuzstraße,

der Seefeldstraße (zusammen mit
Philipp Jarnach), an der Universitätstraße;
er verkehrt in Künstlerkreisen und einer

Gruppe von Sprachbeflissenen, mit denen

er im «Pfauen» seinen Fendant trinkt; er
besucht die Oper, er findet Mäzene und
verliert sie wieder, er weiß um die Schule C. G.
Jung und kämpft mit seinem Augenleiden.
Er schließt sich einer engUschen Theatergruppe

an und verkracht sich dabei mit dem
britischen Konsulat, was bis zu einer
Verhandlung vor Bezirksgericht führt.

Zürich behielt für ihn eine besondere

Anziehung, auch als er nach dem Kriege die
Stadt verließ und nach einem kurzen Aufenthalt

in Triest seinen Wohnsitz in Paris nahm,
wo ihn Ezra Pound mit den führenden
Schriftstellern der Zeit bekannt machte. Es

waren die Tage der «Lost Generation», die
«Anni Mirabiles» der Literatur der
Nachkriegszeit mit den erregenden Vorbereitungen

zur Veröffentlichung des Ulysses, dessen

erste Auflage in iooo Exemplaren in Dijon
gedruckt wurde und am 2. Februar 1922,
dem 40. Geburtstag von Joyce, herauskam.
Sie war in einem Monat vergriffen. Joyce

war in den vordersten Rang der zeitgenössischen

Erzähler vorgerückt. In den letzten
Abschnitten des Buches stellt Gorman einige
der höchst widersprüchlichen Rezensionen
des Ulysses zusammen — eine Sammlung, die
jeden verantwortungsbewußten Literaturkritiker

sehr nachdenklich stimmen wird.
Der Nachtrag, der von Carola Giedion-

Welcker der deutschen Ausgabe beigegeben
ist, wird zweifeUos auf besonderes Interesse
stoßen. Die Verfasserin hat sich schon durch
frühere Aufsätze über Joyce, besonders aber
durch ihre ausgezeichnete Interpretation des

Ulysses in der neuen deutschen einbändigen
Ausgabe des Romans, als Joyce-Kennerin

bestens ausgewiesen. Der Nachtrag enthält
nicht nur wesentüche Ergänzungen zum
Charakterbild Joyce' in den späteren Lebensjahren,

sondern auch eine ganze Reihe von
Reminiszenzen, die sich auf des Dichters
Verhältnis zu Zürich beziehen. Denn von
Paris aus war Joyce schon wegen seines

Augenleidens immer wieder nach Zürich
gereist, um sich von Professor Vogt behandeln

zu lassen. Wir erfahren Einzelheiten
über Joyce' «apoütisches Verhalten» vor
dem Ausbruch des zweiten Weltkrieges,
über sein Verhältnis zur Oper, über seine

Bewunderung für die Musik Othmar
Schoecks und für die Gedichte Gottfried
KeUers. Schicksalshaft berühren uns seine

letzten Erlebnisse: sein Wunsch, nach dem

Zusammenbruch Frankreichs sich mit seiner

FamiUe in die Schweiz begeben zu dürfen,
die Schwierigkeiten, die sich diesem
Unternehmen in der Kriegszeit entgegensetzten
und schUeßUch überwunden wurden, die

Ankunft in der Schweiz im Dezember 1940
und die letzten zunächst ruhigen paar
Wochen in Zürich, bis der plötzüche und heftige
Ausbruch eines latenten Darmleidens seinem

Leben am 13. Februar 1941 jäh ein Ende

setzte.

Es ist verständUch, daß Gormans
Biographie noch nicht die sichere Linie, die den

Ablauf eines erfüUten Lebens bestimmt,
herauszuarbeiten vermag. Gormans DarsteUung
führt eigentlich nicht weiter als bis zum
Erfolg des Ulysses. Die 17jährige Arbeit, die

zwischen Anfang und Ende von Finnegans

Wake Uegt, bleibt so gut wie ganz im Dunkeln.

Dies hängt zweifeUos damit zusammen,
daß Gorman sich auf die tatsächüchen

Ereignisse im Leben Joyces beschränkt und

wenig Versuche unternimmt, den gemeinsamen

Grund von Biographie und
Gedankenwelt zu erfassen. Das konnte damals auch

noch nicht seine Aufgabe sein. Innerhalb
der gegebenen Grenzen bleibt das Buch aber

ein überaus aufschlußreiches und lesenswertes

Werk.

Heinrich Straumann

370



Schwäbische Kunde aus drei Jahrhunderten

Es war ein glückücher und lange gehegter
Gedanke des Verlegers Hermann Leins, der
dieser Anthologie zugrundeliegt1. In Emil
Staiger erwuchs ihm ein hervorragender
Sachwalter und Herausgeber, der mit
Umsicht die nicht leichte Aufgabe löste. Es ging
darum, schwäbisches Geistesleben mehrerer

Epochen in einer Auswahl aufschlußreicher
und ansprechender Text zu vergegenwärtigen,

ein reich facettiertes Schmuckstück zu
schaffen, in welchem sich die geistige Strahlung

der großen Schwaben brechen würde,
ohne den heimlicheren Glanz zu verdrängen,
der von weniger berühmten QueUen
ausgeht und der doch erst eigentUch «das

Schwäbische», das all diesen Zeugnissen
gemeinsam ist, zum Leuchten bringt. Auf
eine begriffüche Definition des schwäbischen
Geistes war es von vornherein nicht
abgesehen; die Texte soUten in diesem Punkte
selber sprechen. Niemand wird sich das

anders wünschen wollen, nachdem uns die seit
dem Beginn dieses Jahrhunderts in der
deutschen Literaturwissenschaft betriebene
großangelegte Spekulation über die Stämme und
Landschaften ihren Pferdefuß nur zu deutlich
offenbart hat. Der schwäbische Geist hat es

nicht nötig, durch ethnologische, gar durch
Blut und Boden-Theorien «untermauert»
zu werden. Er spricht tatsächüch aus sich

selber, mindestens seit der Mitte des 18.

Jahrhunderts, und das mit solcher Intensität, daß

er kurz nach seinem machtvoUen Erwachen
bereits die große Zeit des deutschen Geistes

entschieden mitbestimmt.
Die Versuchung muß für den Herausgeber

groß gewesen sein, dennoch schon in
viel früherer Epoche mit den ersten
Zeugnissen einzusetzen, mit dem höfischen

Minnesang nämlich, der wie die mittelhochdeutsche

Dichtung überhaupt seinen Schwerpunkt

so sehr im Süden des deutschen

1 Emü Staiger: «Schwäbische Kunde»
aus drei Jahrhunderten. Rainer Wunderüch,
Verlag Hermann Leins, Tübingen 1958.

Sprachgebietes hat, daß in den Anfängen der
Germanistik lange in diesem Sinn von einer

«schwäbischen Schule» die Rede war. Aber
eine solche Ausdehnung der Dokumentation
über die Jahrhunderte hinweg verbot sich

von selbst in dem Augenblick, da feststand,
daß eigentlich dichterische, lyrische Zeugnisse

nicht aufgenommen werden konnten,
weil sie allzuviel des jedermann Vertrauten

gebracht hätten und wohl auch weil die

innere Einheit des Bandes, die nicht zuletzt
auf der gleichmäßig und ruhig fließenden

Prosa der einzelnen Beiträge beruht, dadurch

in Frage gesteUt worden wäre. Die weise

Beschränkung auf Prosa-Texte hat zur glück-
Uchen Folge, daß die schwäbische Kunde

vermittelter, leise gedämpft an unser Ohr
dringt. Sie wirkt um so stärker in dieser

Verhaltenheit und lädt uns zu nachdenklich-
beschauüchem Verweüen ein.

Noch am Beginn der zweiten Hälfte des

18. Jahrhunderts konnte Schwaben als ein

Land der tiefsten geistigen Stagnation gelten,
in dem durch unglückliche politische und
gesellschaftliche Umstände jede Regung eines

höhern Geistes im Keim ersticken mußte. So

wenigstens erschien es dem aufgeklärten
Berliner Kreis Lessings, Mendelssohns und
Nicolais. In seinen Briefen, die neueste Literatur
betreffend, wurde mit Hilfe einer kleinen

Abhandlung, die wir heute kultursoziologisch

nennen würden, den Gründen für diesen

pittoyablen Zustand Schwabens

nachgegangen. Die Hauptschuld schien an der Kluft
zu Hegen, die das Bürgertum vom Hof und
den höheren Beamtungen trennte. Tatsächlich

kann man sagen, daß Wieland als erster
schwäbischer Schriftsteller von mehr als

lokaler Bedeutung erst in dem AugenbUck zu
sich selber fand, da er diese Kluft übersprang
und in den Kreis um den Grafen Stadion
eintrat. Auf dieser Seite der Kluft war mehr als

ein Jahrhundert zuvor schon ein hoher
Staatsbeamter und Dichter wie Weckherlin

mögUch gewesen, den man gerade auf Grund
seiner barocken Weltgewandtheit kaum als

371



«schwäbischen» Poeten zu bezeichnen wagt
— und auch Wieland findet den Ort der
Erfüllung schließlich ja außer Landes. Ihm
folgt Schiller mit einem weniger friedlichen
Aufbruch aus dem Vaterland, der dann so
etwas wie der Hornstoß für die zehn Jahre
jüngere Generation der großen Tübinger
Stiftler wird. Erst nachdem aber das heroische

Zeitalter des schwäbischen Geistes
vorüber ist, entfaltet er den Charakter, der in
Nachklängen bis heute kennzeichnend
geblieben ist: in der romantischen und
spätromantischen Sphäre Kerners und Uhlands,
Mörikes und Schwabs. Sie bildet, mit den

Zeugnissen der Beteiligten selber wie mit
den Rückblicken mancher noch später
Geborenen, den eigentlichen Kernbestand der
« Schwäbischen Kunde » Staigers. Diesem
Bereich entstammen auch die eigentlichen
Trouvaillen des Bandes, die selbst dem in
schwäbischer Literatur bewanderten Leser
noch die eine oder andere Überraschung
bereiten werden.

Am Beginn des Bandes aber steht ein

Einzelgänger, der nicht leicht ins allgemeine
Bild des Schwabentums einzureihen sein

dürfte, Kepler. Oder steckt in dem hier
präsentierten «Diseurs von der großen
Conjunction und allerlei vaticiniis über das 1623.

Jahr» doch schon jener schwäbische Geist
des « Kuinzigen », einer sehr tief verborgenen
Schlauheit und Ironie, über den uns Heidegger

belehrt hat? Jedenfalls ist diese

Auseinandersetzung des großen Astronomen und
Mathematikers mit den astrologischen
Prognostica seiner Zeitgenossen eine würdige
Einleitung in die schwäbische Kunde. Es

folgen die Schwabenväter Bengel und Oetin-

ger, zu geistesgeschichtlichem Ruhm gelangt
durch die Einflüsse ihres pietistischen
Denkens, die sich in den großen Leistungen des

deutschen Idealismus und bei Hölderlin
feststellen lassen. Der aufmerksame Leser wird
in der vorgelegten Exegese des Beginns der

Offenbarung Johannis aus Bengels Feder

genügend Ansatzpunkte finden, von denen aus

Lichter auf die denkerische und dichterische

Geschichtsauffassung der ideaüstischen Ge¬

neration fallen, und in den Bekenntnissen

Oetingers wird der Zusammenhang nach

rückwärts einerseits mit der Mystik Jakob
Böhmes und andrerseits mit der Philosophie
der Leibniz-Wölfischen Schule überaus deutlich.

Wieland aber, der nun folgt, ist aufs

glücklichste mit einem Merkur-Aufsatz über
das Aufklärer-Thema «Was ist Wahrheit?»

vertreten, in welchem humane Toleranz und
sittücher Ernst sich auf anmutige Weise
vereinen, ein Beispiel jener festgegründeten
Heiterkeit, von welcher Goethe in seiner
Gedächtnisrede auf Wieland, die Staiger
einleitend zitiert, in so unübertrefflichen Worten
spricht.

Schubart ist nicht vergessen, dessen

Festungshaft die Phantasie entzündete, die
Gemüter der schwäbischen Jugend bewegte und
Tyrannenhaß in ihr aufbrodeln Ueß; aber

gleich darauf darf der Historiker Spittler die
Ehre des Herzogshauses retten.

Schwieriger wird die Aufgabe, mit einem
kurzen Prosastück ein repräsentatives Bild
von der Bedeutung eines Gesamtwerkes aus
dem schwäbischen Kosmos zu geben, wo es

sich um die vier Großen handelt, die in die
Einsamkeit der Weltgeschichte des Geistes

hinausragen, Schiller, Hölderlin, Hegel und
Schelling. Von Schiller ist die Antrittsrede
über das Studium der Universalgeschichte
aufgenommen, die einem der wenigen glücklichen

Momente seines äußeren Daseins

entstammt, kurz bevor dann die Krankheit ihre
Schatten über ihn legt. Hier hat er sich ein
letztes Mal jung gefühlt unter Studenten, die

er zur Begeisterung hinriß. Die strenge Zucht
des Kantschen Denkens, die er sich bald
hernach auferlegt, ist noch nicht zu spüren. Um
so unmittelbarer weht ein legitimes Pathos

aus seiner dramatischen Arbeit herüber und

ergreift uns. Hölderlin ist mit dem großen
Gespräch über die Athener aus dem Hyperion

vertreten. In diesem äußersten Gegenbild

zur schwäbisch-hesperischen Heimat des

Dichters spricht die Spannung sich aus, die
sein Schaffen strukturiert, als Sehnsucht und
schUeßliche poetische Bewältigung des welt-
geschichtüchen Gegensatzes, in den er sich

372



gesteUt sieht und der ihn den eignen Landsleuten

so lange fast unverständlich machte,
weil er von vornherein und gewaltsamer
noch, als es durch das hohe Pathos Schillers

geschieht, die schwäbische IdyUe sprengt.
Auch Hegel ist mit einem vergleichsweise
frühen Text vertreten, der den sogenannten
Theologischen Jugendschriften entnommen
ist und gerade deshalb die Verwandtschaft in
gewissen GrundvorsteUungen mit den

Jugendfreunden Schelling und Hölderlin
erkennen läßt. Scheüing seinerseits erscheint

hingegen mit einem Abschnitt aus den
«Weltaltern», dem gewaltigsten Text wohl der

ganzen Anthologie, dessen Sprache an manchen

Stellen, von innerer Kraft und vom
Wiüen zur Aussage des Unsagbaren geschüttelt,

knapp am Umschlag ins Gestammel
vorbeistreift.

Wir halten ein. Den ganzen Reichtum

von Staigers Sammlung kurz resümierend

zum Bewußtsein zu bringen, würde ohnehin

unmöglich sein. Es folgt die ganze romantische

Schule Schwabens, präludiert durch
einen Text Eschenmayers über den Satan, der

erkennen läßt, wie wenig sich gerade in
Schwaben selber die Stimmung kleinerer
Geister durch deutschen Idealismus und
Frühromantik hatte beeinflussen lassen, wie
stark hier das pietistische und in religiösen
Dingen höchst orthodoxe schwäbische
achtzehnte Jahrhundert weiterwirkte. Doch
bricht nun allerdings auch unversehens

Fortschrittsglaube ein : zwischen die schwäbische

Schule um Kerner und Unland einerseits, den

Kreis um Mörike anderseits schiebt sich die
Gestalt Friedrich Lists, des Nationalökonomen,

Auswanderers und Eisenbahngründers,
mit einem inmitten der idyllischsten Romantik

wahrhaft erschreckenden Text über das

deutsche Eisenbahnsystem, der den Kontrast

selber betonen zu woUen scheint, indem

er sich als Schauplatz seiner Diskussion die

burgengekrönte, sagenumwobene
Rheinlandschaft auswählt. Ein neues Zeitalter
bricht an. Wie bei List eine altvaterische

Form des Uterarischen Ausdrucks mit den

Ideen des kommerzieU denkenden Bürgertums

des 19. Jahrhunderts durcheinandergeht,

wäre einer stilkritischen Betrachtung
wert.

Indes werden gleich wieder edlere oder

gemüthaftere Töne angeschlagen. In Friedrich

Theodor Vischer wird noch einmal die
idealistische Tradition lebendig. David
Friedrich Strauß blickt auf die eigene Jugend
zurück. Überhaupt nimmt die Auswahl
gegen Ende, und mit guten Gründen, einen

immer ausschließlicher riickwärtsgewandten
Charakter in dem Sinne an, daß auch die

neueren Vertreter des schwäbischen Geistes

vorzugsweise mit Texten erscheinen, in
denen sie sich selber mit schwäbischer Vergangenheit

befassen, uns so in den Genuß
wiederholter Spiegelung des einen Gegenstandes

bringend. In den drei letzten Stücken erzählt

Hermann Hesse aus seiner Kindheit,
entwirft Theodor Heuß meisterlich das Bild des

Grafen Reinhard, der in Schwaben geboren
und im Tübinger Stift erzogen, vom Schicksal

für kurze Zeit in die Stellung eines

französischen Außenministers getragen wird und

uns durch seine Beziehung zu Schiller und
dann vor allem zu Goethe merkwürdig
bleibt — gibt Theodor Haering schließlich
einen munter-wehmütigen Abgesang auf das

alte Schwaben, auf die Landschaft der Alb
und die Vollmondnächte Tübingens.

Wer den Band aus der Hand legt, wird
sich dem Herausgeber dankbar verbunden
fühlen für das sichere Geleit, das er ihm durch
bekannte und unbekannte Schätze der
schwäbischen Literatur (in dem weiten
Sinne, der alle Dokumente des Geisteslebens

in guter Prosa einschließt) gewährt hat: für
die konzisen Einleitungen zu den einzelnen

Stücken wie für die Auswahl als solche, die
dem vielgestaltigen und doch in sich
geschlossenen Phänomen des schwäbischen

Geistes auf hervorragende Weise gerecht
wird.

Beda Allemann

ili


	Bücher

