
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 39 (1959-1960)

Heft: 4

Artikel: Schicksal und Mythos bei Cesare Pavese

Autor: Hösle, Johannes

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-160949

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-160949
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


SCHICKSAL UND MYTHOS BEI CESARE PAVESE

VON JOHANNES HÖSLE

Als der zweiundvierzigjährige Cesare Pavese an einem Augusttag des

Jahres 1950 seinem Leben ein Ende setzte, wurde er vorübergehend zu
einer Sensation der Tagespresse, welche die verschiedensten Mutmaßungen

über die Gründe dieses Selbstmordes ansteUte: einige suchten die
Ursache in einem Zerwürfnis mit der kommunistischen Partei ItaUens,
welcher der reservierte und aUem Betriebsamen abholde Dichter
angehörte, andere verbreiteten sich über seine letzte Liebe zu der amerikanischen

Filmschauspielerin Constance Dowling und fragten sich, warum
es ihr nicht gelungen sei, den scheuen Piemontesen aus seiner
Ichverstrickung zu lösen. Daß diese und andere Faktoren bei Paveses letzter
Geste aUenfaUs eine auslösende, aber keine wesentliche Rolle gespielt
hatten, das zeigte nicht nur das posthum veröffentlichte Tagebuch,
sondern der größte Teil der zu Lebzeiten erschienenen Werke des Dichters,
auch wenn er aUes exhibitionistische Gebaren verabscheute und das
Bekenntnishafte im eigenen Schaffen durch eine zuchtvoUe Beherrschung
der eigenen Form zu verschlussem und jeder allzu-persönlichen oder gar
peinUchen Note zu entkleiden wußte. Nur im Tagebuch, in dem sich
Pavese vor aUem über seine Lektüre Rechenschaft gab und das persönUch
Erreichte einer ständigen Sichtung unterzog, gestattete er sich mitunter
einen plötzlichen Aufschrei, einen Fluch oder einen Protest, die für einen
Moment einen Bhck in den Abgrund dieser einsamen Existenz gestatten1.

Es verwundert nicht, daß dem Werk dieses Dichters nördlich der
Alpen noch nicht der gebührende Erfolg beschieden ist. Der
durchschnittliche Literaturbeflissene, der mit ItaUen nunmehr seit Jahren die
Erinnerung an Sommerfrische und Badestrand verbindet und sich längst
von dem Schock der «Fahrraddiebe» erholte, läßt sich nur ungern sein

von Ferienstimmung und gastronomischen Erlebnissen beherrschtes
Italien-Klischee nehmen, um sich mit einem Werk zu beschäftigen, das
ob seiner Unerbitthchkeit, Präzision, Strenge und Verquältheit seine

festgefahrenen VorsteUungen von itaUenischer Literatur und WirkUchkeit

gründlich durcheinanderwirft. Dabei ist Pavese keineswegs ein
Isolierter: er hat nicht nur Schule gemacht, denn auch seine hterarischen
Anfänge gehen auf einen Zeitpunkt zurück, als ein großer Teil der
damals Zwanzigjährigen sich von der Last der faschistischen Kulturpolitik
erdrückt fühlte und nur in einer «barbarischen» Umgebung einen Ausweg

aus dem Konformismus nationaler Enge und Beschränktheit sah;
diese «barbarische» ZiviUsation verkörperte für die Generation von
Pavese und Vittorini am reinsten Amerika, das den verdüsterten Hori-

330



zont mit neuer Hoffnung erheUte. Die Auseinandersetzung mit der
amerikanischen Literatur suchte Pavese daher von aUem Anfang an in den
Dienst einer moraUschen Erneuerung ItaUens zu stellen. Er wandte sich

energisch gegen jede eklektische und nur-ästhetische Beschäftigung mit
dem Kunstwerk, «das uns nur ergreift und verständlich bleibt, solange
es für uns ein historisches Interesse hat, solange es auf eines unserer
Probleme Antwort gibt, kurzweg, eines unserer praktischen
Lebensbedürfnisse löst. Es gibt keine Kunst für die Kunst, und selbst die
müßigste Parnaßlyrik wird für den Leser — ein bißchen veraltet muß dieser
Leser aUerdings sein — ein praktisches Problem: wie kann man träumend
leben2?»

Das Interesse für das Barbarische und das Wilde führte Pavese
schUeßUch auf Ethnologie und ReUgionswissenschaft, zu den Elisabe-
thanern und zu den Griechen. Schon MelviUe, dessen «Moby Dick» der
Dichter glänzend ins ItaUenische übertrug, hatte ihn besonders wegen
seines «griechischen» Odems angezogen.

Bereits als Student, während er an einer Dissertation über Walt
Whitman arbeitete, begann Pavese an den ersten Gedichten seiner Anthologie

«Lavorare stanca» (Arbeiten macht müde) zu schreiben3. Es wäre
nahehegend gewesen, daß der junge Dichter das lyrische Pathos des

Amerikaners nachzuahmen versucht hätte, aber der wortgewaltige
Verfasser der «Leaves of grass» konnte kein verbindhches Vorbild für den
Vertreter einer Generation abgeben, die unter dem Eindruck von
D'Annunzios Erfolg selbst Ekel vor dem Wort empfand. Dichtung war
für Pavese von aUem Anfang an eine Frage der Technik und ein Ergebnis
geradezu asketischen Ringens um jeden Vers und jedes Bild. Er war sich
darüber im klaren, daß ihm die mit dem Ungestüm des Meeres immer
wieder gegen die Dinge anbrandende Kraft des Amerikaners fehlte. Die
Stadt in «Lavorare stanca» ist auch keine «ville tentaculaire» wie bei
Verhaeren, sondern das traditionsgebundene Turin, dessen Eleganz der
eingeschüchterte Provinzler aus S. Stefano Belbo zeit seines Lebens als

Außenstehender bewunderte und umschwärmte, auch wo er sie wegen
ihrer «bürgerUchen» Entartung kritisierte. Die zunächst erzählenden
Gedichte von «Lavorare stanca», die bereits den größten Teil aller in
den späteren Erzählungen und Romanen angeschlagenen Motive
enthalten, sind ohne allen musikaUschen Schmelz, schwerfällig wie der
Schritt der Bauern ist ihr Rhythmus; sie wenden sich weniger an das

Gehör als an das Gesicht. Das Hereinwirken der Vorfahren, das
Wechselverhältnis von Stadt und Land, von Straße und Hügel, ihre Linien und
ihr Volumen sind Leitmotive der Anthologie. Die Landschaft erscheint
meistens durch den Vordergrund eines Tür- oder Fensterrahmens,
LiebUngsbilder des der WirkUchkeit gegenüber stets zum Rückzug
bereiten Pavese. Das Hügelland des heimatlichen Monferrato hat in den
Gedichten und Prosawerken Paveses eine Bedeutung die der Sainte-

331



Victoires in den Gemälden des alten Cézanne gleichkommt, und die
Menschen, die in ihm auftauchen, wirken oft nur wie Bezugspunkte, die
durch ihre Bewegung den statischen Charakter der durch Berg- oder
Häusermassen und eine abstrakt-einfache Vegetation gebildete Landschaft

nur um so nachdrückUcher hervorheben.
Als Pavese 1935 wegen seiner antifaschistischen Haltung auf mehrere

Monate nach Brancaleone in Kâlabrien verbannt wurde, wird in seinem
damaligen Schaffen das Vorherrschen des Raumes in einer zur Reglosig-
keit erstarrten Zeit noch deuthcher. Das einsame Ich des Dichters wird
von der lastenden Schwere der Berge in der Vertikalen und der eintönigen

Unendlichkeit des Meers in der Horizontalen erdrückt und isoliert.
In seinen ersten Prosawerken und in einigen Gedichten gibt Pavese
diesem einschneidenden Erlebnis Ausdruck. Neben einigen erst posthum
veröffentlichten Erzählungen fand die bittere Erfahrung der Verbannung
besonders in dem erst zehn Jahre nach seiner Entstehung veröffentlichten
Roman «Il carcere» (Der Kerker) ihren Niederschlag4. Vergleicht man
dieses von existentiaUstischem Ekel beherrschte Werk mit Carlo Levis
«Christus kam nur bis Eboli», so wird Paveses politische und menschbche

Problematik ganz besonders deutlich. Während der Arzt und Maler
Carlo Levi aus seiner Verbannung in Lukanien eine ins Legendenhafte
und Mythische überhöhte Epiphanie und, bei aller Aufgeschlossenheit
für die sozialen Probleme Süditahens, eine Apotheose ad me ipsum zu
machen wußte, bleibt Paveses Protagonist Stefano von den Menschen
seiner neuen Umgebung wie durch eine Glaswand geschieden. Obwohl
er sich sein Versagen gegenüber der neuen Umwelt eingesteht, sucht er
seinen Selbstvorwürfen durch die Ausweitung seines Schicksals ins AU-
gemein-MenschUche die Spitze abzubrechen: «Er stellte sich die ganze
Welt als einen Kerker vor, in den man aus den verschiedensten, jedoch
immer wahren Gründen eingeschlossen ist, und er fand einen Trost
dabei. »

Das Schuldbewußtsein Paveses, seine Unfähigkeit, sich aktiv in die
Widerstandsbewegung einzuschalten (seine Freunde Leone Ginzburg
und Giaime Pintor fanden hingegen im Gefängnis oder im Felde den
Tod), erlaubten es ihm andererseits, auch unmittelbar zurückliegenden
Ereignissen gegenüber eine Haltung einzunehmen, die alle Polemik und
Rechthaberei von vornherein ausschaltete. Der Dichter konnte daher
bereits wenige Jahre nach Kriegsende einen der schönsten und
ausgewogensten Romane über die itaUenische Widerstandsbewegung geben:
« La casa in colUna » (Das Haus im Hügelland)5. Hier erinnert der Dichter
daran, «daß der Feind auch besiegt jemand ist, daß man, nachdem man
sein Blut vergossen hat, es besänftigen, diesem Blut eine Stimme geben
und den, der es vergossen hat, rechtfertigen muß ».

Diese Fähigkeit Paveses, auch dem Aktuellsten gegenüber als Künstler
objektiv zu bleiben, war nur mögUch, weil er sich mit zunehmendem

33*



Alter immer mehr für das Mythologische interessierte, so daß er die
Ereignisse von aUem Zufälligen befreien und in einen mythischen Raum
(wie ihn zum Teil schon seine Gedichte erschlossen) und eine mythische
Zeit entrücken konnte. Das Bemühen des Dichters, hinter dem Zufälligen
die bleibende Struktur des Daseins zu erkennen, wird ganz besonders
deuthch in den «Gesprächen mit Leuko », in denen er seine persönhchste
Qual durch den Mund der Titanen, Heroen und Nymphen aussagte6.
Die ihm von Parteikreisen verübelte Flucht in die Antike suchte Pavese
mit der Ausflucht zu rechtfertigen, «die Richtung des inneren Lebens
sei eine einzige, die unermüdhche Zerstörung der Mythen, die
Rückführung jeder Unschlüssigkeit vom Staunen zur Klarheit». Neben dieser
Äußerung findet sich jedoch das im Tagebuch niedergelegte Bekenntnis:
«Dein Problem ist also, dem Irrationalen seinen Wert zu geben. Dein
dichterisches Problem ist, ihm seinen Wert zu geben, ohne ihm seinen

Mythus zu nehmen » (Tg. 7. 11.44.). Pavese redete sich vergebbch ein, er
zerstöre die mythischen Mächte, indem er sich mit ihnen auseinandersetze

: in Wirklichkeit wagte er sich immer weiter in ein Labyrinth vor,
aus dem es für ihn keinen Ausweg gab. Erst wenn man das von Pavese
immer wieder geforderte «zur Klarheit führen» der Mythen als ein
«Verklären» deutet, löst sich der Widerspruch in der Auffassung des

Dichters von selbst.
In Paveses «Gesprächen mit Leuko» fehlt ganz jener metamorphosische

Taumel, der etwa Hofmannsthals Verhältnis zu den Griechen
kennzeichnet. Eher läßt sich seine leidenschafthche Suche nach Stil, der
für ihn «soviel wie Kadenz, Rhythmus, zwangsläufige Wiederkehr der
Geste und der Stimme» bedeutet, mit Hölderbns Überzeugung vergleichen,

das ganze Schicksal des Menschen sei ein himmlischer Rhythmus,
falls man den Akzent nicht auf himmlisch setzt. Des Dichters Verhältnis

zu den griechischen Göttern beruhte nämUch nicht auf dem frommen
Schauer, der etwa W. F. Ottos Ausführungen über die Götter Griechenlands

beherrscht, sondern auf der Qual dessen, der sich von ihnen
verstoßen fühlt: «Die Götter sind für dich die andern, die Individuen, die

von außen gesehen, sich selbst genug und souverän sind» (Tg. 6.1.46)'.
Hier rührte der Dichter an einen Krebsschaden seiner Existenz, die er
in seinen Beziehungen zu den Frauen und zu seinen Mitmenschen von
Impotenz im weitesten Sinne des Wortes bedroht fühlte. Pavese hatte
daher keinen Anteil an dem HeUen, Ausgewogenen und besebgend
Harmonischen der Olympier. In den «Gesprächen mit Leuko» erscheint
auch Hermes nicht wie bei Thomas Mann als der schalkhafte Gott der
Diebe, sondern als ernster Seelengeleiter. Auf Paveses Abneigung gegenüber

den olympischen Naturen geht es wohl auch zurück, wenn die

große olympische Dreiheit Zeus, ApoUo und Athene im Hintergrund
der Dialoge bleibt. Nur ApoUo greift zweimal ein, jedoch nicht als
Stifter der Ordnungen oder gar wie in Hofmannsthals «Alkestis» als

335



Freund der Menschen, sondern als der Unheilbringer (vgl. Tagebuch
28. 7. 47). Paveses Sympathie gehört hingegen dem Reich der alten
Götter, den Titanen und Zentauren, jener Urzeit, in der noch alles Leben
miteinander verschwistert war, ehe es Zeus dann grausam und mitleidlos
trennt.

Die Beschäftigung mit den alten Mythen und die systematische Er-
schUeßung seiner Kindheit, in welcher der Dichter das Urbild seines
Lebens erblickte, ermögUchte es Pavese, auch seinem Romanschaffen
eine Note zu verleihen, welcher der enge Begriff des NeoreaUsmo nicht
gerecht wird, auch wenn man seinen Beginn mit Paveses «Paesi tuoi»
(man scheut sich, den kompromittierten Titel «Heimat» zu gebrauchen
— Hinterhäuser schlägt daher glückUch «Unter Bauern» vor) von 1941
oder dem wenig später gedrehten Film «Ossessione» von Visconti
anzusetzen pflegt. Merkwürdigerweise war für beide Werke der Ausgangspunkt

Cains Kriminalroman «The postman always rings twice ». Pavese
gelang es mit diesem ersten von ihm veröffentlichten Roman, den Middle-
West in den Piémont zu versetzen und sein ItaUenisch durch gewagte,
aber das Maß des grammatikahsch MögUchen nicht überschreitende
Einsprengsel und Redewendungen aus dem anschauhchen Dialekt seiner
Heimat neu zu durchbluten. Dieser dionysisch gesehene Piémont mit
seinen unter der Augusthitze flimmernden Hundstagen und seinen
heißen, von einem unheimUchen und riesigen Mond beleuchteten
Hochsommernächten (Luna wird bei Pavese zur hündisch-raffenden Hekate)
kehrt dann in den meisten Romanen Paveses wieder und mit besonderer
Meisterschaft in seinem letzten: «La luna e i falò» (Der Mond und die
Johannisfeuer)8. In einer mit größtem Bedacht ausgewählten perspektivischen

Schichtung beschwört hier der aus Amerika zurückgekehrte
und reich gewordene Bastard Anguilla mit seinem Freund Nuto die
eigene Vergangenheit. Gegen die fataUstische Haltung des Protagonisten
lehnt sich der fortschrittsgläubige Nuto trotz seines Glaubens an den
Einfluß des Mondes und die segenbringende Wirkung der Johannisfeuer
auf.

Pavese selbst gelang es aber nicht, sich aus der Verhaftung an den
Mythus der ewigen Wiederkehr zu lösen. Er stellte seine eigene Existenz
immer mehr unter das Gesetz der Fatahtät und sah sich immer tiefer
in ein weitversponnenes Netz geheimnisvoller Bezüge verwickelt, die
er mit seinem eingeborenen amor fati noch erweiterte und vertiefte. Er,
der bereits mit 14 Jahren zum ersten Male versucht hatte, sich das Leben
zu nehmen und der nach jeder Liebes- oder Schaffenskrise an den Rand
der Verzweiflung geführt wurde, sah sich fortwährend in seiner
Überzeugung bestärkt, das Gewesene könne nie überwunden werden und die
Lebenshahn sei bereits in der Kindheit festgelegt.

Stand der Beginn von Paveses SchriftsteUerlaufbahn unter dem
Zeichen von Amerika, von dem er sich, wie ein großer Teil der italienischen

334



LinksintellektueUen nach dem Kriege öffentlich losgesagt hatte, so
woUte es eine Ironie des Schicksals, daß die letzten Monate seines Lebens

infolge seiner Liebe zu der Schauspielerin Catherine Dowley (Connie)
erneut unter dem Zeichen jenes fernen Kontinents standen, den der
Dichter nie betreten hatte. FreiUch, jetzt wurde für ihn der verheißungs-
voUe Horizont der Neuen Welt zum lockenden Horizont des Todes.

Ehe im März 1950 die Krise in der Bekanntschaft mit dieser Frau
eintrat, beschäftigte sich der Dichter eingehend mit der RoUe des Schicksals.

Er bemühte sich immer, das Schicksal der Menschen herauszuschälen

(Tg. 9. 1. 50) und zeichnete sich selbst eine Lebenskurve vor, die
ihm allmählich unausweichlich scheinen mußte. Ein Zustand der
Verzagtheit wegen einiger negativen Urteile über den Roman «Il diavolo
sulle colline» (Der Teufel auf den Hügeln), ein «Überdruß am Getanen,
an den opera omnia», ein «Gefühl von Kränklichkeit, von körperlichem
VerfaU» (Tg. 14. 1. 50) kamen hinzu, um aus der letzten Liebesleidenschaft

eine Frage von Sein oder Nichtsein zu machen.
Connie bedeutet dem Dichter nicht nur die Lockung des Todes wie

ein damals entstandener Gedichtanfang andeutet («Der Tod wird kommen

und wird deine Augen haben...9»), sondern in ihr taucht auch
jene Astarte-Aphrodite-MèUta vom 27. November 1945 wieder auf, von
der es in einem damals entstandenen Gedicht heißt:

«Immer kommst du vom Meer
Und hast seine heisere Stimme,

Schon damals ging es Pavese nicht um eine Frau, sondern um die Frau
(Tg. 27. 11. 45), und als die entscheidenden Marksteine in seinem
Verhältnis zum andern Geschlecht erschienen ihm der 23. 8. 37 (Nachmittag),

der 25. 9. 40 (Abend) und der 26. Nov. 45 (Nacht) (Tg. 27. 11. 45).
Dieses von dem Dichter herausgearbeitete Crescendo der Tageszeiten,
wie auch das Interesse für die «sonderbaren Gleichzeitigkeiten, die
psychologischen Knoten, die Kadenzen in einer Existenz» (Tg. 15. 2. 50)
erinnern geradezu an die Zahlenmystik des Novahs und an den
Schicksalsglauben der deutschen Romantiker. Was lag daher näher als die
Identifikation der letzten Frauen mit Aphrodite, die ja auch «vom Meer
gekommen» (Tg. 27. 11.45). Die letzten Seiten des Tagebuchs kommen

mehrfach auf diese fast um fünf Jahre vorausliegende Eintragung
zurück. Auch jetzt weiß der Dichter: «Es ist sie, die vom Meer Gekommene»

(Tg. 13. 8. 50). Angesichts dieses Einbruchs einer göttbchen
Macht steUt sich die Frage nach der Schuld nicht mehr. Connie, in deren
Gestalt die Liebesgöttin in die Existenz des Dichters tritt, ist letzten
Endes nur das Werkzeug der rätselhaften Aphrodite: «Und auch sie
endet auf dieselbe Art. Auch sie. Nun gut. Es sind Wellen dieses Meeres »

(Tg. 14. 8. 50). «WeUen dieses Meeres», das führt uns auf den Dialog

335



«WeUenschaum» in den «Gesprächen mit Leuko». Sappho, wie Pavese
Dichterin und Selbstmörderin, beschwört am Ende ihrer Zwiesprache
mit der Nymphe Britomartis jene im Meer Geborene, «die keinen Namen
hat, die unruhig AngstvoUe, die stiU für sich lächelt10». Noch am Tage
vor Paveses Tod kehrt der Name der großen Liebesgöttin wieder, die für
ihn freihch nicht «Göttin der glückhchen Fahrt» und «Hafengöttin»
war, sondern «die Mordende» und Tymborychos, «die Begrabende»:
«In meinem Leben bin ich verzweifelter und verlorener als damals. Was
habe ich zustande gebracht?... beim ersten Ansturm der ,unruhig
AngstvoUen' bin ich wieder in den Flugsand gefaUen» (Tg. 17. 8. 50).

'Il mestiere di vivere (Diario 1935—1950), Einaudi, Turin 1952; deutsche Ausgabe: Das
Handwerk des Lebens, Tagebuch 1935—1950, Ciaassen Verlag, Hamburg 1956. — Charlotte
Birnbaum hat das Tagebuch mit großem stilistischem Einfühlungsvermögen ins Deutsche

übertragen. Kaum zu vermeiden waren dabei mehrere sinnstörende Interpretationen des

italienischen Textes, wenn man bedenkt, wie knapp oft Paveses Eintragungen sind. Hier
sei nur auf einige der gröbsten Versehen hingewiesen : wenn P. am 11. 9. 41 vom Kalvarien-
berg Yvains spricht, so ist die Anm. d. Übers. Calvario sei «der Ortsname einer ruhmreichen
Schlacht...» wohl falsch. Der Dichter bezog sich natürlich auf den Kalvarienberg Christi,
wie er ja auch mit dem Buchtitel «Prima che il gaUo canti» («Ehe der Hahn kräht»)
offensichtlich auf eine berühmte SteUe des Evangehums hinweisen woUte. — Eine Anm. d. Übers.

wäre hingegen am Platz gewesen, wenn der ital. Herausgeber statt Walzel Wolzel schreibt,
was Ch. B. in ihren Text übernimmt. — Pavese polemisiert am 16. 11. 46 nicht gegen den

«Fachgenossen», «der nicht geneigt ist, den Hut zu lüften vor der Kultur», sondern gegen
den Parteigenossen (compagno). — Im Sommer 1950 fährt P. nach Rom, um den Premio
Strega in Empfang zu nehmen: «Premio mondano, D. che mi parlerà —... » (22. 6. 50).
Ch. B. übersetzt: «Weltpreis, D. der zu mir sprechen wird —... » P. wül nicht von einem

«Weltpreis » sprechen, sondern von einem «mondänen Preis », und D. ist kein Mann, sondern

Doris, die Schwester von Constance Dowley. — Am 30. 12. 37 erwähnt P. im Jahresabschluß
mit Genugtuung sein «giornale»: er spricht natürlich von seinem Tagebuch und nicht von
einer «Zeitschrift» wie Ch. B. meint. *La letteratura americana e altri saggi, Einaudi, Turin
1951, p. 33. "Die erste Auflage mit den 1931—1935 entstandenen Gedichten erschien 1936

im Verlag der Zeitschrift Solaria, Florenz, und blieb ohne Echo bei der Kritik; eine um die
Gedichte von 1936—1940 vermehrte Auflage erschien erstmals 1943 bei Einaudi, Turin.
*Prima che ü gaüo canti, Einaudi, Turin 1949, pp. 7—132. 6Prima che ü gaüo canti, a. a. O.,
PP- x33—311- "Dialoghi con Leucò, Einaudi, Turin 1947. — Die 1958 im Ciaassen Verlag,
Hamburg, erschienene deutsche Übertragung von Catharina Gelpke ist eine hervorragende
Leistung: der grobe Schnitzer, Lityerses von «Meßopfer» (p. 140), statt von Ernte (ital.
messe reden zu lassen, steht durchaus vereinzelt da. 7 Ch. Birnbaum übersieht in ihrer
Übersetzung dieses entscheidende «für dich» (per te). 8Für die deutsche Übersetzung von Ch.

Birnbaum (Ciaassen Verlag, Hamburg 1954) wurde der nichtssagende Titel «Der junge
Mond » gewählt, welcher der in der italienischen Ausgabe zum Ausdruck gebrachten mythischen

Doppelsymbolik von Werden und Vergehen in keiner Weise gerecht wird. "Dieser
Gedichtanfang ergab den Titel für die posthum erschienene Anthologie «Verrà la morte e

avrà i tuoi occhi» (Einaudi, Turin 1951), welche neben dem Titelzyklus von 1950 auch den

Zyklus «La terra e la morte» (Die Erde und der Tod) von 1945 enthält. 10Ich folge hier
der Übersetzung von Ch. Birnbaum im Tagebuch (16. 8. 50).

336



Das letzte Wort über sein Schicksal hatte Pavese jedoch bereits im
April 1950 mit seinen «Last blues to be read some day» gesprochen.
Man mag sich dieses in engUscher Sprache abgefaßte Gedicht Connie
in den Mund gelegt denken, die in einem leicht mokanten,
sentimentalverharmlosenden Tonfall ihren FUrt mit dem Dichter in eine zeitlose
Ferne rückt:

'T was only a flirt
you sure did know —
some one was hurt
long time ago.

AU is the same
time has gone by —
some day you came
some day you'U die.

Some one has died
long time ago —
some one who tried
but didn't know.

Protest, Anklage und Auflehnung verUeren ihren Sinn angesichts
dieser Entrückung ins Zeitlose und dieser ergebenen Hinnahme eines

einsamen, unter einem Unstern stehenden Lebens.

357


	Schicksal und Mythos bei Cesare Pavese

