
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 39 (1959-1960)

Heft: 2

Buchbesprechung: Bücher

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BÜCHER

Historia Mundi

Ein Handbuch der Weltgeschichte in zehn Bänden

Im zweiten Weltkrieg sind von Osten und
Westen nicht-europäische Mächte über die

europäische Mitte hereingebrochen und
haben damit, pohtisch und wirtschaftlich, auch

gleich die westeuropäische Weltgeltung
zerstört. Und selbst wenn sich damals das

strapazierte europäische Selbstgefühl noch daran
hätte aufrichten woUen, daß die westeuropäischen

Großmächte schUeßUch, zusammen
mit den außereuropäischen, im Siegerlager

mitgehandelt und mitverhandelt hätten, so

dürfte dieses künstlich ernährte Selbstgefühl
mittlerweile, angesichts des Aufbruchs der
asiatischen und afrikanischen
«unterentwickelten» Völker und der heiUosen

Verlegenheit der europäischen, vollends erstickt
worden sein. Der Abstieg Europas nimmt
seinen sichtbaren Ausgang, wenn man nach
einem zeitlichen Anhaltspunkt sucht, von
dem Jahre 1917, in welchem die beiden

übriggebliebenen Großmächte von heute
ihren Anspruch meldeten: Amerika in
seinem Eintritt in den Krieg gegen die
europäische Mitte, den es in kurzem entschied,
Rußland in seinem Eintritt in die Revolution

gegen die europäische Tradition, die es in
kurzem überwand. Fortan schreitet der Prozeß

der Enteuropäisierung der politischen
Welt zielsicher voran. — Das ist die politische

Voraussetzung.
Mit dem Ruin des überkommenen

politischen Europa und der gleichzeitigen
Bildung gigantischer Machtkonzentrationen
sind aber auch, wie nicht anders zu erwarten,
die Grundlagen unserer geistigen Existenz
erschüttert worden. AUzu vielen will eine

geistige Existenz, wo der Himmel voller
Vernichtung hängt, als überflüssige Belastung
einer ohnehin knapp gewordenen Zeit er¬

scheinen. Aber auch für viele andere, die

sich, vielleicht erst recht, um die geistige
Standortbestimmung bemühen, ist
angesichts der gegenwärtigen Not der Sinn der
Geschichte fragwürdig geworden, drangen
sich ungeschichtliche Haltungen, fatalistische,

experimentalistische, praktisch-technische

in den Vordergrund oder verlocken
innerhalb der geschichtlichen die deterministischen.

Die Zyklentheorien eines Spengler
oder Toynbee, welche den Anspruch erheben,

die Zwangsläufigkeit von Aufstieg,
Größe und Dekadenz der Kulturen
aufzudecken, erscheinen vielsagend und tröstUch;
unter den evolutionistischen Geschichtsphilosophien

ist zwar diejenige des optimistischen

Progressionismus durch die Entwicklung

der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts
ad absurdum geführt, dafür aber hat der
pessimistische Brutalismus, haben die biologi-
stischen Geschichtstheorien wie diejenige
des Darwinismus, die kämpferischen
Evolutionslehren der Individuen wie der
Kollektive, der Geist Nietzsches und der Geist

Lenins, entsprechenden Auftrieb erhalten. —
Das ist die geistesgeschichtliche Voraussetzung.

Und endlich sind im rein wissenschaftlichen

Bereich der Geschichtsschreibung, in
der Werkstube des Historiographen, wesentliche

Veränderungen vor sich gegangen.
Nicht nur hat sich der Anfall geschichtlicher
QueUen, der Umfang geschichtUcher Literatur

im Laufe einiger Jahrzehnte ins Unübersehbare

gesteigert, sondern es haben sich

auch im Verlauf der gleichen Jahrzehnte
verschiedenste Randwissenschaften, wie etwa
die Anthropologie, die Ethnographie und

Ethnologie, die Volkskunde oder auch die

169



Urgeschichte, in systematischer wissenschaftlicher

Klassierungsarbeit angehäufter Funde

zu selbständigen Positionen entwickelt, welche

die eigentliche Geschichte wohl oder
übel zur Kenntnis nehmen muß. — Das ist
die wissenschafthche Voraussetzung.

Ganz abgesehen davon, daß eine jede
Generation einen legitimen Anspruch auf
eine eigene Weltgeschichte hat, weil jede
Generation die Geschichte der Menschheit
mit ihren eigenen Augen sieht, scheint
demnach, wie aus den skizzierten Voraussetzungen

zu entnehmen ist, der Anspruch unserer
Generation von besonderer Bedeutung und

DringUchkeit zu sein. Historia Mundi nimmt
sich vor, die Weltgeschichte unserer
Generation zu sein.

Ergibt sich aus den vorgenannten
Voraussetzungen, daß nach dem zweiten Weltkrieg

eine eigenständige Weltgeschichte mit
Fug und Recht geschrieben werden kann,

wenn nicht geschrieben werden muß, so läßt
sich aus ihnen auch entnehmen, wie eine solche

zu gestalten ist, womit dann auch gleich
Absicht und Zielsetzung von Historia Mundi
umrissen sind.

Wie es nicht mehr angeht, daß die Sprache,

in welcher eine Weltgeschichte geschrieben

ist, auch gleich deren Betrachtungsweise
bestimmt, so ist für unsere Generation aus

dargelegten Gründen auch der alte europäische

Plafond eingestürzt. Die
Weltgeschichte gewissermaßen als «Gesta Dei per
Europam » zu beanspruchen, liegt uns heute
eher fern. Historia Mundi muß — und wiU —
Universalgeschichte im wahren Sinne des

Wortes, im räumUchen, zeitHchen und geistigen

Bereiche sein. Das bedingt, daß im
Gegensatz zu den bisherigen Weltgeschichten,
in deren Mitte meist das Abendland und die

Antike als die gemeinsamen Grundlagen der

europäischen Nationalkulturen standen, den

anthropologischen, ethnologischen und
frühgeschichtlichen Problemen, welche bisher
universalhistorisch vernachlässigt worden
sind, vermehrtes Ansehen gegeben und ne¬

ben den alten Hochkulturen Vorderasiens
auch den hohen und mittleren Kulturen der
anderen Erdteile zu ihrem Recht verholfen
werde.

Die Geschichte der einzelnen Kontinente
und Kulturen soll zudem in ihrer
Eigenständigkeit wie auch in ihrer respektiven
Bedeutung für die Entwicklung der Menschheit

gesehen werden, nicht allein im
politisch-historischen Stil der histoire des

événements, sondern in einer synthetischen Schau

der gesamten poUtischen, soziologischen,
wirtschaftlichen, kulturellen und religiösen
Lebensvorgänge.

Um der geistesgeschichtUchen Krise der
Gegenwart zu steuern, wird die Geschichte

der Menschheit «als die Geschichte einer

ursprünglichen und unzerstörbaren Einheit,
unbeschadet aUer fortdauernden Aufgliederung

», empfunden. Wie denn der Mensch
als das letzte AnHegen dieser Weltgeschichte
erscheint, bleibt die Hoffnung bestehen, daß,

wenn sie sich ehrlich darum bemüht, «die
gemeinsamen Erinnerungen unseres
Geschlechtes zu reinigen und wachzuhalten»,
wie Fritz Kern in seinem ersten Aufsatz des

ersten Bandes: «Die Lehren der Kulturgeschichte

über die menschHche Natur»
fordert, ein tieferes Verständnis der
Gemeinsamkeiten über das Trennende hinweg und
daraus eine humanistische Besinnung werde.

Keiner scheint berufener zu diesem Werk
als der Bonner Kulturhistoriker Professor

Fritz Kern, der es unternommen hat. Schon

seine Dante-Untersuchung «Humana Civili-
tas» und sein berühmtes Werk «Gottes-
gnadentum und Widerstandsrecht» strahlen
die universalgeschichtliche Beziehung aus.

Im zweiten Weltkrieg in der Schweiz exiliert,
wandte er sich während seines Aufenthaltes

am Anthropos-Institut in Posieux (Kanton
Freiburg) in vermehrtem Maße den Fragen
der Urgeschichte und der kulturgeschichtlichen

Völkerkunde zu. In der Sammlung
Dalp hat der Verlag Francke in Bern eine

postume fragmentarische Zusammenfassung
«Der Beginn der Weltgeschichte» veröffentlicht.

Von der Schweiz aus knüpfte er auck

170



die Fäden zu den namhaftesten Fachgelehrten

als Mitarbeitern an seinem Lebenswerk,
einer universalen Weltgeschichte, dessen

Erscheinen er freilich nicht mehr erleben soUte.

Doch den Gesamtcharakter des Werkes hat

er durch zwei Dispositionen entscheidend

geprägt.
Einmal, getreu seiner Auffassung, «daß

man die voUe menschUche Natur aus der
Geschichte nicht erkennen könne, wenn man
die Naturvölker auslasse», durch die Betonung

des vor- und frühgeschichtlichen Stoffes,

indem bei einem Gesamtumfang von
zehn Bänden deren fünf der Vor- und
Frühgeschichte bis zur Völkerwanderung des

europäischen Frühmittelalters gewidmet sind.
Bei der Vorgängerin der Historia Mundi,
der Propyläen Weltgeschichte, auf welche

zum Vergleich verwiesen sei, führen bei
gleichem Gesamtumfang ledigUch drei Bände
bis in das europäische Hochmittelalter hinauf.

Zum andern ist der Charakter des Werkes

geprägt durch die InternationaUtät des

Mitarbeiterstabes, welche sich aus der Erkenntnis

ergab, daß bei dem universalen Anspruch
und dem geforderten Niveau des Werkes
und der immer engeren SpeziaHsierung der
wissenschaftlichen Forschung eine Historia
Mundi auf der Höhe ihrer Aufgabe eben auch

nur durch eine weltweite Zusammenarbeit
der führenden Gelehrten aller Kontinente zu
reaUsieren sei. Diese Erkenntnis gilt übrigens
nicht nur bei der Gestaltung einer modernen

Universalgeschichte, sondern — neben ihrer
Rezension — auch auf dem doch zugängH-
cher scheinenden Gebiet der Nationalgeschichte,

wo gegenwärtig auch in der
Schweiz ein historisches Handbuch nach den

genau gleichen Gesichtspunkten der
spezialisierten Arbeit entsteht. An jedem Band der
Historia Mundi haben sich denn zwischen
10 und 20 Spezialisten aus der alten und der
neuen Welt beteüigt, darunter auch verschiedene

Forscher aus der Schweiz, und sie auch

so auf ein internationales Podest erhoben,
während, wieder zum Vergleich, die
Propyläen Weltgeschichte (gemeint ist natürhch

die erste, nicht die durch den Nationalsozia-
Usmus zum größten Teil verschandelte
Ausgabe) mit verschwindenden Ausnahmen
durch deutsche Gelehrte geschaffen worden
ist.

Neben der Prägung des Charakters des

Werkes durch Gesamtkonzeption und
Mitarbeiterstab hat Fritz Kern die vier ersten
Bände auch noch im einzelnen festgelegt.
Nach seinem Tod (1950) hat auf seinen

Wunsch Prof. Fritz Valjavec die Fortführung
als sein Vermächtnis übernommen. In diesem

Zusammenhang ist auch zu erwähnen, daß

die InternationaUtät des Werkes durch den

schweizerischen Verlag Francke in Bern noch
unterstrichen wird, welcher für die Herausgabe

Beachtung und Anerkennung verdient.

Eine kritische Auseinandersetzung mit
den in den ersten fünf Bänden gebotenen
Beiträgen liegt weder in der Absicht noch in
den Möglichkeiten des Rezensenten; er muß

sich damit zufriedengeben, auf den

unerschöpflichen materieUen und gedanklichen
Reichtum anzuspielen und am Einzelnen
interessierte Leser auf die entsprechende
kritische Rezension in der Fachzeitschrift zu
verweisen.

Der erste Band: Frühe Menschheit, Bern

19J2, zerfällt, und zwar wirklich etwas im
wörthchen Sinne, nach den drei
Wissenschaften der Anthropologie, der Prähistorie
und der Ethnologie, welche darin zu Worte
kommen, in drei Teile. Der erste resümiert

unter dem Titel «Der Mensch» die Resultate

der anthropologischen Forschung (J.

Kälin) und befaßt sich mit den heutigen
Rassenverhältnissen; der zweite behandelt,
teilweise unter vöUig neuen Gesichtspunkten,
das AltpaläoHthikum (H. Breuil) und Meso-

Hfhikum, der dritte, «Lebende Völker als

Reste ältester Völker und Kulturen»,
vermittelt einen auch für Laien hochinteressanten

Einblick in die ethnologische Kulturgeschichte,

welche über die noch nicht
ausgerotteten Primitivvölker (Pygmäen, Eskimos

171



u. a.) den Zugang zu den sog. Urkulturen zu
gewinnen sucht (P. W. Schmidt).

Der zweite Band ist betitelt: Grundlagen

und Entfaltung der ältesten Hocbkulturen, Bern

19 ff1. Hat der Mensch als Gegenstand des

ersten Bandes auf der Stufe des Wildbeuterund

Jägertums gestanden, so wendet sich

der zweite Band denjenigen Entwicklungsstufen

zu, welche zu den Hochkulturen führten.

K. Narr zeigt in seinem für das Verständnis

grundlegenden Aufsatz: «Hirten, Pflanzer,

Bauern: Produktionsstufe», daß im
aUgemeinen nicht das höhere Jägertum,
sondern das Zusammentreffen des chthonischen
Pflanzers und Bauern mit dem kriegerischherrischen

Hirten die hochkulturelle
Entwicklung auslöst.

Diese Beziehung und Entwicklung wird
dann in einer Reihe von Artikeln, je nach
den quellenmäßigen und historiographischen
Grundlagen mehr oder weniger gesichert,
doch mit der gebotenen Behutsamkeit, an
den ersten geschichtlichen Hochkulturen in
Ägypten (R. Anthes), Kleinasien (J. L. My-
res), Mesopotamien (A. Moortgat und G.

Furlani), Indien (Ch. von Fürer-Haimendorf
und E. Waldschmidt), Ostasien (W. Eberhard)

und Altamerika (H. Trimborn)
nachgezeichnet.

Der dritte Band: Der Aufstieg Europas,
Bern 19)4, gilt der Verlagerung des

entwicklungsgeschichtlichen Schwergewichts in das

Mediterraneum8. Den prähistorischen
Voraussetzungen dient der Abschnitt über die

europäischen Kulturen der Bronze- und
Eisenzeit (Pia Laviora-Zambotti), nachdem
das europäische Neolithikum noch im
vorangegangenen Band behandelt worden ist

(K. Tackenberg). Im Mittelpunkt steht die

Entwicklung Griechenlands von den kre-

tisch-mykenischen Hochkulturen bis zur
entscheidenden Auseinandersetzung mit
Makedonien (F. Schachermeyr), wirkungsvoU
kontrastiert durch die Darstellung des

persischen Reiches durch H. S. Nyberg. Der
kommenden Auseinandersetzung zwischen
der griechisch-heUenistischen Welt und dem
römischen Emporkömmling arbeiten Kapi¬

tel über Altitalien (G. Devoto) und die frühe
Geschichte des römischen Volkes und Staates

vor (V. Pöschl). Daß dabei der Ausbreitung

und Kuhur der Kelten eine gewichtige
Würdigung zuteil wird (R. Lantier),
entspricht durchaus dem Gesamtcharakter des

Werkes und ist erfreulich.
Der vierte Band: Römisches Weltreich und

Christentum, Bern 19fé, erfaßt das Phänomen
der Weltreichgestaltung durch Rom in aU

seinerVielgestaltigkeit3 : im politisch-militärischen

Werdegang, unter anderem durch eine

Darstellung der Kaiserzeit von A. Alföldi ; in
den sozial- und wirtschaftsgeschichtlichen
Aspekten (F. M. Heichelheim) ; in den kultureUen

Verhältnissen in Kapiteln über die
lateinische Literatur (A. Ronconi) und das römische

Recht (V. Arangio-Ruiz), sozusagen
eingebettet in eine umfassende Schilderung der

Welt und Kultur des Hellenismus (F. Gschnit-

zer). Die zweite Wurzel unserer abendländischen

Tradition, das Christentum, gelangt in
Aufsätzen über das Leben Jesu, die Urkirche
und die Ausbreitung des Christentums (E.
Stauffer, C. Schneider) zur DarsteUung.

Der fünfte Band: Frühes Mittelalter, Bern

19fé, behandelt die Ablösung der Antike in
Europa4. Zur Kenntnis der Germanen,
welchen die Umgestaltung des Weströmischen

Imperiums zufiel, verhelfen zwei Beiträge:
derjenige über die Geschichte Skandinaviens
bis zur Christianisierung (B. Nerman) sowie
der andere, betitelt «Frühgermanische
Geisteskultur » (H. Schneider), dessen abgegriffen

romantisches Germanenbild freilich nicht
mehr recht in eine Weltgeschichte passen

will, welche sonst in allen Teilen ein
erfrischend moderner Hauch durchzieht. Die
Auseinandersetzung mit Rom (W. Enßlin)
und die germanisch-romanische Neuordnung
Europas (R. Buchner) münden aus im karo-
hngischen Imperium (G. Tellenbach).

Den Aufstieg des Islams zur neuen
Großmacht, der sich im Osten und Süden des

Mittelmeers vollzieht, schildern F. Gabrieli
und R. Tschudi, und auch das Slawentum
erhält den ihm gebührenden Platz. Darüber
hinaus aber führen drei Artikel (M. de Fer-

172



dinandy, F. Altheim, H. W. Haußig) in die

geheimnisvoUe Welt der eurasischen

Steppennomaden ein, womit einmal mehr der
universale Anspruch des Werkes dokumentiert

und, im Rekurs auf das Naturvolk, das

Vermächtnis seines Begründers geehrt wird.

Die abschließende Frage, ob Historia
Mundi ihrer hohen Zielsetzung gerecht
geworden sei, dürfen wir nach Einblick in den

Inhalt der fünf Bände erfreut und lobend
bejahen. Wohl wird man bei einem Werk von
derart universalem Charakter immer über die

Heterogenität der Beiträge wie auch über

Fragen der Gewichtsverteilung diskutieren
können. Doch sind die erstklassigen Kapitel
fraglos in Überzahl und gehen lebensvoUe

Erweiterungen des Blicks auf der einen Seite

nicht ohne Beschränkungen auf der andern
ab. Wenn wir auch gelegentlich auf breitere

Darstellungen ehrwürdiger Epochen und Er¬

scheinungen verzichten müssen, so wiegt das

erschlossene Neuland diesen Verzicht sicher-

Uch auf. Gerade die betonte Berücksichtigung

der ethnologischen Forschung — deren

Bedeutung selbst für unsere Schweizergeschichte

die neuesten Untersuchungen von
H. G. Wackernagel über das alteidgenössische

Hirtenkriegertum erwiesen haben —
erscheint als bahnbrechend und derart

bereichernd, daß Historia Mundi den Anspruch
mit Berechtigung erheben darf, die
Weltgeschichte unserer Generation zu sein.

Walter Schaufelberger

1 Schweiz. Zeitschrift für Geschichte 5

(1955), 215 ff. (Rezension der ersten beiden

Bände durch H.-G. Bandi). 2SZG 6 (1956),

234ff. (Rezension durch E. Meyer). 3SZG 7

(I957). 79n<- (Rezension durch E. Meyer).
4SZG 8 (1958), 233ft". (Rezension durch H.
Meßmer).

Psychologische Deutungen von Staat und Politik

Das Lebenswerk von Carl Gustav Jung hat in
der Psychologie der Gegenwart seine untilgbaren,

leuchtenden und unverkennbaren
Spuren hinterlassen. Ausgehend von Jung
haben viele Psychologen ihre Forschungen
über des Meisters eigenen Bereich hinaus
getrieben, so daß Jungs Einfluß auch keineswegs

etwa damit abgesteckt werden könnte,
was man gemeinhin seine «Schule» nennt,
zumal ja nicht die «Schüler», sondern nur
ihrerseits wiederum schöpferische
Persönlichkeiten ein solches Werk zu neuer Fruchtbarkeit

bringen.
Bemerkenswert aber ist vor allem der

Umstand, daß Jungs komplexe Psychologie
in den letzten Jahren Seitentriebe in ganz
andere wissenschaftliche Gärten aufweist.
Sozial- und Individualpsychologie sind ohnehin

nur in künstlicher Abstraktion überhaupt
trennbar, gehören tatsächlich jedoch zusammen,

besteht doch das Individuum aus man¬

nigfachen sozialen Bezügen und umgekehi*
die GeseUschaft aus Einzelnen, so daß

gemeinsame Strukturen sowohl der Seele des

Menschen als auch der sozialen Zusammenhänge

wohl anzunehmen sind. Es war Jungs

Verdienst, just diese Verflochtenheit des

Einzelnen mit dem Kollektiven aufzuweisen,

zu deuten und in ein System von Begriffen

zu fügen. Nicht umsonst sind es denn auch

jetzt die Sozialwissenschaften, die Jungs
Psychologie ergreifen. Theologen (insofern also

Sozialwissenschafter) gingen hierin voran.
Dann folgte als Vertreter der Nationalökonomie

Eugen Böhler. 1957 brachte Karl Schmid

in seinem «Versuch über die Schweizerische

Nationalität », Aufsätze und Reden, einen

revolutionären Beitrag der Geistesgeschichte,
dem er nun eine Betrachtung zur seelischen

Lage des heutigen Europa folgen ließ,
Hochmut und Angst1. Hans Mortis Urbild und

Verfassung, «eine Studie zum hintergründi-

173



gen Gehalt einer Verfassung », gibt den meines

Wissens ersten Anwendungsversuch der
Jungschen Psychologie im Staatsrecht2.

Es geht mir hier nicht darum, die
genannten Beiträge kritisch zur DarsteUung zu
bringen, sondern vielmehr um einen Hinweis

auf Wert und Grenzen der fraglos
interessanten, fruchtbaren, ja sogar faszinierenden

Aspekte einer Betrachtungsweise, die nun
auch im sozialwissenschaftlichen Räume von
Jung ausgeht. Worin besteht das spezifisch
Neue dieses Blickpunktes Soziale und
politische Probleme werden da nicht mehr nur
unter dem ausschließlich rationalen Aspekt
betrachtet, sondern vom Unbewußten her,

von den archetypischen Leitbildern her
gedeutet. Gerade das Recht, ein sich überaus

rational begreifendes und präsentierendes

System von Normen, scheint zunächst
solcher Optik zu widerstehen — aUein hinter
dem vordergründigen Recht werden doch
jene Urbilder sichtbar, ohne deren gestaltende

Kraft dieses nie geworden wäre. Man
versucht also, in eine bedeutend tiefere, unsichtbarere,

unbelegbare Schicht vorzustoßen,
weit darüber hinaus, was seit Marx gemeinhin

Ideologie genannt wird, da der Archetypus,

wie ihn Jung entwickelt hat, nicht
«Überbau» oder «Unterbau» ist, sondern
schlechthin die gestaltende Kraft selbst, die

sich nicht nur in Bildern, sondern auch im
Rationalen, beispielsweise also sogar in der
Schweizerischen Bundesverfassung, manifestiert

hat.

Hans Marti bringt solche Betrachtungsweise

in einem konzisen, in echt juristischer
Art mit vielerlei exakten Beispielen belegten,
aber auch unter großen Ideen geordneten
Rückblick auf die Verfassungsgeschichte der

Eidgenossenschaft Zur Anwendung. Ausgehend

vom Männerbund der Eidgenossen des

Jahres 1848, der ganz unter patriarchalischen
Vorzeichen steht, zur Helvetia Mater, zum
hegenden Wohlfahrtsstaat der Gegenwart
hingewendet, schildert Marti an Hand
psychologischer Kategorien die Auflösung des

Normativ-MännUchen ins MatriarchaHsche.

Die «Linke», weit mehr nun als eine poUti¬

sche Bewegung, nämUch zugleich Symbol
des MütterUchen und vordringende
Kompensation einer einseitig patriarchalischen
Rechtsordnung freier Bürger in aUen

Parteien, ist am Zug. Sie soU uns, so hofft Marti,
zur Synthese im sozialen Rechtsstaat hin
führen, einer Synthese, die nach der glänzend
und bis ins Zwangsläufige ehrlichen Analyse
nicht sehr überzeugend klingt. Als ein
Beispiel unter vielen anderen führt Marti die

Wandlung des Verfassungsgesetzgebers
hinsichtlich seiner Bewertung des

(weiblichen) Wassers an: ursprünghch nur
Abwehr, Verbauung, Schutz vor dem wilden
Bach — jetzt Schutz des Stromes vor der
Technik. Da wird freilich auch die Grenze

psychologischer Deutung sichtbar; denn
entspricht diese Wertung des Wassers nicht
einem eminent praktischen Sachverhalt,
zuerst dem Schutzbedürfnis gegenüber einem
wilden Element, nun dem Ausverkauf der
Heimat? Daß indessen im Widerstand gegen
die männlich-herrische Technik der Stern der
Großen Mutter aufgeht, ist zweifellos eine

tief richtige Interpretation.
Karl Schmids Analyse der bedrängten

Seele des Europäers geht aus von der Frage,
ob unsere Aversion gegenüber den polaren
Mächten, in deren Spannungsfeld wir uns
räumlich und poUtisch befinden, Sowjet-
Union und Amerika also, nicht dem Schema

der Projektion entspricht, wie ihn die Indi-
vidualpsychologie beschrieben hat. Im Laufe
der Untersuchung wird diese Frage
beantwortet und die unheimUch gefährhche
Dissoziation geschildert, die sich in des Europäers

Seele zwischen Verstand und Gefühl,
Rationalem und Irrationalem vollzogen hat.

Es ist unmöghch, die FüUe der Gedanken
und Visionen, die in diesem Buch mit einer
oft dichterischen Intensität zusammengedrängt

worden ist, auch nur andeutungsweise
wiederzugeben. Während der «Versuch über
die Schweizerische NationaUtät» von 1957
den Nationalcharakter unseres Landes mit
Hilfe psychologischer Kategorien erstmals

umriß, kann «Hochmut und Angst» fügHch
ein Meisterwerk genannt werden, in welchem

174



die MögUchkeiten psychologischer
Geistesgeschichte zur voUen Reife gebracht worden
sind.

Noch wäre es verfrüht, aUgemeine
Konklusionen zu formulieren. Widersprüche
etwa, wie sie unschwer aus den beiden gleichzeitig

entstandenen Schriften Schmids und
Martis herausgezogen werden könnten,
indem Schmid den eidgenössischen Nationalcharakter

von seinem Ursprung her eher dem

Archetypus der Mutter zuordnet
(Rütlischwur als hegende Gebärde über dem kleinen

Kreis), während Marti just diesen Bund,
der später zur Verfassung geworden ist, als

Männerbund charakterisiert — solche
Widersprüche steUen den Wert des gewonnenen
Neulandes keineswegs in Frage, mögen aber

zur Vorsicht Anlaß geben. Ich halte beide der

genannten Deutungen für richtig, die erste
im Verhältnis zu anderen europäischen Staaten,

die zweite in bezug auf die Verfassungsentwicklung

der Schweiz, also in den vom
Verfasser jeweilen selbst vorausgesetzten
Relationen. Diese Relationen selbst freiUch

sind, gleich Arbeitshypothesen, vorausge¬

setzt und insofern schöpferisch-wülkürUche
Wahl der Optik. Und wenn schon eine Ge-

genübersteUung Schmids und Martis
skizzenhaft versucht wird, ist auch nicht zu
übersehen, welche stiUstische und methodische

Tradition ein jeder von seiner eigenen Fakultät

her mitbrachte, so daß noch andere

Ströme in jenen breiten und fruchtbaren
Strom einmünden, der von C. G. Jung
ausgeht.

Manfred Kuhn

'Karl Schmid: Aufsätze und Reden,
Artemis Verlag, Zürich 1957; Hochmut und

Angst, Artemis Verlag, Zürich 1958. 8Hans

Marti: Urbild und Verfassung, Verlag Hans

Huber, Bern 1958. — Nach Abfassung dieser

Rezension ist ferner erschienen: Max

Imboden, Die Staatsformen (Versuch einer

psychologischen Deutung staatsrechtHcher

Dogmen), Helbing & Lichtenhahn, Basel

1959. Damit ist die staatsrechtlich-psychologische

Literatur der Schweiz um ein
weiteres Werk erweitert.

Zur Deutung Piatons in der Gegenwart

Während anderthalb Jahrtausenden war das

Piatonbild des Abendlandes durch die
Sehweise des späteren Altertums bestimmt. Phi-
lon und Plutarch, Plotin und Augustin
schufen diejenige Form des Piatonismus, der
das Mittelalter und die Renaissance

beherrschte, ja noch bis in die deutsche
Romantik hinein bei Schleiermacher seine

Wirkung übte. Dabei war teilweise in Vergessenheit

geraten, wie wenig von dem, was als

Platonisch galt, in Piatons Schriften selbst

zu finden ist. Erst das 19. Jahrhundert
begann sich ernsthaft um eine Piatonerfassung
zu bemühen, die auf dem überUeferten Werk
gegründet ist.

Aber auch die Forschung der letzten
hundert Jahre spiegelt gleichzeitig die Anhegen

ihrer eigenen Zeit. Besonders deutUch

ist das in der Piatoninterpretation der
Neukantianer, die in Piatons Ideenlehre die
wesentUchen Begriffe der Philosophie Kants
wiederzufinden glaubten. Von viel größerer
Bedeutung aber war der Versuch, Piatons

Philosophie, die bisher als statische Größe
erfaßt worden war, in den das letzte
Jahrhundert beherrschenden Entwicklungsgedanken

einzubeziehen. Der wichtige Erfolg
dieser Bemühung war die Festlegung einer

chronologischen Ordnung der Dialoge, die

ihrerseits die Grundlage für ein Erfassen der

philosophischen Entwicklung Piatons bilden
konnte. Diese Arbeit galt, ihrem Ausgangspunkt

entsprechend, vornehmhch dem

Gedanklichen, nicht dem Biographischen, das

davon abgetrennt wenig Beachtung fand.

Eine entscheidende Verschiebung der Be-

175



trachtungsweise bedeutete das 1919 erschienene

Werk über Piaton von U. v. Wilamowitz,

welches das Lehrhafte ganz zurückdrängt

und Piaton als Menschen im Leben
und Treiben seiner Zeit sehen wiU, wobei
aUerdings vom überzeitlichen Gehalt der
Platonischen Dialoge wenig mehr übrig
bleibt.

Mit neuen Voraussetzungen trat die Zeit
nach dem ersten Weltkrieg an Piaton heran.

Ihr Anliegen war eine Betrachtungsweise,
in der Leben und Werk nicht zwei getrennte
Welten sind, sondern eine innere Einheit
bilden, wobei das eine das andere zu erheUen

hat. Diese Zusammenschau war vor aUem

im Georgekreis entwickelt worden. Ohne
ihm anzugehören, ging Ernst Howald in
seinem 1925 erschienenen Buch «Piatons
Leben» ähnhche Wege. Für ihn wie für die
DarsteUer aus dem Georgekreis treten die
bisher sorgsam gehegten Einzelheiten der
Überlieferung zurück. Das in einer inneren
Schau begriffene Piatonbild findet sein
Material nicht in den Texten, es ist in erster
Linie eine Deutung, deren Ansatzpunkte
außerhalb der überlieferten Daten Hegen.
Diese Haltung hat ihre besondere Berechtigung

gerade bei Piaton, da in dem durch die

philologische Forschung als echt erwiesenen
siebenten Brief jene bedeutungsvoUen Sätze

zu finden sind, in denen Piaton sagt, daß

er seine eigentHche Lehre nie aufgeschrieben
habe noch je aufschreiben werde.

Ende der zwanziger Jahre erschien ein
Werk, das die alte und neue Betrachtungsweise

einer glücklichen Synthese zuführte.
Paul Friedländer veröftentHchte 1928 sein

Buch «Piaton» mit dem Untertitel «Eidos,
Paideia, Dialogos», dem er 1930 einen zweiten

Band «Die Platonischen Schriften»
folgen ließ. Auch Friedländer will die Einheit
zwischen Leben und Werk in einer tragenden
Mitte begreifen, ohne daß er aber dabei —
seinem Lehrer Wilamowitz verpflichtet, dem

er sein Werk gewidmet hat — die philologische

Beziehung zum Text vernachlässigt
sehen möchte. Im Suchen nach der Einheit
Hegt auch das Gemeinsame der beiden

Bände: während der erste die Übereinstimmung

von Bios und Logos heraussteUt,
erweist der Zweite die Harmonie von Inhalt
und Form am einzelnen Dialog. So ist
Friedländers «Piaton» zu einer großangelegten

Interpretation des griechischen
Philosophen geworden und hat dadurch schon bei
seinem Erscheinen eine Sonderstellung
neben der sonstigen Piatonliteratur eingenommen.

Es ist daher nicht verwunderlich, daß
das Werk nach fünfundzwanzig Jahren eine

Neuauflage erlebt, die gleichzeitig eine
weitgehende Neubearbeitung darstellt1.

«Die Platonischen Schriften» werden

jetzt in zwei Halbbänden vorgelegt, wodurch
die Handlichkeit gewonnen hat. Sonst weist
dieses Buch gegenüber früher keine wesentUchen

Veränderungen auf, wohl aber ist in
der Formulierung im einzelnen vieles neu,
so daß streckenweise fast jede Zeile einen

spürbaren Eingriff aufweist. In den
Anmerkungen, die in der Neuauflage in einen
Anhang verwiesen sind, findet sich auch eine

Auseinandersetzung mit der seit der ersten

Fassung erschienenen Literatur. Eine gesonderte

Zusammenstellung der berücksichtigten

Werke gibt gleichzeitig einen Überblick
über die heute dem Textverständnis dienenden

Publikationen.
Weitergehende Veränderungen zeigt der

erste Band. Schon der Untertitel ist neu
gefaßt und lautet jetzt «Seinswahrheit und
LebenswirkHchkeit », was — im Sinne von
Idee und Existenz — das zentrale Anliegen
des Buches herausstellen soll. Der Umfang
ist auf das Anderthalbfache angewachsen,
indem den neun Kapiteln der ersten Auflage,
die jetzt als Teil I zusammengefaßt sind, wei-

1 Paul Friedländer : Piaton, Band I, zweite,
erweiterte und verbesserte Auflage, Walter
de Gruyter, Berlin 1954, Band II, die
Platonischen Schriften, erste Periode, zweite,
erweiterte und verbesserte Auflage, Walter
de Gruyter, Beriin 1957. (Die Schriften
der zweiten Periode sollen demnächst

erscheinen.)

176



tere acht Abschnitte folgen, von denen nur
zwei als «Exkurse» schon im Anhang der
früheren Auflage stehen.

Teil I, auch er neu redigiert, versucht
Piaton aus der Sicht der traditioneUen
Problemgeschichte herauszulösen, die unter
Berufung auf Aristoteles die Platonische
Philosophie aus den Lehren der vorausgehenden
Denker erwachsen sein läßt: er habe zum
Parmenideischen Sein das Herakliteische
Werden gefügt, wobei an die Stelle des vorher

nicht näher differenzierten Seins die
Ideen getreten seien, die Piaton folgerichtig
aus den Begriffen und Definitionen entwickelt
habe, deren Entdecker Sokrates gewesen
sei. Dieser Einordnung, die der Person des

Philosophen keinen Raum läßt, stellt
Friedländer ein «zentrales Erlebnis» Piatons
gegenüber, um dessen Denken in seinen Wurzeln

aufzudecken und zu verstehen: nach
dem Selbstzeugnis des siebenten Briefes war
das Sinnen des jungen Atheners zuerst
ausschheßUch auf den Staat gerichtet gewesen ;

er erlebte aber den Zusammenbruch der
herkömmlichen Polis und im Schicksal des

Sokrates, der dem Zerfall entgegenarbeitete,
sah er die Zersetzung Athens symbolhaft vor
sich. Zusammenbruch bedeutet Unordnung,
diese wieder trägt die Ungerechtigkeit in
sich. So wurde Piaton darauf verwiesen, nach
dem Staat zu forschen, in dessen Ordnung
die Gerechtigkeit gewährleistet ist. Er suchte
den wahren Staat — und fand dabei als

eigenstes Erlebnis das Reich der Ideen, weil
sein «Seelenauge» unmittelbar sah, was
Sokrates ihn suchen gelehrt hatte. So ist dieses

Urerlebnis an Sokrates gebunden. Nicht
vergebens zeigt jener Mensch im
Höhlengleichnis der «PoUteia», dem nach der

Lösung aus den Fesseln der Aufstieg gelingt,
Züge des Sokrates. Denn wenn er wieder zu
den Gefesselten tritt und sie befreien und
hinaufführen will, läuft er Gefahr, von ihnen

getötet zu werden; Piaton aber hat sich
hinaufführen lassen und dabei das Gerechte zu
schauen vermocht. So ist für ihn die Idee
nicht aus theoretischen Interessen entstanden,

sondern aus dem Zwang, einen neuen

Staat zu formen, mag er auch später, um
seinem Erleben Ausdruck zu geben, die

Mittel der traditionellen Philosophie
verwendet haben.

Diese Gedanken sind zur Hauptsache im
Kapitel «Mitte und Umkreis» entwickelt.
Derselbe Titel könnte als Motto über dem

ganzen ersten Teil von «Seinswahrheit und
Lebenswirklichkeit» stehen. Um die Mitte
der Ideen-Intuition kreisen in den übrigen
Abschnitten die Bemühungen des Interpreten,

wobei alle ein Teilphänomen fassen, das

ohne Beziehung zum Ganzen seines tiefsten
Sinnes beraubt wäre. Dabei bleibt alles

gestalthaft an Sokrates gebunden. Das Dämonische

wird als dessen Wesenszug erkannt
und gedeutet, ebenso die Ironie, von der sein

Leben erfüUt ist. Ironie und Dämonie ist
seine Erotik, wie anderseits sein ironisches

Nichtwissen in der Dialektik gegründet sein

muß; und aus den mythenähnlichen Zügen
des Sokratischen Daseins erwächst der
Platonische Mythos als Ausdrucksform für das

Unsagbare.
Ein ganz anderes Gesicht trägt der zweite

Teil des ersten Bandes. Ihm fehlt die

Einheitlichkeit, dafür ist er fast überreich an

unerwarteten Ausblicken und geistreichen
Beziehungen. Im Kapitel «Piaton als Physiker»
geht der Verfasser vom tiefsinnigen Spiel
des «Timaios » aus, um dann den Einfluß der
Platonischen Physik auf die neuere
Naturwissenschaft nachzuzeichnen. Nicht weniger
eindrucksvoll sind Abschnitte, in denen eine

Auseinandersetzung mit moderner Platon-
literatur versucht wird. Besonders zu fesseln

vermag die Kritik an M. Heideggers Buch
«Piatons Lehre von der Wahrheit» (1949).
Die dort versuchte Deutung des Begriffs
«Aletheia » wird als unhaltbar erwiesen, weil
sie, von einer unsicheren Etymologie
ausgehend, dem Textbefund in den Schriften
Piatons widerspricht.

Gerade der zweite Teil von Band I zeigt
deutUch, daß Friedländer seit der Abfassung
der ersten Auflage in seinem Forschen um
Piaton nicht stehengeblieben ist, sondern die

Auseinandersetzungen der letzten Jahrzehnte

177



übersieht und für sein Piatonbild fruchtbar
macht. Sein Werk darf deshalb darauf zählen,
auch in der Gegenwart unter den Piaton¬

büchern an erster SteUe genannt — und
gelesen zu werden!

Ernst Gegenschatz

Plutarchs Biographien

«Daneben füUe ich meine Leselücken aus.
So habe ich die alte Daciersche französische

Übersetzung des Plutarch durchgelesen und
kann nun gar nicht begreifen, wie man, ohne
Plutarch zu kennen, habe existieren können. »

So schreibt Gottfried KeUer in einem Brief
des Jahres 1854. Ja, daß man ohne Plutarch
nicht leben könne, das war die Meinung der
Jahrhunderte von der Renaissance bis zu
Keller. Gehört er, Plutarch, auch nicht zu
den ganz großen Namen des klassischen

Altertums, und hat er gelebt und geschrieben
zu einer Zeit (vom ersten ins zweite
nachchristliche Jahrhundert), in der uns der
griechische Genius, im ganzen gesehen, nicht
mehr die überragenden Schöpfungen der
Literatur oder der darsteUenden Kunst
schenkt, so vermochte er doch mit seinem

umfangreichen schriftstellerischen Oeuvre
auf die nachantike Welt eine Wirkung auszuüben,

die dem Nachleben der ersten Geister
nicht oder nur wenig nachsteht. Und diese

Wirkung verdankt er, wie andere griechische
oder lateinische Autoren jener Epoche,
seiner historisierenden-philosophierenden-mo-
raHsierenden, kurz seiner besinnlichen Art,
mit der er im Zeichen einer zeitgemäßen
Philantropie möglichst viele Leser, viele
Menschen bewegen wiU.

Die eben gegebene Charakterisierung
gilt mit einem Mehr oder Weniger für beide

Teile der erhaltenen Werke Plutarchs, für die

popularphüosophischen Schriften (Die «

BibUothek der Alten Welt » hat in zwei Bänden
eine Auswahl herausgebracht) und für die

uns hier im besonderen interessierenden

Lebensbeschreibungen bedeutender Griechen
und Römer, von den mythischen Gestalten
Theseus und Romulus bis zu einzelnen
römischen Kaisern aus der Gegenwart des

Verfassers '. Mit diesem zweiten TeU verbindet

sich ein weiterer spezieUer Ruhm:
Plutarch, das Vorbild für die Literaturgattung
der Biographie. Griechen und Römer sind

beschrieben, sagten wir, und zwar ist in der

Regel je ein Grieche und Römer zu einem
Paar zusammengesteUt, wobei auf die beiden

Biographien auch noch eine kurze vergleichende

Würdigung der beschriebenen Figuren

folgt (z. B. Aristides und der alte Cato,
Demosthenes und Cicero). Der Grund dieses

eigenartigen Verfahrens? «Das ganze
Unternehmen stellte sich bewußt in den Dienst der

Aufgabe, um die wir auch sonst Plutarch
bemüht sehen: Griechen und Römer als die

Träger des Imperiums einander immer näher

zu bringen, sie einander immer besser kennen

zu lehren und die gegenseitige Achtung zu
erhöhen» (so führt Ziegler, der sich schon
seit langem um die Herausgabe und Deutung
der plutarchischen Werke verdient gemacht
hat, an anderer SteUe aus).

In einem Ausmaß, das nicht überschätzt

werden kann, sind unsere Kenntnisse und
VorsteUungen vom griechischen und
römischen Altertum durch die zahlreichen Schriften

Plutarchs, vor aUem durch seine Biographien,

mit ihren sehr detailUerten Dokumentationen,

zu denen auch die Anekdote
gehört, bestimmt. Die Geschichten von Solon
beim König Krösus, von Perikles und Aspasia,

von Coriolan mit seiner Mutter, von
Cäsar, der sein Glück bei sich auf dem
sturmumtobten Schiff hat, sie sind uns, ohne daß

1 Plutarch: Große Griechen und Römer.

Eingeleitet und übersetzt von Konrat Ziegler.

Bd. I—IV. Die BibUothek der Alten
Welt. Artemis-Verlag, Zürich und Stuttgart
1954—1957.

178



wir es meist wissen, in der Form vertraut, wie
sie von Plutarch geschaffen wurde. Eine
Monographie, wie das in jüngster Zeit
vielgenannte Buch von Ronald Syme «The Roman
Revolution», hat für die Jahrzehnte der
untergehenden RepubUk und der entstehenden
Monarchie nicht weniger als acht plutarchi-
sche Biographien unter ihren wesentlichen
QueUen zu nennen. Aber auch umfassende
Werke wie Jakob Burckhardts « Griechische

Kulturgeschichte » oder Mommsens « Römisches

Staatsrecht» weisen in ihren Anmerkungen

nicht selten auf Plutarch hin.
Ins Deutsche übersetzt hat man die

Biographien öfter, aber meistens nur in Auswahl
(wobei manches Mal die Form der
Doppelbiographien verloren ging) und im vorigen
und in diesem Jahrhundert gern mit Wiederholung

oder Überarbeitung der an sich ver-
dienstvoUen Verdeutschung von J. F. S.

Kaltwasser (um 1800). So ist eine neue
Übersetzung aller Biographien, die auf den
modernen griechischen Textausgaben beruht,
sehr erwünscht und wird auch den Beifall der
Wissenschaft finden, die noch keine
kommentierte Gesamtausgabe besitzt. Der
Artemis-Verlag hat das Wagnis unternommen;
vier der insgesamt vorgesehenen sechs Bände

Uegen vor; aUen BeteiUgten, vom Verlag bis

zum Übersetzer und Herausgeber Konrad

Ziegler, darf schon jetzt Dank und
Glückwunsch gesagt sein.

Ziegler, Honorarprofessor an der Universität

Göttingen, ist nicht aUeiniger Übersetzer.

Eine kleinere Zahl von Biographien
steuert Walter Wuhrmann, Lehrer an der
Kantonsschule Schaffhausen, bei. Aufden Unterschied

in der Ubersetzungsweise der beiden

BeteUigten — es geht um das Verhältnis von
Treue gegenüber dem Original einerseits und
Lesbarkeit anderseits — ist am Schluß von

Zieglers Einleitung eigens hingewiesen. Wir
empfinden diese Differenz, die der rasche

Leser übrigens gar nicht beachten wird, als

reizvoU und nicht etwa störend, zumal man
ja die Biographien einzeln auf sich wirken
läßt.

Ganz ohne erklärendes Beiwerk können
diese Biographien nicht gelesen werden. So

sind denn, für jeden Band am Schluß

zusammengefaßt, nützHche und, wie uns scheint,
ausreichende Erläuterungen zu einzelnen

SteUen gegeben, auf die vorn im Text
verwiesen wird. Mehrmals ist den jeweihgen
Erläuterungen noch ein erwünschter Hinweis

auf die historische Zuverlässigkeit,
Quellenbenutzung usw. der betreffenden

Biographie vorangesteUt; vielleicht hätten
die auf diese Weise bedachten Biographien
noch vermehrt werden können (z. B. Ca-

mülus). Für aUe Bände zusammen und damit
für Plutarch und seine Biographien im ganzen

enthält der erste Band eine dreißig Seiten

umfassende, aufschlußreiche Einleitung. Ob
sie wohl ihre Aufgabe voU zu erfüllen

vermag, nämUch ein weiteres gebildetes Publikum

an Plutarch heranzuführen? Mancher
Leser möchte hier etwa Weiteres und Näheres

über den Wert der Biographien für unser
Wissen vom Altertum sowie über die schrift-
steUerische Kunst des Verfassers wünschen,
andererseits aber jene Seiten überblättern,
auf denen mehr fachwissenschaftHche Fragen
erörtert sind, wie diejenigen nach der Reihenfolge

der Biographien in ihrer Entstehung
bei Plutarch und nach ihrer Anordnung in
den Handschriften und Ausgaben bis heute.

Und der letzte Band schHeßHch wird ein

gleichfaUs wiUkommenes Namen- und
Sachregister bringen.

Heinz Haffter

'79



Der Mensch und das Schöpferische

Zum Eranos-Jahrbuch I9fé

Die Eranos-GeseUschaft widmete ihre 25.

Tagung dem Problem des Schöpferischen.
Die 11 Vorträge legt wie bisher der Rhein-

Verlag als Jahrbuch vor.
In einem auch dem Gehalt nach zentralen

Vortrag berichtet Ernst Benz über die Lehre

von Joachim von Fiore. Der gelehrte Abt
{\ 1202) schuf eine Art visionäre Theologie,
gestützt auf die Dreieinigkeitslehre. Sie

vereinigt das Alte und das Neue Testament mittels

einer über diese hinausweisende
Synthese. Während das Alttestament eine in sich

abgeschlossene Zeit, die des Vaters (des

Gesetzes) darstellt, eröffnet das neue die Zeit
des Sohnes (der Gnade), die in eine dritte
Zeitperiode überführt. Diese steht unter der
Vorherrschaft des Heiligen Geistes (der
Liebe). — Die Lehre, auch von Dante
hochgeschätzt, setzt voraus, daß die Schöpfung
mit dem Erschaffen des ersten Menschenpaares

nicht abgeschlossen wurde. Den
Schöpfungsplan teilt jeweils die Offenbarung
mit. Die Verschiedenheiten in der Art der

Offenbarung bedingen die Unterschiede der

Weltperioden. Sie prägen ihrem Wesen

entsprechend auch das menschliche Leben. Der
Vater offenbart sich durch Propheten, der
Sohn durch Fleischwerdung, der Heilige
Geist durch Erleuchtung des in Askese und
Gebet vorbereiteten Einzelnen. Es wäre auch

eine vierte Weltperiode im Sinne Joachims
denkbar, charakterisiert etwa durch die im
neuen Maria-Dogma erstmalig angedeutete

Gottwerdung des Weiblichen.
Gershon Scholem unterstreicht in seiner

Kabbala-Auslegung, wie wenig selbstverständlich

der Gedanke einer Schöpfung aus

dem Nichts sei. Gottes Sich-Ergießen ist die
Welt. Diese ist zugleich sein entfremdetes

Ich, das er im Weltgeschehen nicht nur
ausströmt, sondern gleichzeitig in sich zurücknimmt

und sich so erfährt. Scholem nennt
dies « Selbstverschränkung Gottes».
Erstaunlich nah verwandt ist diese Kabbala-

Spekulation zur neuplatonischen und zur
gnostischen Philosophie, die zuletzt in
ScheUings These von Ungtund in Gott eine

Kulmination erfuhren.
Die menschliche Schöpfung aber fordert

Selbstaufgabe. So faßt Mircea Eliade seine

Auslegung von Balladen aus Siebenbürgen
zusammen. Die Burgmauer zu errichten
gelingt den Steinmetzen erst, wenn sie sie mit
dem ihnen Teuersten : dem Blut der eigenen
Frau vermörteln. — Über Erich Neumanns

und Herbert Reads Ausführungen über das

Dichten ließe sich Schelers Formulierung als

Motto stellen : der Künstler ist die Mutter des

Kunstwerkes, dessen Vater jedoch bleibt
verborgen und teilt sich nur in der Inspiration

mit.
Wir greifen noch Adolf Portmanns Vortrag

heraus : der Biologe legt ein Kapitel der

von ihm ins Leben gerufenen Phanerologie,

d. h. der Erscheinungslehre des Lebendigen
vor. Üblicherweise als «Zufall» gedeutete
Merkmale wie Färbung und Musterung
versteht Portmann als Selbstdarstellung, die

wesentlich zur Weltbeziehung des Lebendigen

gehört, nicht anders als Selbsterhaltung.
Die Wendung von der kausalen

Naturbetrachtung zu einer teleologisch interpretierbaren

zeichnet sich damit klar ab, und das

ganzheitliche Weltverständnis erscheint auch

von der Biologie her als vorbereitet.
AUe Vortragenden haben an C. G. Jungs

Ideenwelt Anteil. Sie wenden Jungs
Gedankengut und Terminologie an, sie steUen

aber seine Psychologie nicht dar. Das muß

man wissen. Besonders dann, wenn Vorträge
den Anschein haben, als ob Jungs Psychologie

zugleich eine Weltanschauung darböte.
Sie entwirft jedoch nur eine Methode, mit
deren Hilfe Zusammenhänge der Wirklichkeit

— freüich auch der religiösen Wirklichkeit

— heraussondiert werden können. Sie

beantwortet aber keine einzige Sinnfrage:
Psychologie ersetzt die Offenbarung nicht,

180



sie hilft höchstens deren Verständnis zu
erweitern.

Das Eranos-Jahrbuch trägt als Ganzheit
gnostische Züge. Gnosis bemüht sich um
reHgiöse Erkenntnis, mit der Betonung auf
Erkennen. Erkennen soU aber Heilung und
Erlösung gewähren. Faßt man die Beiträge
als gnostische Lehrmeinungen auf, so ver-
fäUt man mit Leichtigkeit Spekulationen, die
das religiöse Erleben unterbinden. Liest man

sie jedoch als offene Fragen, so erscheinen sie

als Wegweiser, die ein fruchtbares Vertiefen
in metaphysische Probleme ermöglichen.
Dann verdeuthcht sich auch als wesentUch-

ster Ertrag des Jahrbuches die Erkenntnis,
daß eine jeweihge Antwort nur von der

anderen, nichtmenschlichen Seite her zuteil
werden kann.

Alexander Gosztonyi

«Man meint immer», sagte Goethe lachend, «man müsse alt werden

um gescheit zu sein; im Grunde aber hat man bei zunehmenden Jahren

Zu thun, sich so klug zu erhalten, als man gewesen ist. Der Mensch

wird in seinen verschiedenen Lebensstufen wohl ein anderer, aber er kann

nicht sagen, daß er ein besserer werde, und er kann in gewissen Dingen

so gut in seinem zwanzigsten Jahre recht haben als in seinem sechzigsten.

Man sieht freilich die Welt anders in der Ebene, anders auf den

Höhen des Vorgebirgs, und anders auf den Gletschern des Urgebirgs.

Man sieht auf dem einen Standpunkt ein Stück Welt mehr als auf dem

andern; aber das ist auch alles, und man kann nicht sagen, daß man auf

dem einen mehr recht hätte als auf dem andern. Wenn daher ein Schriftsteller

aus verschiedenen Stufen seines Lebens Denkmale zurückläßt,

so kommt es vorzüglich darauf an, daß er ein angeborenes Fundament

und Wohlwollen besitze, daß er aufjeder Stufe rein gesehen und

empfunden, und daß er ohne Nebenzwecke gerade und treu gesagt habe, wie

er gedacht. Dann wird sein Geschriebenes, wenn es auf der Stufe recht

' war, wo es entstanden, auch ferner recht bleiben, der Autor mag sich

auch später entwickeln und verändern wie er wolle. »

Eckermann: Gespräche mit Goethe 17. Februar 18fi

181


	Bücher

