
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 39 (1959-1960)

Heft: 1

Buchbesprechung: Bücher-Rundschau

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BÜCHER

Schriften zur Geschichte der Vereinigten Staaten von Amerika

In immer größerer Zahl werden amerikanische

Lehrbücher und Taschenbücher, die
sich in den USA einer großen Verbreitung
erfreuen, auch einem deutschsprachigen
Leserkreis in Übersetzung vorgelegt und
ergänzen die Werke europäischer Amerikanisten

in glücklicher Weise. Es ist eine Gattung
Schrifttum, die wir kaum kennen, geschaffen
für die Bedürfnisse der heranwachsenden

CoUege-Jugend. Ihr Merkmal ist einerseits

«facts», erträglich gemacht durch eine gute
Disposition des Stoffes, anderseits eine leicht
faßliche Auslegung. Neuerdings wagen es

die bedeutenden SchriftsteUer unter den
Gelehrten, ihre Werke als Pocket-Books
umzuarbeiten und gelangen damit an einen noch

größeren Leserkreis.
Unter den zahlreichen Gesamtdarstellungen

der amerikanischen Wirtschaftsgeschichte
hat sich das Lehrbuch von H. U. Faulkner,

das 1924 in erster Auflage erschien und 1954
die 7. Auflage erlebte, die offenbar der hier

angezeigten deutschen Übertragung zugrunde

hegt, immer einer besonderen Vorliebe in
Europa erfreut. Der Verfasser hat 1931 und

1943 den Text überarbeitet und außerdem

mit jeder Auflage seine Ausführungen auf
den Stand der Gegenwartsentwicklung
gebracht1.

Die BeUebtheit von Faulkners Text rührt
wohl daher, daß es der Verfasser versteht,
die Landes-, Staats- und Wirtschaftsgeschichte

zusammenzufassen, das heißt die

pobtischen, ökonomischen und sozialen
Probleme gesamthaft zur DarsteUung zu bringen
und sich in einer leicht verständUchen Spra¬

che zu äußern. Erfreulich ist auch die Beigabe

graphischer statistischer DarsteUungen und
anderer Skizzen.

Das Werk, im Umfang von 800 Seiten,
kann auch als Handbuch und Nachschlagewerk

verwendet werden, da es eine
ausgewählte Bibhographie enthält und dank eines

guten Sach- und Personenregisters eine

rasche Orientierung ermöglicht.
Der Übersetzung der amerikanischen

Geschichte aus der Feder der Historiker Ne-
vins und Commager, die beide an der
Columbia-Universität New York tätig sind, liegt
die Edition der «Pocket History of the

United States» zugrunde2. (Warum keine

Angabe des Pubükationsjahres weder des

Originals noch der Übersetzung? — Wir
vermuten für das Original das Jahr 1955

oder 1956.)

Die leicht lesbare und von hervorragenden

Forschern verfaßte DarsteUung der

Entwicklung Amerikas von der Kolonialzeit bis

zur Gegenwart ist dank ihrer guten Gliederung,

der einfachen, aber prägnanten Sprache

(in guter Übersetzung) und einer auch

die übernationalen Aspekte einbeziehenden

Auffassung der amerikanischen Geschichte,
die zugleich sachlich, lebendig und ansprechend

ist, eine sehr empfehlenswerte Lektüre.

Einen anderen Charakter als diese Bücher
hat die Streitschrift «Tradition der amerikanischen

Außenpobtik» von Frank Tannenbaum,

die den amerikanischen Originaltitel

1 Harold U. Faulkner: Geschichte der
amerikanischen Wirtschaft. Econ-Verlag,
Düsseldorf 1957.

s Allan Nevins und Henry Steele

Commager: Kurze Geschichte der Vereinigten
Staaten. Sammlung Wissen und Leben, 4.
Rheinische Verlags-Anstalt, Wiesbaden (o.

D.).

73



nicht ganz richtig wiedergibt; denn das

Anhegen des Verfassers ist es, eine Lanze für
«die amerikanische Tradition in der
Außenpolitik» zu brechen3. Und diese Tradition
ist, so meint der Verfasser, eine «humane
und friedliche Tradition », die heute bedroht
ist durch die Verfechter der «Doktrin der

Machtpolitik», die sich als «Realpolitiker»
aufspielen. Die Schrift Tannenbaums ist
einzureihen in die große Serie von Werken zum
Problem der amerikanischen Weltmachtstellung

und der Aufgaben und Ziele der
amerikanischen Außenpolitik. Namentüch visiert
werden die Arbeiten von Hans J. Morgen-
thau und von George F. Kennan, den

«Hauptverfechtern der Lehre von der
Realpolitik». Worum es geht? «Die eine Seite

hält es für nötig, ja unvermeidlich, die
Beziehungen zwischen den Völkern auf dem

Grundsatz des Mächtegleichgewichtes
beruhen zu lassen. Die andere Seite glaubt,
daß es.. erstrebenswert ist, die internationalen

Beziehungen auf der Basis des

gleichberechtigten Staates zu organisieren. Ihre
Schlußfolgerungen und ihre Gesetze
entnimmt die eine Denkrichtung dem modernen

System der Nationalstaaten Europas, die
andere hingegen den Erfahrungen, welche
die USA mit dem System des Föderalismus

gemacht haben... und der Geschichte des

ältesten Bundesstaates, der Schweiz»

(Einleitung, S. 12).

Das Buch hat seine Bedeutung als

repräsentative Äußerung einer Gruppe amerikanischer

Bürger, die den irrigen Glauben
haben, es gebe eine amerikanische Außenpolitik,

die sich von jener anderer Staaten
grundsätzlich unterscheide. Zugegeben, daß die
Aufgaben der Außenpolitik nach Zeit, Ort,
innerer staatlicher Struktur, sozialen und

3 Frank Tannenbaum: Tradition der
amerikanischen Außenpobtik. Übertragung ins
Deutsche von Alex. Hartwich. Originalausgabe:

«The American Tradition in Foreign
Pohcy» (1955). —Amalthea-Verlag, Zürich-
Leipzig-Wien 1957.

wirtschaftlichen Verhältnissen verschieden
sind und die USA das Glück hatten, unbe-

heüigt von (schwachen) Nachbarn und wenig

behelUgt durch die europäischen
Großmächte (die sich anderen Jagdgründen
zuwendeten) in der «Abseitigkeit » ihren
ursprünglich kleinen Staat zu einem föderativen

Großstaat im 19. Jahrhundert
auszubauen; heute aber stehen sie «mitten in der
Welt », und die Aufgaben, die sie zu bewältigen

haben, sind durchaus jene einer Groß-
und Weltmacht. Es ist verfehlt, den « Grundsatz

des Mächtegleichgewichtes» dem Prinzip

der gleichberechtigten Staaten und des

Föderalismus als ein Entgegengesetztes ge-
genüberzusteUen. AUe Politik ist Machtpolitik

ihrem Wesen nach. Das Problem, das sich

stellt, ist — in den Worten von O. H. von
der Gablentz («Neue Politische Literatur»,
3. Jahrgang, Februar 1958, S. 125): «wie
kann in der PoUtik die Macht... zur öffentlichen

Funktion, zum Werkzeug der Gestaltung

und des Rechtes gemacht werden?»

Föderierung ist ein Prinzip zur Gestaltung
politischer Machtverhältnisse, aber es hebt
die Tatsache nicht auf, daß es verschieden
starke Staaten (Mächte) gibt und es eine der

Kunstregeln der Diplomatie aller Zeiten
gewesen ist, ein Mächtegleichgewicht
herbeizuführen, wenn man einen dauernden Krieg
zwischen den Staaten vermeiden wiU. T.
verschreibt sich einer isolationistischen und
nationalistisch-amerikanischen Betrachtungsweise,

wenn er das nicht sieht und nicht
begreift, daß der löbliche Aufbau eines

amerikanischen Bundesstaates dem Umstand viel
verdankt, daß im 19. Jahrhundert das

«Mächtegleichgewicht » zu Amerikas Gunsten
spielte. Als Schweizer haben wir gar nichts

dagegen einzuwenden und freuen uns, wenn
Männer, erfüllt vom Idealismus des Verfassers,

mit dem Selbstbestimmungsrecht auch
der kleinen Völker, vom Eiffelturm heutiger
amerikanischer Macht aus gesehen, ein
Einsehen haben; aber mit unserer Erfahrung
eines von ehemaligen Großmächten umgebenen

Kleinstaates wissen wir, daß der Welt
mit einer Idealkonzeption der AußenpoUtik

74



der USA wenig geholfen ist, im Gegenteil
eher Schaden gestiftet werden könnte.

Das Buch Tannenbaums kann als

Illustration eines der Stützpfeiler amerikanischer
Pohtik empfohlen werden; denn das Thema
des föderalistischen Prinzips wird im ganzen
Umfang der Geschichte der USA von der

Staatsgründung bis zur Gegenwart durchgeführt.

Im Anschluß an Tannenbaums Studie
können wir erfreulicherweise hinweisen auf
das in der vom Historischen Seminar der
Universität Bern (Professor Werner Näf)
herausgegebenen Reihe der «Quellen zur
Neueren Geschichte » von Herbert Strauß
bearbeitete Heft: Botschaften der Präsidenten
der Vereinigten Staaten von Amerika zur
Außenpolitik, 1793—19474. Es handelt sich

um die bisher größte Textsammlung in dieser

Reihe, die durch Publikation von Quellen
zum neueren Verfassungs-, Kirchen- und
Völkerrecht in handlichem Kleinformat dem

Historiker ein unentbehrliches Hilfsmittel
an die Hand gibt. Das 6. Heft der Sammlung
war der verfassungsrechtlichen Grundlegung
der USA gewidmet (Der Aufbau der Ver-

4 Nrn. 22—24. Verlag Herbert Lang &
Cie., Bern 1957.

einigten Staaten von Amerika). Das neue

Heft gibt in kluger Auswahl (mit sorgfältigen

Quellennachweisen und ergänzenden

Literaturangaben) 33 Kundgebungen
amerikanischer Präsidenten wieder, die sich auf
die Hauptanliegen der amerikanischen

Außenpolitik bis an die Schwelle des Heute
beziehen: auf die Probleme der Neutralität, des

«Isolationismus » (der eigentlich ein Separatismus

ist), der Monroedoktrin und den

Wandel ihrer Interpretation, die Expansion
über See und die Interventionen in den beiden

Weltkriegen.
Wir möchten, wenn es gestattet ist, dem

Wunsche Ausdruck geben, daß bei späterer

Gelegenheit vieUeicht einmal ein Heft der

Einflußnahme Amerikas auf die Welt gewidmet

wäre, mit besonderer Betonung des

Übergangs von der Politik der Bündnislosig-
keit zur Nachkriegspolitik der Regionalpakte,

von der Ablehnung des Völkerbundes

zur Mitbeteiligung an der UNO, von der
wirtschaftlichen Schuldnerstellung zur
Stellung eines Hauptgläubigers und Initianten
unilateraler und multilateraler Wirtschaftsförderung

— sozusagen ein Quellenbeitrag

zur Geschichte der NATO.

Max Silberschmidt

Eine Schicksalsgemeinschaft auf Leben und Tod

Europas Verhältnis zu den Vereinigten Staaten

hat sich seit den beiden Weltkriegen von
Grund auf gewandelt. Amerika ist nicht
mehr nur die in respektvoller Distanz
verharrende europäische Tochternation, deren

politische Einrichtungen lange von den
verhinderten Demokraten in der Alten Welt als

unerreichtes Vorbild bewundert und deren

Bemühungen um eine eigenständige Kultur
wohlwollend belächelt wurden. Durch die

Machtverlagerungen im weltpolitischen
Kraftfeld ist aus der ehemals lockeren, vorab
durch wirtschaftliche Interessen und
ungezählte persönliche Bande geprägten Beziehung

zwischen den beiden Kontinenten eine

Schicksalsgemeinschaft auf Leben und Tod
geworden. Die geschichtliche Entwicklung
hat aus dem Traumland der Europamüden
die erste europäische Schutzmacht werden

lassen, ohne deren Atomschild der Eiserne

Vorhang schon längst an der Atlantikküste
niedergegangen wäre.

Damit hat das Amerikabild der europäischen

Öffentlichkeit plötzlich eine ganz
neue Bedeutung gewonnen. Es ist zu einem

Politikum ersten Ranges geworden. Und dieser

Umstand wiederum trägt keineswegs zu
seiner objektiven Klärung bei. Da wird es

als wichtiges Ferment der Atlantischen
Gemeinschaft aus didaktischen Gründen ent-

75



schieden ins Positive gewendet; und dort
erscheint es, durch antiamerikanische Ressentiments

bis zur Unkenntlichkeit verzerrt, als

Vehikel eines wiedererstandenen hypertro-
phierenden Nationalismus. Beides jedoch
können wir uns im Grunde in der gegenwärtigen

Lage nicht mehr leisten. Unser
Geschick ist mit jenem der USA unlöslich
verbunden. In der zweigeteilten Welt darf sich
der freie Westen keine weiteren Teilungen
erlauben. Darum ist es verantwortungslos,
die in vergangenen Krisen mühsam begründete

und erhärtete gemeinschaftliche Basis

zum Tummelplatz affektgeladener
Geistesakrobatik zu machen und sie so fahrlässig zu
untergraben. Darum ist es aber auch falsch,
sie mit künstlichem Optimismus zu
übertünchen und auf diese Weise tragfähiger
erscheinen zu lassen, als sie es in Wirklichkeit
ist. Was not tut, ist ehrliches Bemühen um
gegenseitiges Verständnis. Und diese Grundlage

des Vertrauens läßt sich, wenn sie dauerhaft

sein soll, nur durch solide Sachhchkeit
erarbeiten.

Doch das ist leichter gesagt als getan. Es

geht nicht aUein darum, Vorurteile
abzubauen und jener fatalen ÜberhebUchkeit vorab

der europäischen Intellektuellen zu begegnen,

die mit den neuen Machtverhältnissen

geistig nicht fertig zu werden scheinen und
das demütigende Gefühl der politisch-
müitärischen Abhängigkeit vom « geschichts-
losen Amerika » durch eine demonstrativ zur
Schau getragene, wenn auch immer zweifelhafter

werdende kultureUe Überlegenheit zu

kompensieren suchen. Die europäische
Amerikakunde sieht sich auch großen objektiven

Schwierigkeiten gegenübergesteUt. Die
USA sind ein Staat von kontinentalem
Ausmaß, dessen Vielfalt derjenigen der Alten
Welt kaum nachsteht. Amerika bietet sich
dem reisenden Europäer zu seiner ständigen
Verwunderung immer wieder anders dar, als

es gemäß den landläufigen KUscheevorstel-

lungen sein müßte. Und dieses verwirrende
BUd wird noch kompliziert durch die Eigenart

der amerikanischen Selbstkritik, die von
kompromißloser Offenheit und bemerkens¬

werter Schärfe ist. Das mag mit dem weithin
ungeklärten sozialen Standort der InteUektueUen,

aber auch mit der Integrierung
ungezählter politischer Flüchtlinge ins amerikanische

Geistesleben zusammenhängen. Denn
es gehört zum Wesen der Emigrantenliteratur

überhaupt, daß sie in der Beurteilung des

jeweiUgen Asyüandes selten das richtige Maß
findet.

Unter diesen Umständen kann es nicht
überraschen, daß in der Flut schriftsteUeri-
scher Zeugnisse über die Vereinigten Staaten

verhältnismäßig wenige Werke das Prädikat
« instruktiv und zuverlässig » verdienen. Die
einen bleiben im konventionellen Schema

der geistreich sein wollenden Plattheiten

stecken, die andern verlieren sich im Dik-
kicht unverarbeiteter Einzeleindrücke. —
Helmut Schoecks Amerikabuch weiß sich von
beiden Klippen fernzuhalten1. Dem Verfasser,

der als Soziologieprofessor an der Emory
University wirkt und seit 1950 in den USA
lebt, stand ein außerordentlich umfangreiches,

systematisch gesichtetes Material zur
Verfügung, das er dem Leser indessen

keineswegs mit der fatalen Gebärde des

überlegenen Amerikakenners darbietet. Schoeck

weicht zwar nie in die Unverbindhchkeit aus,
sondern interpretiert wertend von einem klar
umrissenen geistigen und politischen Standort

her. Aber er drängt seine Ansichten nicht
auf, sondern stellt sie zur Diskussion. So ist
ein Werk entstanden, das in manchen Teilen
provozierend, immer aber interessant und
anregend wirkt.

Es will «ausgewählte Eigenarten und
Probleme des amerikanischen Lebens vom
Alltag bis zur AußenpoUtik» in ihrer
funktionalen Bedeutung darstellen und analysieren,

wobei Schoeck nicht in den weitverbreiteten

Fehler verfallt, europäische Maßstäbe
unbesehen auf die Verhältnisse Amerikas zu
übertragen, sondern diese aus sich selbst zu
verstehen sucht. So wird er dem Phänomen

1 Helmut Schoeck: USA, Motive und
Strukturen. Deutsche Verlags-Anstalt, Stuttgart

1958.

76



der Massenkultur in erstaunlicher Weise
gerecht und kommt zum Ergebnis, «daß die
amerikanische GeseUschaft eine der
aufgeschlossensten, freundlichsten, gutwüligsten,
brüderlichsten, hüfsbereitesten und neidlosesten

GeseUschaften ist, die es in der
Geschichte der Mühonenbevölkerungen bisher

gegeben hat». Dabei weiß er überzeugend
darzulegen, daß viele der angeprangerten
Amerikanismen allgemeine Erscheinungen
des Industriezeitalters überhaupt verkörpern,

die in den USA deshalb am sichtbarsten

werden, weil dort das Substrat älterer
Kulturen fehlt und die Technisierung am weitesten

fortgeschritten ist. «Eine ganze Reihe

unserer Beobachtungen und soziologischen
Einsichten über die USA werden in einigen
Jahren auch für Westdeutschland gelten.
Manche von ihnen tun es schon heute. »

Zu den verhängnisvollsten Erscheinungen

in dieser Hinsicht zählt der Autor das,

was man «die Hypertrophie oder Pathologie
der Demokratie nennen könnte » : den EgaU¬

tarismus. Die eindringliche Auseinandersetzung

mit diesem Phänomen ist denn auch ein

Hauptanhegen des Buches. Schoeck kann dabei

auf ein reichhaltiges, wenn auch keineswegs

erfreuliches Material zurückgreifen.
Verschiedene der angeführten Symptome
und Auswüchse müßten angesichts der welt-

poütischen Führerrolle Amerikas in der
freien Welt als wahrhaft beängstigend
gewertet werden, wenn dieses erstaunliche

Land nicht immer wieder Zeugnis von einer

ursprünglichen Vitalität und ungebrochenen
Kraft zu steter Erneuerung ablegen würde.
So aber kann Schoeck seine fesselnde

DarsteUung trotz allem optimistisch ausküngen
lassen, im Vertrauen auf den Genius eines

Volkes, das im Verlauf seiner verhältnismäßig

kurzen Geschichte zur Verwirklichung

und Erhaltung der demokratischen

Ideale immer wieder entscheidendes

beigetragen hat.

Richard Reich

Metakritik der Philosophie

Die pausenlose Pubbkation von Büchern, die

in der Rubrik «Philosophie» verzeichnet

werden, erweckt nur zu rasch den Anschein,
als ob die Auflösung der geistigen Problematik

mühelos vor sich ginge. Ermißt man
sie jedoch an ihrem Denkgehalt, so wirkt die
Überfülle entmutigend. Denn Interpretation
und Variation von Philosophemen, die
andernorts bereits und schlagkräftiger
formuliert wurden, besonders aber die immer
häufigere Negation der bisherigen Philosophie

schlechthin zerbröckeln oder verschütten

den Weg zur Übersicht. Die Sichtung der

vorliegenden Situation könnte jedoch nur
die Synthese der mannigfachen Einzelaspekte
gewährleisten. Sie fehlt.

Die Entfaltung philosophischer Probleme

stagniert indessen keineswegs. Bezeichnenderweise

für ihre Lage, vollzieht diese nicht
die Phüosophie, sondern vornehmlich die

Psychologie. Nicht nur, daß sie für die
Philosophie entscheidende Erkenntnisse zeitigt,

sie ist sogar im Begriff, von ihr einen zentralen

Problembereich — den des Bewußtseins

— vöUig abzusondern. Dies vor aUem

durch die radikale Korrektur der experimen-
teUen Psychologie, die die Gestaltpsychologie

durchführte.
Die Gestaltpsychologie weist die Dominanz

von Gestaltprinzipien in sämtUchen

psychischen Funktionen nach und beschränkt
die Bedeutung assoziativer Bildungen für
den Erkenntnisprozeß. Daß die Gestaltpsychologie

bereits einen ersten Abschluß erfahren

hat, zeigen die beiden Werke Wolfgang

Metzgers. Im ersten entwickelt Metzger vi-
sueüe Gestaltgesetze aus der FüUe von
Experiment und Beobachtung, um selbst die

Theorie des Tiefsehens einer Revision zu
unterwerfen1. Im zweiten, dessen dreißigseitige,

leider zu unübersichtlich gedruckte
Bibliographie den Umfang gestaltpsychologischer

Forschung erkennen läßt, systematisiert

er Prinzipien, Voraussetzungen und

77



Konsequenzen der experimentellen Psychologie

auf Grund ihrer neuen Ergebnisse8.
Die Gestaltprinzipien gewinnt die

Gestaltpsychologie aUerdings nicht experimentell.

Sie geht phänomenologisch, also die

Erscheinungen beschreibend, vor. Die
Blickrichtung entscheidet dabei von vornherein
über die Erscheinungsweise des Beobachteten.

Darum spricht auch Metzger im Untertitel

von der « Entwicklung der Grundannahmen».

Beim Durchmustern der psychischen
Funktionen unter der Perspektive der
Gestaltprinzipien gelingt ihm auch die Beschreibung

von Phänomenen, die die Assoziationspsychologie

überhaupt nicht in den Bbck
bekam. Zur Basis dient folgende Wirklichkeitslehre:

Wirklichkeit gilt im fünffachen Sinn.

Die gemeinhin als objektiv angenommene
Wirklichkeit tritt in der physikalisch-geometrischen

Messung hervor. Sie liegt jenseits
der Erlebnismöglichkeit. Ihr Gegenpol ist
die anschauliche. Diese, und nur diese ist
erlebbar. Doch keine ist Ursache der anderen.
Sie steUen vielmehr die zwei Seiten derselben
Welt dar, welche einmal ausschließlich durch
Messung zugänglich und in der physikalischen

Theorie modellierbar ist, andermal
dem Subjekt unmittelbar als Anschauungswelt

vorhegt. Wie der Lichtstrahl, je nach

Experiment, sich als Welle oder als

Korpuskularbewegung äußert, tritt auch die Welt
dem Menschen dementsprechend entgegen,
ob er sie mit Instrumenten erforscht oder sie

schlicht anschaut. Als Wirklichkeiten gelten
ferner das Angetroffene, im Gegensatz zum
bloß Vergegenwärtigten, die Privation und,
in Abgrenzung gegen den Schein (Halluzination

etc.), das Anschauliche. Den Vorstellungen

spricht Metzger keinen
Wirklichkeitscharakter zu, sehr zu Unrecht, denn
auch das Vorgestellte ist auf eine unverwechselbar

spezifische Weise. Metzger selbst

führt doch strenge Gesetzlichkeit für die
Phantasie an : eine künftige Ästhetik wird sie

berücksichtigen müssen. Auch das Problem
der Seinsweise vom Gedachten stellt sich

ihm nicht: Metzger bezieht alle
Wirklichkeitsarten direkt oder indirekt auf die Wahr¬

nehmung. Seine Unterscheidungen
beantworten somit ausnahmslos jene Frage nach

Wirklichkeit, die die Sinnespsychologie
stellt.

Die Wirklichkeitslehre ermöglicht eine

Theorie der Realität. Sie lautet: die Welt
weist nicht die übliche vertikale Zweiteilung
in Subjekt und Objekt auf, wobei das Objekt
als außergeistige ReaUtät dem Subjekt durch

physiologische Funktionen und nur insofern

zugänglich wäre, sondern einen Doppelaspekt:

als Anschauungswelt, bzw. als

physikalische Welt. Dem Bewußtsein ist
aUein die Anschauungswelt, in der auch

Psyche und Ich eingebettet liegen, offenbar.

Die physikalische Welt umfaßt sowohl den

Leib mit den biologisch-physiologischen
Funktionen, wie auch die durch Messung

registrierbare Wirklichkeit. Veränderung in
der einen Welt verursacht Spannung in der
anderen. Das Beheben von Spannung in der

Anschauungswelt äußert sich als Wahrnehmung,

die in der physikaüschen als Lage-,
Bewegungs- oder Intensitätsänderung, die

sich wiederum durch Spannungserzeugung
in der Außenwelt kundtut. Der Kreislauf der

Veränderung ist — Weizsäckers Gestaltkreis
ähnlich — einsinnig. Bleibt auch das

Ineinandergreifen der beiden horizontalen Sphären

im Vielen erklärungsbedürftig, erweist
die Auflösung einer Reihe von
Wahrnehmungsproblemen Metzgers geistreiche Theorie

nicht nur als berechtigt, sondern auch als

eminent fruchtbar. Sie unterstreicht die

Notwendigkeit, die Anschauung in den Mittelpunkt

der Wirklichkeitsanalyse zu steUen und
die gewohnte Identifikation anschaulicher

Dingwelt und physikalischer Welt als unhaltbar

aufzugeben.
Das Bewußtsein begrenzen zwei Sphären:

nach unten die Anschauungswelt, nach

oben das Unbewußte. Sie sind zugleich die

Quellen, aus denen es seine Inhalte schöpft,
nämlich durch Wahrnehmung einerseits,

durch Realisierung psychischer
Funktionen andererseits. Anschauungswelt und
Unbewußtes verhalten sich wie zwei Pole,

in deren Spannungsfeld das Ich pulsiert. Die

78



Verästelung des Ichs zum Unbewußten hin
gestaltet sich äußerst komphziert, an ihrer
Sichtung arbeitet die Tiefenpsychologie seit
Freud rastlos. Die Integration der vielschichtigen

Forschung legt nun Szondi in seiner

zweibändigen Triebpathologie vor3. Der zweite
Band gut eigens für die Ichanalyse.

Die Selektion der einzelnen Ichfunktionen

und damit die Ortung der Störungsherde
gelingt Szondi auf Grund seiner bekannten
Testmethode mit chirurgischer Präzision. Zu
den zentralsten der Ichfunktionen zählt der

Drang zur Partizipation und zur Integration,
die die Domestizierung der unbewußten
Kräfte, nämlich von Trieb, Erbanlage und
Archetypus ermöglichen, aber auch zur
Bewältigung der mächtigsten aUer Schranken:
der außerpsychischen Realität nötigen. Nicht
bloß Lebensbedürfnisse, im hohen Maße

auch das Teilhaben- und Sichversöhnen-
WoUen an und mit dem Einschränkenden
fordern dem Menschen Integrationsleistungen

ab. Die Einverleibung der Außenwelt
kann sich auf drei Arten vollziehen: i. als

Verfügbarmachung des Gegenständlichen,
d. h. als Wissenschaft; 2. als Ignorieren der
ReaUtät und Ersetzung derselben durch
Eigenprojektionen, nämlich im Wahn; 3. als

systematischer Abbau der Bedeutung realer

Bezüge mit parallelem Ausbau einer Theorie.
Letzteres erörtert Szondi anhand von Hus-
serls Ausklammerungsthese. Um das Wesen

von Grund auf und unbeeinflußt sichten und
beschreiben zu können, schaltet Husserl das

bis dahin von Philosophie und Wissenschaften

bereitgestellte Wissen aus. Die Versenkung

ins Wesenhafte als Wesensschau soU

nach Husserl die Durchleuchtung
wissenschaftlichen Vorwissens und damit die Neu-

fundierung der Wissenschaften überhaupt
ermöglichen. Szondi rückt diese rein methodische

Haltung durch Gleichsetzung des
Verzichtes auf Vorwissen mit dem Ignorieren
von Realität in die Nähe der Wahnbildung.
Dabei übersieht er folgendes: jede Wissenschaft,

so auch die Psychologie, betrachtet
die Anschauungswelt als gegeben. Sie steUt

Zusammenhänge dar, ohne je nach Sinn des

Gegebenseins zu fragen und freilich fragen

zu müssen. Die Philosophie hingegen stellt
das selbst durch Wissenschaft Verbürgte in

Frage, indem sie danach, was die Realität zu

Realität macht, vor allem und ohne Unterlaß

fragt. Sie negiert die Realität nicht, um einer

Theorie Platz einzuräumen, sondern, indem
sie die Realität im Denken durchdringt,
fundiert sie erst ihren Sinn. Darum liegt auch

echtes Denken jenseits der Willkürlichkeit
und wurzelt — wie Szondi richtig bemerkt —
im Überrationalen.

Szondis Werk ist grundlegend in
mehrfacher Hinsicht. Es erweist die Gegensätze

zwischen den tiefenpsychologischen Schulen

als vermeintliche und demonstriert vor, wie

jeder FaU je nach Befund verdrängungs-,
Schicksal- oder kollektivpsychologisch
behandelt, bzw. dreischichtig ausgelegt werden

muß. Die Synthese der Gegensätze erstreckt

sich über Natur- und Geisteswissenschaft:

als Objektivierung von Ichfunktionen sind

die Wissenschaften einheitUch. Mit der

Auszeichnung des Glaubens als der einzigen
umfassenden Ichfunktion verankert Szondi das

groß erschaute Ich in der Transzendenz:
indem das Ich aU seine Funktionen zu Gott
transzendiert, integriert und erfüUt es sie.

Wenn auch die Analyse das Problem des

Schöpferischen kaum berührt, ermöglicht sie

die längst fähige Perspektivenverlagerung in
der Bewußtseinslehre, vornehmlich aber eine

Korrektur in der Untersuchung über die

Wurzeln des Denkens.

In dieser beispielhaft klar gegliederten
Destülation seines Lebenswerkes berücksichtigt

Szondi nicht nur sämtliche belangvollen
Ergebnisse derTiefenpsychologie, sondern—
im Interesse sachlicher Darstellung — ordnet

er seine eigene «Schicksalsanalyse» in den

Rahmen der Gesamttiefenpsychologie ein,

mit einer nur bei vollendeter Problemübersicht

möglichen Schlichtheit und einer

Bescheidenheit, die von Größe zeugt.
Eine für weite Kreise wiUkommene

Klarlegung tiefenpsychologischer Grundbegriffe

gelang /. Jacobi in Komplex, Archetypus,

Symbol1. Zum Wesentlichsten gehört die Un-

79



terscheidung zwischen dem Archetypus an
sich und dem individual geprägten. Dererste,
da noch nicht geformt, ist ausschließlich
durch Rückschlüsse zugänglich; sein Durchbruch

stiftet bei aUen Menschen gleichlautende

Lebensprobleme. Der zweite tritt als

die je nach Eigenheiten des Individuums pro-
fiUerte Erscheinungsform des ersten hervor.
Manifestationen in Formen, die die Archetypen

an sich zufolge ihrer hochgradigen
AUgemeinheit kaum entsteUen, kommen
äußerst selten vor, es sei denn bei Kindern
und Geisteskranken. Die beigefügte Deutung

eines solchen Kindertraumes ist schön

und tiefsinnig.
Methode und Ausdrucksform der

Tiefenpsychologie sind neu, da sie der herrschenden
rationalistischen VorsteUungsweise entsprechen,

nicht aber ihr Erfahrungsgut. Die
Leistung der Tiefenpsychologie Uegt gerade im
Herausschälen der Bezüge zum verschütteten
Überrationalen mittels rationalen Verfahrens.
Eine andere, weil in einer anderen
Vorstellungswelt beheimatete Ausdrucksform eines

in vielem ähnlichen Wissens war die Astrologie.

Besonders dem Jung-Kreis nahestehende

Astrologen versuchen ParaUelen zwischen
den beiden Vorstellungswelten zu ziehen. So

deutet Thomas Ring die Sternkonstellationen
als Kräftespiele, die in der tiefenpsychologischen

Symbolsprache formuliert, die Basis

zu einer relationsreichen Charakterologie
konstituieren5.

Entscheidend tiefgründiger jedoch
bereitete Bachofen die symbohsche Ausdrucksform

der Psychologie vor. Nur selten und
erst seit den dreißiger Jahren begann man
auf den Streit um Verifizierbarkeit des

Mutterrechtes zu verzichten und in Bachofens

Werk eine großartig angelegte Urgeschichte
der Seele zu erahnen. Die einbändige, bereits
in zweiter Auflage vorgelegte, aUes Wesentliche

enthaltende Auswahl aus seinen Schriften

verschärft die Einsicht, daß Bachofen
keine durch Theorie filtrierte Deutung
ausgeklügelt, sondern sein auf den leisestenWink
sensibel reagierendes Durcherleben der
griechischen Mythen schlicht verzeichnet hat'.

Das Sprechenlassen der Gestalten und
Ereignisse aus der Grenzsphäre des Menschseins

versinnbüdUcht Wandlung und
Möglichkeitsfülle der Seele, ihre deutende

Ausbreitung ist aber die Mythologie.
Den Band leitet Alfred Baeumler mit einer

gründlichen Untersuchung über die Romantik

und über Bachofens geistigen Standort
ein. Die Aufgabe eines Dichters — Baeum-

lers Behauptung entgegen — besteht
aUerdings nicht in der Formung mündlicher
Überlieferung (Pindars SteUung ist
diesbezüglich einmalig), auch ging mit ZerfaU der

Antike die Mythenbildung nicht zu Ende.

Freüich, kein Dichter vermag sich

hinzusetzen, um Mythen zu schaffen, doch in jeder
echten Dichtung transpariert etwas den akut
wirksamen Lebensgrund kennzeichnendes

Mythisches, so zuletzt bei Hermann Broch.

Mit der Übersetzung der Griechischen

Mythologie von H. J. Rose gelangt ein gut
brauchbares Kompendium in die Hände des

deutschen Lesers '. Rose scheint den Mythos
nirgends recht unterbringen zu können, er
verzichtet auch ausdrückUch auf jegUche

Sinndeutung von Mythologie. Der skeptische

Unterton des aUe QueUen getreu
notierenden Engländers verbürgt um so mehr die

zweckentsprechende Sachlichkeit.

Die Entscheidung über die Relation von
Mythos und Dichtung obhegt bereits der
Ästhetik. Die ÜberfüUe der Probleme, die
sich der Ästhetik prinzipiell steUen, breitete
Kurt Huber in seinen von O. Ursprung
herausgegebenen Vorlesungen aus8. Sie präzisieren
die Probleme zunächst anhand der historischen

Entwicklung ästhetischer Ansichten,
mit dem sinnvoU gesetzten Akzent auf Herders

« Kritischen Wäldern », um im systematischen

Teil eine Phänomenologie des

ästhetischen Gegenstandes und des künstlerischen
Schaffens durchzuführen. Obwohl Hubers
Ästhetik ohne den Begriff des Schönen, nämUch

als die «Wissenschaft von der künstlerischen

Erscheinung » definiert, bezieht er das

Naturschöne in den Interessenbereich der
Ästhetik — fälschlicherweise, denn das

ästhetische Naturerlebnis differiert von der

80



Kunstbetrachtung unversöhnlich. Ästhetisch

belangvoll ist nur das Geformte, die Form
gewährleistet Dichte und Intensität der
künstlerischen Aussage, welche beide den

einzig mögUchen ästhetischen Wertmaßstab
hefern. Gelingt die künstlerische Aussage, so

wird in ihr — wie Huber zeigt — ein höherer

geistiger Sinnzusammenhang offenbar. Kunst
transzendiert zur Metaphysik. Sie hängt
darum immer auch von der Dimension der
künstlerischen Persönlichkeit, ihr Genuß
und Verstehen aber von der des Betrachters
ab. Hubers Ästhetik ist umfassend und
außergewöhnlich anregend. Sein besonderer Reiz

liegt in der Frische und Klarheit des durch
Nachschrift eingefangenen lebendigen Wortes.

Das Buch aber läßt ermessen, wen der
deutsche Kulturkreis mit dem sinnlosen
Auslöschen von Hubers Leben verlor.

Eine wesentliche Bereicherung der
philosophischen Bibliothek bedeutet die von Karl
Schlechta besorgte Neuausgabe von Nietzsches
Werken*. Das Hauptverdienst des Herausgebers

umfaßt ein Zweifaches. Erstens
revidiert Schlechta, auf Grund der ursprünglichen

Manuskript-Verteilung, die Anordnung
der nachgelassenen Aphorismen, die unter
dem Titel «Wille zur Macht» figurierten,
und macht auf ihre von den Nachlaßverwaltern

künstlich geförderte Überbewertung
aufmerksam. Zweitens legt er eine Auswahl
aus dem neugesichteten Briefwechsel vor, in
dem manche Briefe erstmalig, einige bisher
verstümmelt edierten ergänzt erscheinen.

Einen großen Teil der Briefe, namentlich an
die Schwester, erweist Schlechta jedoch als

gefälscht. Die Richtigstellung klärt sowohl
Nietzsches Büd, wie auch das seiner Schwester,

sehr zu ihren Ungunsten; sie zerstört
vor allem den Argumentbereich derjenigen,
die in Nietzsche den Stifter einer Ideologie
oder gar einer Religion gefeiert oder
gefürchtet haben. Wie Schlechta allerdings den
«WiUen zur Macht» vorlegt, nämhch gänzlich

desorganisiert, ist dieser zur
wissenschaftlichen Arbeit kaum zu gebrauchen.
Schlechthin unverständlich ist das Fehlen
einer Reihe von Gedichten («Die Krähen

schrein...» etc.). Diese dreibändige, doch

recht handliche Ausgabe kann somit immer
noch nicht als die endgültige betrachtet werden.

Ihr Erscheinen entfachte übrigens eine

in Ton und Gehalt nicht immer würdige
Polemik, die noch andauert.

Als Kritiker, der die Zensuren in der
modernen Philosophie endlich richtig verteilt
und somit das Diskussionsfeld für
Klarblickende bereinigt, meldet sich /. Kraft mit
Von Husserl zu Heidegger1". Er meldete sich

schon vor 25 Jahren. Sein Buch nahm seither

um ein Drittel zu. Er übersah schon damals-

daß mit Schnödigkeit keine aufbauende Aust
einandersetzung geführt werden kann. Selbst

einem Schopenhauer stand es recht schlech-

an, als er betagt seine Dissertation mit
undisziplinierten Ausfällen gegen Hegel vern
unstaltete. Persönliche Antipathien kann mais

auch konstruktiv abreagieren. Und damas,

schon übersah Kraft, daß ein Rationalismu
den er als Rezept allen Gebrechlichen in der

Philosophie verschreibt (und man erfährt

nicht, wer außer ihm nicht zu ihnen gehört),
ohne Geltenlassen der Intuition lebensunfähig

bleibt. Der Stammvater des Rationalismus,

Descartes, wußte es. Für ihn verbürgt
nur die Intuition axiomatische Evidenz. Die
bedenkenlose Verdammung jeglichen
Intuitionismus entzieht selbst der mathematischen

Formelsprache die Basis, geschweige denn

einer auf Erleben und Erfahrung beruhenden

Disziplin.
Kurt Reidemeisters wohldurchdachte

Untersuchung Raum und Zahl steckt den Gehalt

an Anschauung im mathematischen Denken
ab11. Mathematik fußt —¦ wie auch bereits

Kant dargelegt — auf Konstruktion und
damit auf Anschauung. Selbst in der

Infinitesimalrechnung kann eine Anschauungsgrundlage

zum Vorschein gebracht werden.

Im geometrischen Beweis vermengt man
aber die Anschauung mit der logischen
Sphäre konstant. Der Beweis selbst steUt

logische Deduktion dar, Evidenz aber vermittelt

die Anschauung. Die sorgfältige Scheidung

der beiden Sphären begünstigt die

Absonderung des konzipierten Raumes von dem

81



erlebbaren. Das Denken bleibt hingegen in
aUen Sphären das gleiche: es ist das analytische.

Reidemeister betont, daß die vorurteilslose

Beachtung der jeweiligen Denkart, selbst

in der formallogischen wie auch in der von
Heidegger, jene als dieselbe, nämUch als die

einzig mögliche analytische Denkart erweisen

würde. Die Arbeit bereitet die Klärung
mathematischer Grundlagenprobleme
umsichtig vor, aUein der zu hohe Anspruch des

Titels erfüUt sich nicht.
In vier Aufsätzen, die mit Einleitung

versehen in einem Band erschienen, unterzieht
Tb. W. Adorno die Schlüsselfigur des modernen

Denkens : die Phänomenologie einer
sozialkritischen Untersuchung12. Husserl verstand
die Phänomenologie als die Wissenschaft von
den Grundlagen. Als Theorie ergründet sie

Art und Tragweite der Erkenntnis, als

Methode strukturiert sie die Einzelwissenschaften.

Sie trachtet aber nicht, die bestehenden
Wissenschaften zu untermauern, sondern sie

entwirft einen neuen Begriff von Wissenschaft

und löst damit die Erkenntnistheorie
ab. Als wissenschaftUch gilt nicht mehr —
wie bisher bei Kant — das Mathematisierte,
sondern das aus den phänomenologischen
Axiomen Deduzierte. Die Erkenntnis spiegelt

sich dementsprechend nicht in formalisierten

Relationen, sondern in der Beschreibung.

Husserls Wissenschaftsbegriff ist
absolut, d. h. er läßt Überliefertes nur nach

Selektion und Neukonstitution durch die

Phänomenologie gelten und erstreckt sich

auf alle Wissenschaftszweige, deren Einheit
er sicherstellt. Adorno lokalisiert nun in
diesem Wissenschaftsbegriff Antinomien. Die
vollkommene Voraussetzungslosigkeit
impliziert Übergeschichtlichkeit, die hinfällt,
sobald die historische Bedingtheit, die erst
die Phänomenologie überhaupt konstelliert,
offensichtlich wird. Die Reduktion
wissenschaftlicher Vollzüge auf Bewußtseinsfunktionen

resultiert ein einheitliches System,
nämhch das des transzendentalen Idealismus,
der in Soüpsismus mündet. Der von Husserl
selbst für notwendig befundene Durchbruch
des Systems erweist die versuchte Neube¬

gründung der Wissenschaften als gescheitert.

Soweit Adorno. — Husserl vollendet
die rationaüstische Tradition. Ihr Systematie-

sierung garantiert die durchgängig einheitliche

Perspektive. Weil diese unbeirrt hinter
jede für gültig deklarierte Voraussetzung

dringt, durchleuchtet sie die rationalistischen

Grundlagen vollständig. Die Vollkommenheit

ihrer Transparenz gibt die Sicht für
eine Neueinstellung frei. Das darin
intendierte, heute noch kaum gesichtete WeltbUd
sah Husserl nicht. Aber er hat es vorbereitet.

Adornos schwerer Stil liegt zu Husserls

deskriptiver Klarheit diametral entgegengesetzt.

Die Prägnanz der Formulierung
verschüttet die Präzision der Aussage. Jeder
Satz greift weit, und indem er sich endgültig
schließt, hebt er den nächsten schon auf.

Die Perioden zerfallen in zellulare Vielheit.
Der Dialektik der Vielseitigkeit entgleitet das

Wesentliche, sie nährt sich mit Kategorien
aus Soziologie und Psychologie. Die eo ipso
entschiedene Kritik tötet das Interesse für
die Analyse, nur die Einzelaussage ist noch

belangreich. So bewahrheitet sich auch in
diesem Buch Adornos Spruch aus der
«Minima Moralia»: «Das Ganze ist das

Unwahre. »

Derjenige Schüler Husserls, der seine

Intention exakt erkannt und die angebahnte

Sichtwendung vollzogen hat, ist Heidegger.

Heidegger sieht die Realisation der in Husserls

System kulminierenden Tradition in der

Technik. Zwar nirgends, selbst im eigens ihr
gewidmeten Vortrag nicht explizite analysiert,

bildet die Ergründung ihres Wesens —
wie die Publikationen seit den «Holzwegen»
in Vortrag, Aufsatz und Vorlesung unentwegt

widerspiegeln — das eine Hauptthema
seines Denkens13' "• 15. Die Technik
entspringt einer aUe Sphären unvermeidlich
durchwaltenden Geistigkeit, die dem
Menschen eine einmalige, spezifische Lebensweise

aufnötigt und seine Denkart determiniert.

Ihr Wesen eröffnet sich in jener
Einstellung zur Welt, der schon Nietzsche Mangel

an «Liebe zu den Dingen» vorwarf.
Erkenntnis gilt ihr nur insofern als Erkenntnis,

S2



als sie Verfügbarkeit garantiert. Dem
voreiligen Einbau aUes Erreichbaren in ein
Verwendungssystem setzt Heidegger die
Forderung an Ehrfrucht vor dem Angeschauten

entgegen. Seine Furcht, Gemeintes durch
vorbelastete Termini zu verzerren, produziert

nicht selten Formuberungen, denen
soviel Sinnautonomie zugemutet wird, daß sie

ausdrucksschwach bleiben, wie «das Ding
dingt».

Doch nicht das Ungewohnte der Formulierung

verschleiert. Das wiederholte
Abweichen in Abwehr supponierter
Mißverständnisse oder in etymologische Exkurse
an SteUen angekündigter Auflösungen zeigt,
daß nicht die Sprache — weil etwa noch
nicht bereit — versagt, sondern das Denken :

es vermag seinen Gegenstand nicht zur
Genüge zu durchdringen. Die Auslegung von
Heraklits Xèysiv z. B. als «in sich gesammeltes

vorliegen-Lassen des beisammen-
Anwesenden» ermangelt der Schlichtheit,
um sinnerheUend zu sein. In sich auf
Genaues hinweisend, schwächt in der
Mannigfaltigkeit zusammengefügter Hinweise jedes

Wort das andere. Sie verifiziert die Kehrseite
des Wortes von Heidegger anläßlich eines

Nietzsche-Spruches: «einfach, weil
gedacht ». Die Reduktion der Aussage auf das

Nötigste trifft das Wesen mühelos, am
schönsten wohl die Definition des SterbUch-

seins als «den Tod als Tod vermögen».
Denn die Aussage weist das Denken

unmittelbar aus. Darum bestimmt Heidegger
die Sprache nicht als künstlich erzeugtes

Kommunikationsmittel, sondern als

Erkenntnismedium der Wesenszusammenhänge.

Geschieht Denken als absichtfreies
Hineinhorchen in das Unsichtbare, so ist Sprache
das Offenbarwerden von jenem selbst. Das
Denken fragt, als Antwort wird ihm die

Sprache zuteil. Die jeweils als Gabe erhaltene

Sprache ermöglicht das Sagen, und erst das

Gesagte bereitet die Einsicht vor. — Die
Affinität zum Dichterischen ist unverkennbar.

Denken und Dichtung entsprießen dem

Überrationalen, das sie aussagen. Die Sprache

vorentscheidet beide. Sie strukturieren

das Bewußtsein um und bereiten eine
Modifikation der Weltsicht vor.

Die hohe Deutung des Wesens der

Sprache läßt die Rarität echten Sagens als

selbstverständüch erscheinen. Heidegger
versucht auf zwei Wegen die Sprache zur Aussage

zu zwingen: er steigert ihre Intensität,

um dichterische Plastizität zu erringen, und
entleiht den jeweiligen Wortsinn aus der
Urform des Ausdrucks. Seine zur Dichtung
tendierenden, vorgelegten Reflexionen zeugen

allerdings von Unmächtigkeit der
dichterischen Intention: nur ein Satz im Bändchen

vermittelt treffsicher das Auszusagende,
der von Hölderlin16. Die Heranziehung
etymologischer Derivate bekundet die

Auffassung, daß die ursprüngbchen Wortformen,

und nur diese, das Wesenhafte bergen.
Da jene ausnahmslos griechischer oder
altdeutscher Herkunft sind, ergibt sich die

Konsequenz, daß Denken sich nur in Sprachen

griechischen oder altdeutschen Ursprungs
vollziehen kann, was Heidegger keineswegs

in Abrede stellt. Die Rückspiegelung des mit
zweitausendjähriger Denkerfahrung befrachteten

Denkens in vorsokratische Fragmente
enthüUt die Etymologismen als

Verlegenheitsbehelfe: sie sollen die Ausdrücke mit
Hinweisen auf das bisher Unsichtbare
durchtränken, damit die Sprache fähig wird, das

kaum noch Gesichtete auszusagen.
Das unablässige Verweisen auf diese

Mitte hin systematisiert die begrifflichen
Bezüge und erfüUt sie mit neuem Sinngehalt.
Das System erreichte jedoch ihre nötige
Durchsichtigkeit erst, wenn es gelänge, die

Sprache der traditionellen Metaphysik in die

von Heidegger geprägte bruchlos überzuführen.

Es soU nicht beirren, daß Heidegger
einen Sprung zum Hineingelangen in sein

Denken verlangt. Verwurzelt im Rationalismus,

der ihn noch in seiner Dissertation die

Logistik feiern Ueß, benötigt Heidegger
selbst gewalttätige Losreißung zur freieren

Sicht, die den Nachkommenden im von ihm
beschrittenen Raum bereits weitgehend offen

steht. So entscheidet über Richtigkeit und

Geltung seiner Aussagen weder philologi-

»3



sehe Botmäßigkeit, noch Vergleich mit
wissenschaftlichen Argumenten, sondern allein
jenes Denken, das die Spannweite von der
rationalistischen Tradition bis zur Seinsphilosophie

aufweist.

Heideggers Sprung verdeutlicht Zugleich
Kritik an der Tradition und Künftiges. Kritik

ist Hinweis auf Lücke und Brüchigkeit.
Sinnespsychologie und Tiefenpsychologie
bieten Ansätze zur Umformung, Heidegger
schärft den Blick auf das immer schon wirksame

Zentrum. Sobald das Durchwirken der
Tradition mit dem dargebotenen Erkenntnisgut

beginnt, glätten sich auch die angezeigten
Probleme, die Metakritik aber gleitet unauffällig

in eine schöpferische Synthese über.

Alexander Gosztonyi

1 Wolfgang Metzger: Gesetze des Sehens,

herausgegeben von der Senckenbergischen
Naturforschenden Gesellschaft zu Frankfurt
am Main, Verlag von Waldemar Kramer,
1953, 2. Aufl. 2Wolfgang Metzger: Psychologie,

Verlag Dr. Dietrich Steinkopff, Darmstadt

1954, 2. Aufl. 3L. Szondi: Triebpathologie

; I. Band : Triebanalyse, 19 5 2 ; IL Band :

Ich-Analyse, 1956. Verlag Hans Huber, Bern.

4Jolande Jacobi: Komplex, Archetypus,
Symbol in der Psychologie C. G. Jungs.
Rascher Verlag, Zürich und Stuttgart 1957.
5Thomas Ring: Astrologische Menschen¬

kunde. Rascher Verlag, Zürich und Stuttgart

1956. 6J. J. Bachofen: Der Mythus von
Orient und Occident, Eine Metaphysik der
alten Welt, mit einer Einleitung von Alfred
Baeumler, hg. von Manfred Schroeter.
C. H. Becksche Verlagsbuchhandlung, München

1956. 'Herbert Jennings Rose, M. A.:
Griechische Mythologie, ein Handbuch.
C. H. Becksche Verlagsbuchhandlung, München

1955. 8Kurt Huber: Ästhetik, hg. von
Otto Ursprung, Buch-Kunstverlag Ettal

1954. 9Friedrich Nietzsche: Werke in drei
Bänden, hg. von Karl Schlechta. Carl Hanser

Verlag, München 1954—1956.10 JuhusKraft:
Von Husserl zu Heidegger, Kritik der

phänomenologischen Philosophie, 2. erw. Aufl.
Verlag «Öffentliches Leben», 1957. "Kurt
Reidemeister : Raum und Zahl, Springer Verlag,

Berlin-Göttingen-Heidelberg 1957.
12Theodor W. Adorno: Zur Metakritik der

Erkenntnistheorie, Studien über Husserl und
die phänomenologischen Antinomien. Verlag
W. Kohlhammer, Stuttgart 1956. 13Martin

Heidegger : Vorträge und Aufsätze, Günther
Neske Verlag, Pfullingen 1954. 14Martin

Heidegger: Was heißt Denken? Vorlesungen

1951/52. Max Niemeyer Verlag, Tübingen

1954.15Martin Heidegger: Was ist das —
die Philosophie? Vortrag 1955. Günther
Neske Verlag, Pfullingen 1956. "Martin
Heidegger: Aus der Erfahrung des Denkens.

Günther Neske Verlag, Pfullingen 1954.

Phantastik und Komik

Als erste der unter dem Patronat der
Schweizerischen Geisteswissenschaftlichen Gesellschaft

erschienenen Schriften ist im Francke-

Verlag in Bern ein Buch von Erwin Gradmann,

Phantastik und Komik, erschienen. Der
Verfasser ist Konservator der Graphischen
Sammlung der Eidgenössischen Technischen

Hochschule, wo er sich durch seine Ausstellungen,

aber auch durch seine Vorlesungen
einen Namen gemacht hat.

Die Wahl seines Themas rührt an sehr

tiefe Dinge. Die Arbeit behandelt Werke der
bildenden Kunst, vor allem der Graphik, in

den Bereichen des Phantastischen und des

Komischen, wobei Gradmann diese sowohl
einzeln als auch im Verhältnis zueinander
beschreibt und deutet. Unverhüllt treten in
ihnen menschliche Eigenschaften, Ängste,
Süchte in Erscheinung, zu denen bestimmte
Zeiten und Lebensumstände Voraussetzung
sind; es ist, wie Wölfflin sagt: «nicht alles

zu allen Zeiten möglich»; indessen, möchte

man ergänzen, wird zu gewissen Zeiten das

Unmögliche möglich, und zwar vorwiegend
in Zeiten von Krieg, Auflösung, Übergang.
Es sind die Grenzsituationen, die Phantasti-

84



sches und Komisches aufsprießen lassen.

Unvermindert ist auch in unserer Zeit das

Phantastische wirksam: nicht nur in bestimmten
Sphären der Kindheit, im Traum und im
Märchen, dann im Zirkus, sondern auch in den

Hypertrophien der Technik. Ganze Epochen
lassen sich anhand des Phantastischen und
des Komischen charakterisieren, so etwa ihre
Nähe oder Ferne zur Klassik, dann aber auch
die Individualität der Nationen: das Deutsche,

das Französische, das Italienische, oder
Nördliches und Südliches ganz aUgemein.

Zunächst werden die Phänomene gedeutet,

umschrieben, voneinander abgehoben,
ihr bevorzugter Aufenthalt an Grenze und
Rand. Dann wird der Blick auf die graphische

Kunst konzentriert, die sich durch ihre Technik

zur Darstellung des Phantastischen und
des Komischen vornehmlich eignet. Zur
Literatur, wo das Thema eine eigene Würdigung

verdiente (Aristophanes, Plautus,
Cervantes, E. T. A. Hoffmann, Gustav Meyrink
und andere), deutet Gradmann Beziehungen

an, gibt er einige Hinweise, soweit sie sein

Thema erheben.

Nach erzielter begrifflicher Klärung werden

die Meister der Graphik, die sich mit
dem Phantastischen und — zeitlich etwas

später einsetzend — mit dem Komischen
befassen, chronologisch behandelt. Der Bogen
spannt sich von Schongauer über Meister
E. S., Dürer, Leonardo, Baidung, Altdorfer,
in einem ausführlichen Kapitel über Breughel
und den Manierismus, weiter über das Ornament,

wo die Groteske behandelt wird, und
die französischen Meister zum Barock, zu

Hogarth, dann zu Goya und zum neunzehnten

Jahrhundert mit dem Akzent auf
Daumier. Die nahe Vertrautheit des Autors mit
diesen Meistern hat Kabinettstücke der
Charakterisierung erzeugt, so die Behandlung
von Baidung Grien und seines behexten

Stallknechtes, oder von Altdorfer, von
Leonardo, von Callot, Goya und Picasso. Neuere,
etwa Wilhelm Busch, und Moderne werden

zwar nur gestreift : Kubin, Munch, der
Surrealismus ; Klee nur ganz kurz, Chagall
überhaupt nicht: mit Recht spricht der Autor von

der Ausweitung, die das Thema in der
Moderne nehme ; es wäre ein Buch für sich. Auch
Malerei und Architektur werden wo nötig
kurz einbezogen, so die Kartusche und die

Rollwerkornamentik.
Die Sprache Gradmanns ist, dem Thema

entsprechend, von einer drängenden, oft wie

gejagt wirkenden Intensität. Die Formeln

folgen einander auf dem Fuß, addieren sich

zu Reihen, umkreisen Hand in Hand das

Phänomen, bis sie es festhalten. Eine
philosophische Untermauerung gibt den Definitionen

Gewicht und Tiefe. Zug um Zug
erschließen diese den Einblick in das Wesen

der in den Kreis der Betrachtung gestellten
Künstler. Vieles ist originell, besser gesagt
original. Einzelne Autoren, die sich mit
Verwandtem beschäftigen, werden häufig zitiert,
zeigen und stützen den Standort des Verfassers,

am meisten Hans Sedlmayr, dann Theodor

Hetzer, auch Rudolf Kaßner. Einige
Ausdrücke werden besonders bevorzugt,
etwa das Zeitwort «einsichtig werden» oder
das Hauptwort «Kippvorgang». In einer

Konklusion, die die Ergiebigkeit der

vorgetragenen Untersuchung in ihrem Ausmaß
abschätzen läßt, werden die Gegenstände und

Motive, die Verhaltens- und Erscheinungsweisen,

die Sphären, Stoffe und Elemente
des Phantastischen, seine soziologische Bc-

heimatung (z. B. im Zirkus) und die Voraussetzung

der Komik, ihre Gebundenheit und

ihr Durchbrechen der Konvention, ihr
Auftreten innerhalb der gesellschaftlichen Typen
und Stände, ihre Verbindung mit der Mode,
ihre Abhängigkeit von Situationen usw.
noch einmal stichwortartig bestimmt und

aufgeführt.
Dem Text ist ein knapper Abbildungsteil

beigegeben, der durch kluge Auswahl
überzeugt. Es wäre ein Leichtes gewesen, eine

Überfülle von Bildmaterial auszuschütten;
Gradmann hat diesen leichteren Weg
verworfen und den Bildteil dazu ausersehen,

seinen Text so wirksam wie möglich zu ergänzen

und zu vertiefen. Die Sparsamkeit
verhilft diesem so zu großer Dichtigkeit. Die
eine Reproduktion von Piranesis Carceri et-

85



wa wird so, zusammen mit der zugehörigen
Deutung, stellvertretend für alle.

Ein gescheites, eindringendes und
anregendes Buch bildet so den Anfang einer

Reihe, deren Fortsetzung wir uns im Geiste

und von der Gediegenheit dieses Erstlings
erhoffen.

Michael Stettier

Cuno Amiet, ein Malerleben

(Zu dem Buche von Adèle Tatarinoff)

Überblicken wir die bisherigen Monographien

über Cuno Amiet, so wird klar, daß es

nicht leicht ist, Neues und Entscheidendes
über Amiets reiches Malerleben zu sagen.
Wir brauchen nur an die Namen Oskar Miller,

Artur Weese, Raoul Nicolas, Conrad v.
Mandach, Albert Bauer, Gotthard Jedlicka
und diejenigen einiger Franzosen zu
erinnern, um auf die Schwierigkeit der Aufgabe
hinzuweisen. Zum Glück besitzen wir von
Amiet selbst ein (leider vergriffenes) Buch,
das 1948 die Bernische Kunstgesellschaft
herausgab, und das mit des Meisters eigenen
Worten Wesentliches «Über Kunst und
Künstler » aussagt. Mit diesem Buche wurde
klar, was seine Freunde längst wußten, daß

Amiet nicht nur ein begnadeter Maler ist,
sondern daß er auch zu reden und zu schreiben

versteht.

Auf den 90. Geburtstag (28. März 1958)
haben der Stand Solothurn und Frau Adèle
Tatarinoff dem Künstler mit einer Buchgabe

gehuldigt. Wie wir vernehmen, ist das Buch
inzwischen auch an Schulbibliotheken
abgegeben worden, der Jugend sicher zum
leuchtenden Vorbild eines Mannes, der für seine

engere und weitere Heimat Ehre eingelegt
und es zu Anerkennung und Ruhm brachte.

Wenn Regierungsrat Dr. Urs Dietschi im
Geleitwort betont, daß Kunst und Staat sich

in unserer Zeit «nicht so schlecht» verstünden,

so pflichten wir ihm bei, namentlich

wenn er hinzufügt, daß der demokratische
Staat einiges aufgeholt habe, was er in
gewissen Zeiten allzusehr vernachlässigte. Soll
damit gesagt sein, daß auch die Solothurner
eine prächtige Gelegenheit verpaßt haben,
als sie vor Jahren das Anerbieten zweier
Künstler mit Namen Ferdinand Hodler und

Cuno Amiet ablehnten, das Treppenhaus des

Solothurner Kunstmuseums kostenlos
auszumalen? (Nebenbei: die Berner waren nicht
weitblickender, als sie die Vorstudien Hodlers

für Wandgemälde im alten Rathaussaal

ebenfalls unter den Tisch wischten.)
Die Laudatio zu dem Geburtstagsbuche

wurde der Schwiegertochter des Urge-
schichtsforschers Tatarinoff anvertraut.
Entstanden ist ein schmuckes Buch im Format

19,5 auf 18,5 cm. Dieses trotzdem handlich

gebliebene Format erlaubte es, keines der

Bilder quer zum Buche zu stellen. Der Verlag
Vogt-Schild AG., Solothurn, verdient Lob
für die anständige Präsentation. Die 57 zum
Teil farbigen Abbildungen sind gut gewählt
und zeigen auch neueste Arbeiten des Künstlers.

Die Verfasserin versteht es, Neues zur
Vita des Künstlers auszusagen. Sie leitet das

Buch mit einer Genealogie der Amiets ein

und trägt so zum Herkommen des Malers

einiges bei ; eine etwas straffere Fassung dieses

Abschnittes hätte zwar nichts geschadet.
Wenn sie dem Solothurner Kolorit einige
Glanzlichter aufzusetzen versucht, so nehmen

wir diese, der Stadt Solothurn zuliebe,

gerne in Kauf. Werden und Sein des Künstlers

werden anschaulich erzählt, und wir
gehen kaum fehl, wenn wir vermuten, Cuno

Amiet selbst habe der Autorin Red und
Antwort gestanden. Sie weiß Einzelheiten zu
erzählen, die sie vom Künstler selbst gehört
haben muß und die sie getreuUch wiedergibt.
Auch Eigenes weiß sie zu schildern. AUent-
halben spüren wir die Verehrung und
Begeisterung für den Künstler heraus.

/. O. Kehrli

86


	Bücher-Rundschau

