
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 38 (1958-1959)

Heft: 11

Artikel: Ein Christ im Totalstaat : zu einer Schrift von Karl Barth

Autor: Vogelsanger, Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-160865

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-160865
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DER CHRIST IM TOTALSTAAT

ZU EINER SCHRIFT VON KARL BARTH

VON PETER VOGELSANGER

Karl Barth ist ohne Zweifel ein theologisches Genie. Als solches
verdient und genießt er unsern tiefen Respekt. Die Tendenz freibch, seinen
Worten bbnden Autoritätsglauben entgegenzubringen, müssen wir schon
auf theologischem Gebiet aus reformierter Überzeugung entschieden
ablehnen. Noch mehr gilt das dort, wo der Autoritätsglaube auch auf
Barths politische Äußerungen übertragen wird. Es gehört ohnehin zum
unerquicklichen Starkult unserer modernen Zeit, daß sie geneigt ist,
den Äußerungen eines Mannes, der auf seinem Spezialgebiet Großes und
Einzigartiges geleistet hat, auch auf allen andern Gebieten, zu denen er
das Wort zu ergreifen geruht, Unfehlbarkeit beizumessen. Bei Barths
pobtischen Äußerungen ist zudem aus ganz bestimmten, nachfolgend
wohl ersichtlichen Gründen besondere Vorsicht und nüchterne Distanz
geboten.

Nicht etwa, weil Barth ein politischer Dilettant wäre. Er hat früher
gern, leidenschafthch, mit Elan und Klarheit zu politischen Dingen das

Wort ergriffen. Es gab eine Zeit, da von seinem politischen Wort, von
der leidenschafthch-freiheithchen Stimme dieses Schweizers, Kraft,
Klärung und Ermutigung ausstrahlte. Der besondere Reiz dieses politischen
Zeugnisses lag einerseits in seinem erquickbchen Nonkonformismus,
anderseits in der glänzenden Kunst, die politischen Urteile aus den
zentralsten theologischen Wahrheiten treffsicher abzuleiten. — Nach längerem

Schweigen, das von ihm selbst mit dem Älterwerden und der
notwendigen Konzentration der Kräfte auf sein dogmatisches Hauptwerk
begründet wird, hat sich nun Barth neuerdings zu einer brennenden
pobtischen Frage geäußert (Brief an einen Pfarrer in der Deutschen
Demokratischen Republik, Zollikon 1958). Der eigentliche Adressat dieses
öffentlichen Briefes ist ein unbekannter Pfarrer in der Ostzone, der Barth
um ein väterliches, wegweisendes, tröstendes und stärkendes Wort in
seine bedrängte Situation hinein gebeten und ihm zu diesem Behuf einige
konkrete Fragen unterbreitet hatte. Die Schrift Barths will also ein seel-

sorgerbches Wort sein. Das unterscheidet sie zunächst von einem direkten

politisch-theologischen Traktat. Sie wird aber auf weite Strecken
doch zu einem solchen, nicht nur dadurch, daß sie durch Massenverbreitung

im Westen äußerbch, sondern durch ihre Linienführung innerlich
die Briefsituation vollkommen vergessen läßt. Schon das Thema — die
Situation des Christen im kommunistischen Diktaturstaat und sein dem

920



Worte Gottes gehorsames Verhalten in dieser Situation — läßt natürhch
mit Spannung zu dieser Publikation greifen. Seit langem war ja der
schweizerischen-und überhaupt westbchen Öffenthchkeit der schmerzliche

Unterschied zwischen Barths mutig-freiheitbchem Urteil in den
Jahren 1933—1945 und seinen kryptischen, oft mehr als zweideutigen
pobtischen Äußerungen in den Jahren 1945 aufgefallen; speziell seine

undurchsichtige Haltung gegenüber dem Phänomen der kommunistischen

Diktatur verleitete manche Leute dazu, ihn etwas voreilig zum
Kryptokommunisten zu stempeln. Man konnte natürlich diesen Unterschied

auch, wie er es selbst nun tut, mit dem Älterwerden, mit einem
bedauerlichen, aber begreiflichen Nachlassen des Elans und des Klar-
bbckes begründen und achselzuckend zur Kenntnis nehmen. Heute aber
ist dieser schmerzbche Unterschied zum eklatanten Widerspruch geworden.

Zu ihm darf man nicht mehr schweigen. Gerade um der Autorität
willen, mit der Barth in solchen Dingen zu reden pflegt und in der seine

Jünger sein Wort entgegennehmen, ist eine sorgfältige Unterscheidung
nötig, was an dieser Schrift theologische Aussage, geisthcher Zuspruch
und pobtisches Urteil ist. Genauer: es ist kritisch auf die heimbche
Quelle dieser Aussagen zu achten. Wieweit stammen sie aus dem Worte
Gottes und sind sie also der von ihm stets so resolut geforderte « Gehorsam

gegen die hl. Schrift»; wie weit stammen sie aus allgemeiner ge-
schichtsphilosophischer Spekulation oder gar aus dem offenkundigen
pobtischen Ressentiment? Diese kritische Unterscheidung soU hier an
ein paar Hauptpunkten durchgeführt werden.

Der seelsorgerliche Charakter der Schrift

Ist er wirklich echt? Schon bald meldet sich beim Lesen der begründete
Zweifel, ob es sich dabei nicht um eine Einkleidung handle für eine vor
allem und höchst einseitig an den Westen gerichtete massive, ironische
Anklagerede. Barth erklärt zunächst, warum er jetzt auf die privaten
Fragen des ostdeutschen Pfarrers öffentUch antworte, während er vor
zwei Jahren auf die bekannte öffentliche Anfrage : «Why is Karl Barth
silent about Hungary?» beharrhch geschwiegen habe. Jetzt handle es
sich um eine Anfrage, die aus echter seelischer Not und Bedrängnis
komme und der er sich darum als Christ nicht entziehen dürfe. Damals
aber habe es sich um die Rechenschaftsforderung «eines hartgesottenen
westbchen Pohtikers» gehandelt, der ihn — aus seiner sicheren Burg
heraus — aufs Glatteis führen wollte.

Nun gibt es tatsächbch diesen Unterschied zwischen echter seelsor-
gerbcher Frage und den kitzbgen Diskussionsfragen heimtückischer
FaUensteller. Jeder Seelsorger kennt das. Aber trifft das hier zu? Bei dem
so hart und unfreundlich apostrophierten FragesteUer vor zwei Jahren

921



handelte es sich nämbch keineswegs um einen «hartgesottenenPobtiker »,
sondern um den sehr ernsten und hervorragenden amerikanischen Theologen

Reinhold Niebuhr1. Und seine damabge Frage war keineswegs
eine Falle, sondern eine legitime InterpeUation, geboren aus der tiefen
Erschütterung über die Tragödie Ungarns, begründet in der auftauenden
Diskrepanz zwischen Barths früher so klarer Haltung gegenüber den
Diktaturen und seinen späteren verhängnisvoUen Ratschlägen an die
Reformierte Kirche in Ungarn und seiner noch verhängnisvolleren
bekannten Verbindung zu korruptesten Persönbchkeiten, von denen er
sich nie klar distanziert hat. Lag in der besorgten Frage nach dem Grund
seines unerklärbchen Schweigens angesichts der ungarischen Not — die
damals wahrhaftig nicht nur in Amerika, sondern überall in der evangeh-
schen Christenheit laut wurde — nicht auch eine echte seelsorgerbche
Frage? Ist ihre nachträgbche unwirsche Abweisung nicht ebensosehr
eine indirekte Verhöhnung der ungarischen Leiden wie ein Ausweichen
vor unbequemen Fragen? Gewiß hätte es wohl ein Quentchen
Bußfertigkeit erfordert, damals auf jene Frage zu antworten. Aber steht solche

auch einem großen Theologen etwa schlecht an? — Umgekehrt, nehmen

wir einmal an, die seelsorgerbche Situation, die dem «Brief an einen
Pfarrer etc. » zugrundegelegt ist, sei echt und es handle sich nicht um
eine Fiktion. Dann müßte die Antwort doch herauswachsen aus der
Bemühung zu intimer Kenntnisnahme der dortigen Lage, aus dem ver-
ständnisvoUen Sicheinfühlen in die Situation eines Pfarrers, einer christbchen

Gemeinde, der ganzen christbchen Kirche, die unter dem harten
Druck und der Anfechtung durch den Totalstaat lebt. Davon spürt man
wenig. Vor mir liegt der Brief eines ostdeutschen Pfarrers, den ich in den
letzten Tagen per Schmuggel erhielt. Er schreibt mir in verhüllenden, aber
zwischen den Zeilen nur allzudeutlichen Worten von dem tägbchen
Druck, von den ständigen Drohungen, von den perfiden Versuchen zur
Deklassierung der Christen, zur Einengung der Verkündigung und des

Unterrichtes, von den hinterhältigen Methoden bald der Lockung und
der Verführung, bald der Anpöbelung und des Gewissenszwanges, mit
denen man die Gbeder der Gemeinden zum Abfall bewegen wiU. Er
schreibt auch vom schmerzhchen Ausschluß seiner Kinder — der Kinder
eines «Volksfeindes» — von jeder höheren Schulung. — Das alles ist ja
wohlbekannt. Das alles müßte man sich bei der Abfassung eines seelsor-

gerbchen Briefes nach dem deutschen Osten ganz konkret vor Augen
halten. Gewiß, ein seelsorgerlicher Brief hat nicht die Aufgabe, aus dem
freien Westen heraus mit kühnem und billigem Appell zu harter Unbeugsamkeit

oder gar zum Martyrium aufzuputschen. Aber diese tägbche
innere Not müßte gesehen werden. Statt dessen findet man bei Karl

1 Niebuhr, Why is Karl Barth süent about Hungary?, in der Wochenzeitung «The
Christian Century» vom 23. 1. 1957. Auszug in «Schweizer Monatshefte», Aprü 1957, S. 72.

922



Barth auf der ganzen Linie eine Verniedbchung dieser Situation, eine
Beschweigung dieser Not, eine Ironisierung der innern und äußern
Gefahr. «Fürchten Sie den Totalstaat? Fürchten Sie ihn nicht!» Solcher
Bescheid, mag er im einzelnen noch so glänzend-geistreich und bei Karl
Barth gewohnt witzig formubert sein, ist nicht Seelsorge, sondern
Ausflucht.

Das Grundproblem: «Ostlöwe» und «Westlöwe»

Eine naive Beschönigung oder gar Bilbgung des Kommunismus und
seiner Diktatur begt Karl Barth natürhch fern. Im Gegenteil, er macht
aus seiner Kritik am östbchen System kein Hehl. Er sagt klar und
deutbch, daß er im Kommunismus eine Gestalt des in der Bibel genannten

«Widersachers» erkennt, der «umgeht wie ein brüUender Löwe und
sucht wen er verschlinge». Er gibt sogar zu: «ein gerade in seiner
spezifisch deutschen und darum gründbchen und konsequenten Art gewiß
besonders laut brüllender und aufs ,Verschbngen' besonders bedachter
Löwe! » Freibch, der Antichrist ist er auch nicht — diese Ehre gebührte
nicht einmal Hitler — weil der Antichrist keineswegs offen christusfeindlich

auftreten, sondern sich als plausibler und einladender Freund Christi
ausgeben wird. Und auch «Widersacher» ist der Kommunismus doch
eigentbch nicht in sich selbst, sondern nur insofern, als er passiv oder
aktiv durch sein Wesen und seine Gebärden die Christen in der Ostzone
zu einem falschen Verhalten — nämbch entweder zu einem primitiven
Antikommunismus oder dann zur Kollaboration, zum Haß oder zur
Angst und mit beidem zu einer Verleugnung ihres Glaubens — zu
verführen mächtig ist. Auch noch ein paar andere Hiebe kriegt er deutbch
ab. Und der Verfasser spottet dabei über die Aussicht, daß er sich damit
vielleicht doch im Osten den Ruf eines «fortschrittlichen Theologen»,
dessen er sich dort bis jetzt erfreuen durfte, ernstbch verscherzen werde.
Aber das macht ihm nichts aus. Wir fürchten auch nicht, daß die Gefahr
ernstbch besteht.

Denn worauf es nun im Gesamttenor der Schrift wirklich ankommt,
das ist die durchgehende Synchronisierung und ParalleUsierung der
Anklagen und Hiebe gegen Osten und Westen. Wo immer am Osten Kritik
geübt werden muß, wird sie sofort ergänzt durch einen in viel bissigerem
Ton angebrachten Hieb gegen den Westen. «Wer etwa dem Westlöwen
nicht mit aUer Kraft widerstünde, der kann und wird bestimmt auch dem
Ostlöwen nicht widerstehen, der weiß überhaupt nicht, was er sagt,
wenn er von einem solchen redet.» Und was der «Westlöwe» ist, wird
klar gesagt: es ist der «schleichende Totahtarismus» bei uns im Westen,
der mit seinen vier allmächtigen P, mit Presse, Privatwirtschaft, Protzerei
und Pubbkumsmeinung die christliche Gemeinde bedroht. Nein, die
bedrängten Christen der DDR soUen es nur wissen, daß wir Christen

9*î



hier im Westen ihres Mittragens nicht minder bedürftig sind als sie des

unsrigen! Gewiß, gewiß — das Evangelium von der freien Gnade Gottes
ist im Osten unbebebt; aber ist es etwa, wenn man den Tatsachen auf
den Grund geht, im Westen bebebter? Gewiß wirken ihm im Osten
Druck und Verleugnung entgegen, aber wirkt ihm etwa nicht auch
«westhcher Ungeist und Unsinn fast übergewaltig entgegen»? Gewiß
gibt es im Osten «Christusfeindschaft», aber gibt es sie etwa «in der
angebhch freien Welt des Westens» weniger? Gewiß hat die christbche
Gemeinde im Osten eine schwere Last zu tragen; aber hat sie es etwa
bei uns im Westen leichter, und ist nicht die harte Situation im Osten
dem Evangelium eigentlich viel angemessener und darum verheißungsvoller?

Nein, reden wir doch offen: «Die heutige Westmacht hat mit
jener (der Ostmacht) das durchaus gemeinsam, daß in der ihr eigenen
Weise auch sie der Gemeinde das ausreden und praktisch verunmöglichen
möchte, was sie zur christbchen Gemeinde macht » — nämhch das eigent-
bche Zeugnis vom Reiche Gottes. Dieses Zeugnis ist dem Westen «genau

so widrig und peinlich wie dem Osten — wer weiß, im Grunde
vielleicht noch widriger und peinhcher». Und darum wäre offenbar das

Schhmmste, was dem Osten passieren könnte — und hier nimmt Barth
ein Stichwort des unbekannten Fragestellers auf—, «eine Befreiung im
Sinne Adenauers, welche die Christen des Ostens zu den Fleischtöpfen
Ägyptens zurückbringen könnte». Das heißt doch wohl im Sinne des
bibbschen Bildes, daß die Kirche im Osten heute zwar in der Wüste, aber
in der Freiheit lebt; daß sie im Westen zwar zu essen hat, aber unter der
Herrschaft Pharaos und seiner Götzen steht? Soll man darum für die
Beseitigung der Machthaber in der DDR beten? Nein, um Gottes wiUen
nicht Man bete beber für sie, statt gegen sie Sonst könnte Gott das
Gebet der Christen in der Ostzone um Befreiung noch einmal « schreck-
bch erhören », indem er sie eines Tages im amerikanischen way of bfe
erwachen heße Und schlimmeres könnte ihnen offenbar nicht passieren.

AUes dasselbe, hier wie dort, Hans was Heiri : das ist der durchgehende
Tenor der Schrift im Vergleich von Westen und Osten. Nur ein einziges
Mal ringt sich Barth zu der knappen Konzession durch: «Das Leben
im Westen hat ja zweifellos viele und darunter auch durchaus echte

Vorzüge » — aber auch das kbngt im Zusammenhang reichlich ironisch.
Sonst aber ist es unverkennbar, daß die Urteile über den Westen viel
galliger und höhnischer kbngen, diejenigen über den Osten aber
verklausuliert und wohlwoUend. JedenfaUs kontrastiert die Gereiztheit und
Animosität, die durchgehend gegenüber dem Westen spürbar sind,
auffallend mit der Wohlabgewogenheit und Sorgfalt, mit der jeder Widerspruch

gegen das östliche System formuliert wird.
Man muß sich zwingen, nicht in einen entrüsteten Ton zu verfallen.

Dreierlei muß aber gegen diese Sicht der Dinge mit aller Deutbchkeit
gesagt werden. Erstens handelt es sich um eine groteske Verzeichnung

924



der echten Proportionen, die im Effekt auf eine gewagte, unschöne
Denunziation des Westens und auf eine Verhöhnung der Leiden des Ostens
hinausläuft. Zweitens stellt sie eine auch theologisch unhaltbare
Gleichmacherei dar. Es ist selbstverständlich leicht, an einem absoluten Maßstab

gemessen, von der kommenden Gottesherrschaft her gesehen (und
sie aUein fällt für Barth ins Gewicht auch in der Beurteilung der Gegenwart)

am Westen, am so verhöhnten «christlichen Abendland», eine
Fülle von Fehlern, viel Glaubenslosigkeit und «tätige Gottlosigkeit»
festzustellen. Es ist aber falsch, es entspricht nicht der echten
Verkündigungssituation und auch nicht der Wahrhaftigkeit und Bilhgkeit, dann
sofort zu folgern : Also sind sie allzumal Sünder und mangeln des Ruhmes

und sind in gleicher Verdammnis — und die bestehenden
Farbunterschiede sind nur relativ. Wir hätten aUes Verständnis und alle
Empfänglichkeit für eine echte Bußpredigt an den Westen. Aber echte

Büßpredigt basiert auf der Erkenntnis der konkreten Situation und nicht
auf deren Verzeichnung und besteht vor allem nicht in generabsierender
Verdammung. Mit diesem Generalisieren tut Barth genau das, wogegen
er sich in der Zeit des Nationalsozialismus scharf verwahrt hat: daß man
aus den Sünden, die auch in der westlichen Demokratie notorisch
feststellbar sind, die Folgerung ziehe, wir befänden uns pobtisch in einer
überall gleich dunklen Nacht, in der alle Katzen schwarz und keine
Unterschiede mehr festzustellen sind. Drittens kommt Barth auf den
eigentlichen Kernpunkt gar nie zu reden — auf die Fragen von Freiheit,
Rechtsstaat und Humanität. Man kann beim Lesen seiner Schrift sich
fragen, ob eigentlich im Westen eine Christenverfolgung wüte. Ein
differenziertes Urteil müßte aber wenigstens das eine feststellen : gewiß, im
Westen gibt es viel Unglauben und schleichendes Antichristentum, gibt
es Lüge und Korruption; aber im Westen gibt es auch die Freiheit zum
Bekennen und das Recht, das die Menschenwürde schützt, und beide,
Freiheit und Recht, werden im Osten geleugnet und mit Füßen getreten.
Und diese Dinge sind wahrbch weder politisch noch theologisch irrelevant.

Diese aus einer theologisch äußerst problematischen Fassung der
Eschatologie stammende Indifferenz gegenüber allem, was Menschenwürde

und Menschenrechte heißt, macht Barth so bbnd für den
Wesensunterschied zwischen dem «Ostlöwen» und dem «Westlöwen». Sie ist
der schbmmste Fehler nicht nur dieser Schrift, sondern seiner ganzen
Theologie.

Das Urteil über den Totalstaat

«Christus über alle Dinge fürchten und beben»: das ist die Maxime, an
die wir uns im Westen wie im Osten zu halten haben. Von da aus ist
das Urteil über den Totalstaat des Ostens zu bilden, von daher das
Verhalten in ihm zu bestimmen, damit man nicht in den Fehler gerät, seiner

925



«groben mit feiner Ungöttlichkeit und Unmenschlichkeit zu begegnen».
Von da aus unternimmt denn auch Barth den Versuch, die einzelnen
Aspekte des Totalstaates auf ihren substanziellen Gehalt an Wahrheit
oder Antichristhchkeit zu prüfen. Er erscheint dem Christen im Osten
als «Fremdmacht»? Doch wohl nicht nur als das, sondern deutbch auch
als Werkzeug Gottes, bestimmt, eine Funktion in seinem Plan auszufüllen,

und zwar im wesentUchen «die gerichtbche Funktion einer Zuchtrute».

Wesenthch für den Christen ist die Einsicht, daß nicht dieses

Werkzeug im Gerichte sitzt, sondern der, der es braucht. Und diese
Einsicht bewahrt ihn vor aUem primitiven Antikommunismus. Er ist
totaUtär? Gewiß, aber nicht eigentbch der Totahtarismus, sondern die
Tatsache, daß dieser Totahtarismus gesetzbch und darum ungöttlich und
unmenschbch totabtär ist, ist «die Grenze jenes Systems, an der seine
Vertreter einmal Halt machen oder aber scheitern werden». Denn auch
Totahtarismus ist kein entscheidendes Kriterium für den Christen, im
Gegenteil, totabtär ist auch in seiner, eben in ungesetzhcher und
gnädiger Weise, das Evangebum — und insofern kann der kommunistische
Totalstaat «als dessen freibch arg verzerrtes und verfinstertes Gleichnis
bezeichnet und verstanden werden ». Er ist materialistischund atheistisch?
Damit «scheint es ja Ihr Staat wirkhch etwas toll zu treiben». Aber kann
man damit «auch nur einem einzigen Menschen real und effektiv nahe-
treten»? Die östbche Blase des Materiabsmus wird eines Tages genau so
platzen wie die westbche Blase des Ideabsmus geplatzt ist. Und der
Atheismus beruht im großen ganzen nur auf einem in erster Linie von
den Christen selbst, dem «Bodenpersonal Gottes» verursachten und
verschuldeten Mißverständnis, dessen Unglauben man am besten «mit
einem fröhlichen Unglauben an die Unmöghchkeit dieses seines
Unternehmens » begegnet.

Das alles kbngt nahezu frivol angesichts der täglichen Tatsachensprache

aus der DDR. Viel Trost kann ich mir daraus für den bedrängten
Ostpfarrer nicht versprechen. Daß es in der Geschichte je und je göttUche
Zuchtruten in der Gestalt von Tyranneien gab, hat deren Dämonien nie
aufgehoben und entschuldigt; daß der Unglaube des östbchen Atheismus
eine hohle Nuß ist, ist kein Hindernis für dessen böse Absicht des aktiven
und konsequenten Seelenmordes; und wenn es wirkhch wahr ist, daß
der gesetzbche Totahtarismus des Totalstaates nur ein verzerrtes Gleichnis

für den Totahtarismus der Gnade im Evangebum ist, so stempelt ihn
eben diese Tatsache zum absoluten und nicht etwa bloß relativen
Komplementärstück und Gegensatz des Evangebums — genau so, wie der
Antichrist zwar der Affe, aber auch der unversöhnbche Widersacher
Christi ist. Nein, wenn Karl Barth mit aU dem nur sagen wiU, daß der
Totalstaat von demjenigen, der «Christus über aUe Dinge fürchtet und
hebt », eigentbch nicht so ganz ernst zu nehmen sei und daß er ihm darum
auch nicht ernsthaft widerstehen und widerstreben müsse, so kann man

926



ihm als bessere Belehrung nur seine eigenen Worte aus dem Jahre 1938
entgegenhalten: «Die Kirche verkündigt den Totalitätsanspruch des
Wortes Gottes. Sie kann diesen Anspruch im Bereich der Diktaturen nur
entweder faUen lassen und damit vor Gott und der Welt der Lächerbch-
keit verfallen, oder ihn aufrecht erhalten und damit die Ausrottung durch
die Diktatur auf sich ziehen. Die Kirche kann die Diktatur erleiden müssen.

Aber bejahen, gutheißen und woUen kann sie nur den pobtischen
Raum der Ordnung und Freiheit. » Und weiter an anderer SteUe : Die
Kirche «hat durch die Verkündigung des Evangehums den demokratischen

Staat aufzurufen um jeden Preis, auch um den von Not und Untergang,

starker Staat zu sein, das heißt: den Diktaturen an seinen Grenzen
mit allen Mitteln Halt zu gebieten. Und sie hat ihren Gliedern um des

Evangehums willen und durch die Verkündigung des Evangehums zu
sagen, daß es etwas gibt, was schhmmer ist als Sterben und Töten: das

freiwiUige Jasagen zu der Schande der Herrschaft des Antichrist » (Karl
Barth, Eine Schweizer Stimme, 1945, S. 67 und 64). Karl Barths frühere
Schriften sind wirkhch eine großartige Fundgrube von Argumenten
gegen seine heutige pobtische Stellungnahme. Aber ihre Lektüre stimmt
einen auch etwas traurig...

Die Kirche im Totalstaat

Karl Barth ist sich klar über den Verlauf der kirchlichen
Entwicklung in der DDR. Die Kirche verliert immer mehr ihren Öffent-
hchkeitscharakter. AUes, was sie bisher als «Volkskirche», als
Institution der Öffenthchkeit charakterisierte, was sie als öffentliches
Privileg selbstverständlich in Anspruch nahm und genoß, bröckelt
immer mehr ab: staatliche Unterstützung und Einfluß auf die
Erziehung, Sonntag, Kindertaufe, Konfirmation, Trauung und Beerdigung

«als die christliche Markierung des Rahmens und der Existenz
des Herrn Jedermann» — die ganz freie Ausübung einer «Rebgion»
wird im Osten immer mehr in Frage gestellt. Aber ist das alles so schbmm?
Karl Barth scheint die Entwicklung unter mancherlei Aspekten eher zu
begrüßen und den Eindruck zu haben, die Kirche sei dort auf dem besten
Wege, ihre echte Freiheit zurückzugewinnen. JedenfaUs ist es eine
Entwicklung, die «heute ein wenig überall» sichtbar wird und sich in der
DDR nur «in besonders scharfen Kanten » abzeichnet. Der Klage darüber
hält Barth zwei Argumente entgegen.

Erstens hat die Kirche gar keinen Öffenthchkeitsanspruch für ihr
Wort oder einen Anspruch auf «Raum für eine ungehinderte Verkündigung».

Die Beschneidung dieses falschen Öffenthchkeitsanspruches durch
den Totalstaat «dürfte also gewiß als ein ihr durch das Werkzeug des
soziabstischen Staates wider dessen WiUen zugewendetes göttbches Lie-

927



beswerk zu verstehen sein, dem sich zu widersetzen nicht ratsam sein
dürfte». Auch die aus diesem Öffentlichkeitsanspruch abgeleiteten
Attribute und Institutionen der « konstantinischen Kirche » sind theologisch
höchst fragwürdig und ihre Destruktion darum kaum zu beklagen. —
Nun, die Staatsorgane des Herrn Ulbricht werden mit Staunen und
Schmunzeln dieses theologische Alibi für ihr brutales Vorgehen gegen
die Kirche zur Kenntnis nehmen. Wir aber fragen : Liegt denn im
Taufbefehl des Evangehums — «Gehet hin in alle Welt und machet zu
Jüngern alle Völker! » — nicht etwa ein Öffentbchkeitsanspruch von
unerhörtem und unbeschränktem Ausmaß? Wie kann eine Kirche, die
hinter Schloß und Riegel gesetzt wird, diesen Befehl noch erfüllen?
Gewiß, jedes falsche, klerikale Element an der historischen
Geltendmachung dieses Öffenthchkeitsanspruches ist auszuscheiden. Dann aber
bleibt jener echte Kern, den Barth selbst als integral und unabdingbar
erkannt und vehement verteidigt hat, als der NationalsoziaUsmus die
Freiheit der Kirche antastete. Darauf wollte er ja in der ersten Phase der
Bekenntniskirche den Kampf der Kirche gegen den nationalsozialistischen

Staat ausdrücklich beschränkt, aber auch mit aller Kraft konzentriert

wissen : auf den Kampf für die Freiheit der Verkündigung. Sie ist
das «ius unum et necessarium». Wiederum können wir nur Karl Barth
selbst zitieren: Der Sinn der pobtischen Ordnung besteht geradezu darin,
der Kirche für ihre Verkündigung volle Freiheit zu verschaffen. «Der
gottesdienstliche Sinn der Staatsordnung wird da undeuthch, wo der
Staat der Kirche diesen Raum verweigert oder beschränkt, wo er von
der Kirche verlangt, daß sie sich seinen Zwecken unterordne und
anpasse, wo er ihr gegenüber die falsche Kirche fördert, wo er vieUeicht

gar in Verabsolutierung seiner eigenen Zwecke selber zur Kirche wird,
die dann sicher eine falsche und die unduldsamste aUer Kirchen sein
wird» (a. a. O., S. 32f.).

Zweitens empfiehlt Barth der Kirche den Rückzug auf die innere
Linie. Indem sie sich von jener früheren Existenzform innerlich löst,
indem sie falsche Bindungen fröhbch aufgibt und sich wieder viel getroster
aUein an Gott bindet, wird sie wahrhaft gesichert und findet auch die
Freiheit, «nach neuen Wagnissen auf neuen Wegen sich umzusehen».
Darin könnte sie dann auch dem Westen als «Gottes (allen Ernstes
besonders) gebebte Ostzone» die christliche Freiheit exemplarisch
vorleben. Darin hat sie eine Freiheit und Überlegenheit, die niemand
antasten kann. —• Hier müßte doch wohl konkreter differenziert werden
zwischen reahstischer Preisgabe von verlorenem Terrain, unverantwortlicher

Preisgabe von echten Missionsgelegenheiten, Weichen gegenüber
unzulässigem Druck und Rückzug in eine falsche Innerhchkeit. Gerade
das Letztgenannte hat Barth seinerzeit heftig bekämpft und alle Leute,
die wie Marahrens, Wurm und gewisse Pietisten in der Hitlerzeit den
Rückzug auf die innere Linie vertraten, mit harten und stolzen Worten

928



getadelt. Ist, was er heute empfiehlt, nicht genau das, was nach seinem

damahgen Urteil nicht geschehen durfte? Gewiß, es gibt für die Kirche
unter Umständen ein erzwungenes Schweigen, aber das hat nichts zu tun
mit dem apobtischen Evangelium. Es ist ein abgrundtiefer Unterschied,
ob Dulden und Leiden und Schweigen aus dem Zwang der Verhältnisse
und der feindlichen Machthaber erwachsen oder ob sie geradezu zum
Grundsatz gemacht werden, dem sich die Christen unterwerfen müssen.
Gewiß kann Dulden und Leiden für die Kirche unter Umständen ein
Läuterungsprozeß sein, bei dem sie viel gewinnen kann. Aber es ist ein
Unterschied, ob ich der morabsch wie theologisch recht fragwürdigen
Maxime folge, aus der Not eine Tugend zu machen und einen bedrängenden

Zustand iUusionär beschönige, oder ob ich ihm durch innere Freiheit
Widerstand leiste und so Kraft daraus gewinne. Gewiß kann der Wegfall
gewisser unhaltbarer Positionen der Volkskirche, deren ganze Problematik

uns trotz allen unleugbaren und dankbar anerkannten Segnungen auch
nicht verborgen ist, eventuell geboten und heilsam sein, damit die Kirche
zum Leben erwache; aber das liegt doch auf einer ganz anderen Ebene
als das, was sich in der DDR notorisch vollzieht als ein Kampf, bei dem
die Kirche nur noch die Wahl hat, sich entweder an die staatbche Kandare

nehmen oder zuletzt physisch vernichten zu lassen. Oder macht sich
Barth noch irgendwelche IUusionen über die Ziele der kommunistischen
Kirchenpolitik? Und endhch: gewiß darf sich die Kirche an keine noch
so bebebte historische Existenzform klammern und meinen, mit dieser
Existenzform stehe oder falle die Sache des Evangehums. Sie wird sich
vielmehr im Atomzeitalter auf ganz neue, jetzt noch unerhörte Existenzformen

innerhch rüsten müssen. Aber es besteht ein fundamentaler
Unterschied zwischen neuen Existenzformen und der Bestreitung jeden
Existenzrechtes.

Die Haltung des einzelnen Christen im Totalstaat

Karl Barth zögert nicht, diese gebotene Haltung mit dem Begriff der
«Loyalität» zu bezeichnen, wobei er den Begriff aUerdings näher
umschreibt: «Loyalität schbeßt den Vorbehalt der Gedankenfreiheit gegenüber

der Ideologie, aber auch den Vorbehalt des Widerspruchs gegen
bestimmte Expbkationen und Apphkationen einer vorgegebenen
Staatsordnung ein. » Zur Erläuterung und Empfehlung einer solchen Loyab-
tät mit Mentalreservation gegenüber der kommunistischen Diktatur
verweist er auf zwei Analogien: auf sein persönbches Verhältnis zu der
Verfassung der Schweizerischen Eidgenossenschaft und auf den englischen
Begriff der «loyalen Opposition». Wir wollen nicht mit ihm darüber
rechten, daß er es wagt, die Verfassung unseres freiheithchen Rechtsstaates

virtuell auf die gleiche Ebene zu setzen mit dem papierenen Phra-

929



sengedresche der Verfassung einer kommunistischen Diktatur, die durch
ihr praktisches Verhalten jeden Rechtsgrundsatz Lügen straft. Auch über
diesen Fundamentalunterschied hat Barth früher Beachtbches geschrieben,

das seinen Wert nicht verloren hat. Aber ist es nicht die voUkom-
mene Illusion, im Bannkreis der kommunistischen Diktatur auch nur von
der Möglichkeit einer «loyalen Opposition» zu träumen? Hat denn
Karl Barth wirkhch nichts davon gehört, daß jede, auch die loyalste
Opposition in diesen Staaten in den letzten Jahren und Jahrzehnten
konsequent in der Liquidation endete Oder hat er zur Zeit von Ungarns
Tragödie nicht nur geschwiegen, sondern auch geschlafen? Darum kann uns
auch sein abschätziges, recht bebloses Urteil über die «Repubbkflucht»
gewisser Pfarrer der Ostzone nicht gefaUen. Was wissen denn wir im
freien Westen von der Gewissensnot, der Angst um Frau und Kinder,
dem Kampf zwischen Hoffen und Verzagen, der solcher «Repubbkflucht»

vorausgegangen ist? Auch hier ist die Analogie mit jenem
kathobschen Kölner Dechanten, auf den sich Barth beruft und der 1945 beim
Einmarsch der Amerikaner seinen sämtbchen Geisthchen das Verlassen
ihrer Herde streng verboten hat, eine unzulässige Vereinfachung.

Barth verweist in seiner Schrift im Vorübergehen zweimal auf das

Kapitel 29 im Propheten Jeremia und empfiehlt es dem Pfarrer in
Ostdeutschland zur aufmerksamen Lektüre. Ich habe es bei dieser Gelegenheit

auch mit Ergriffenheit wieder gelesen. Es ist der herrbche Mahn-
und Trostbrief des Propheten an die Verbannten zu Babel. Was für ein
anderer Geist weht darin als in Barths Schrift! Für die Haltung eines
Jeremia in unserer Zeit hätte ich voUes Verständnis und alle
Aufgeschlossenheit: für das Wort eines ernsten Bußpredigers, der sogar in
einem Nebukadnezar die Zuchtrute Gottes erblicken und zum gehorsamen

Tragen eines unausweichlichen Gerichtes ermahnen kann, weU es
zuletzt das Heil bewirkt. Aber die Haltung eines Jeremia ist aus heißer
Liebe zu seinem Volke geboren, aus einer Liebe, die ringt und fleht
und glaubt und hofft. Bei Barth aber sehen wir anstelle der Haltung
konkreter, echter Buße, unter die sich der Bußprediger selbst auch und
zuerst stellt, nur die ätzende Kritik gegen die eine Seite und die unhaltbare

Beschönigung gegen die andere Seite hin. Was soll denn solche
Seelsorge helfen? Soll diese Verharmlosung seiner schweren Situation in
der Tyrannei den Amtsbruder in der Ostzone erleichtern, soU ihn gar
die Anschwärzung des Westens trösten? Was aber den Westen betrifft,
können wir nur sagen: weil wir zu Barths früherer pobtisch-theologischen

Haltung rückhaltlos Ja sagen, darum können wir zu seiner heutigen
pobtischen Haltung nur ebenso entschieden Nein sagen.

93°


	Ein Christ im Totalstaat : zu einer Schrift von Karl Barth

