
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 38 (1958-1959)

Heft: 10

Buchbesprechung: Homo Faber [Max Frisch]

Autor: Kaiser, Gerhard

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Nachwort der Redaktion

Im Rahmen des kurzen Aufsatzes konnten nicht sämtliche Aspekte des Themas behandelt
werden. Es mag darauf hingewiesen werden, daß auch andere als die angeführten Faktoren
die geschilderte Entwicklung beeinflußten, so etwa die schweren Lasten Großbritanniens
für seine Streitkräfte und seine Außenpositionen, die exorbitante englische Erbschaftssteuer,
dann auch die größere Arbeitsleistung der Deutschen. Man wird auch nicht außer acht lassen

dürfen, daß England in etlichen Dingen Deutschland voraus ist, so in der militärischen
Atomwissenschaft und -praxis und im Bau von Atomkraftwerken. Das britische Weltreich hat sich

auch noch keineswegs ganz aufgelöst. Noch bestehen die Ottawa-Zollpräferenzen; London
ist immer noch der größte Kapitalgeber für die Entwicklung der Dominien und das Finanz-
und Versicherungszentrum. Schließlich sind auch die gefühlsmäßigen Bindungen der
«Völkerfamilie » nicht gering zu schätzen.

MAX FRISCHS «HOMO FABER»

VON GERHARD KAISER

Die Architektur ruht auf einem Fundament handwerklicher Tüchtigkeit
und Besonnenheit und erfüllt sich als Kunst in der Bejahung ihrer
sozialen Funktion. In diesem Sinne bleibt Max Frisch Architekt auch auf
dem Feld der Literatur. Sein dichterisches Werk ist Zeugnis eines hellen
künstlerischen Bewußtseins, das weder ein moralisches und zeitkritisches
Engagement noch die artistisch saubere Handhabung bewährter
literarischer Formelemente scheut.

«Homo faber, ein Bericht» zeigt diese Züge von Frischs Künstlertum
mit großer Deutlichkeit. Schon durch seinen Titel bekennt sich das

Werk als Beitrag zur Diskussion um das Menschenbild der Gegenwart.
Wer nach dieser Ankündigung jedoch einen mit philosophischen
Exkursen durchsetzten, essayistisch ausgeweiteten Roman in der Art Thomas

Manns, Musils oder Brochs erwartet, geht fehl. Im Vergleich mit
der Exklusivität und der subhmen formalen Kombinatorik dieser älteren
Generation wirken Frischs künstlerische Mittel auf den ersten Bbck
selbstverständUch und einfach. Epik ist noch ganz unmittelbar als Handlung,

und zwar spannende, stofflichen Reizen nicht abholde Handlung
verstanden, die straff auf einen Helden ausgerichtet ist.

Mittelpunktsfigur des Werkes ist Walter Faber, ein Schweizer Ingenieur

im Dienste der UNESCO, der durch eine merkwürdige Verkettung
von Ereignissen — eine Flugzeugnotlandung in der mexikanischen

841



Steppe, eine Suchexpedition nach einem Jugendfreund, der im Urwald
Selbstmord begangen hat, und eine Reisebekanntschaft mit einer
Studentin Sabeth, die zur engen Bindung wird und mit einem tödhchen
UnfaU des Mädchens endet — in die Weiterwirkungen einer von ihm
längst abgeschlossen geglaubten Lebensepoche verstrickt wird und an
ihnen in seiner Existenz scheitert. Schrittweise enthüüt sich ihm, daß
der verschollene Jugendfreund Fabers Jugendgehebte Hanna, die ein
Kind von Faber erwartete, geheiratet hat und daß Sabeth, mit der
ihn ein Verhältnis verband, die eigene Tochter ist. Nach dem Unfall
Sabeths begegnet Faber der Mutter seines Kindes wieder, ehe er sich
einer Magenkrebsoperation unterziehen muß, an der er stirbt.

Diese Handlung wird von Frisch nicht direkt, sondern als ein in zwei
Etappen verfaßter Bericht Walter Fabers erzählt. Die indirekte Darstellung

gibt Frisch bedeutende kompositorische Vorteile, die er mit großem
Geschick ausnutzt: die steUenweise fast kolportagehaft robuste und ge-
radUnige Handlung wird erzähltechnisch zu einem kompüzierten System
von Überblendungen, Raffungen und Kontrasten gefügt, das die Spannung

der Episoden und die Intensität der Impressionen steigert. Die
Zeitschichten der Handlung sind so ineinander verzahnt, daß die
Elemente der Exposition zum unmittelbaren Bestandteil der Katastrophe
werden, und der RückbUck des Erzählers vom Ziel des Geschehens her
läßt über die bloße Zeitfolge hinaus neue innere Korrespondenzen
zwischen den einzelnen Erlebnissen hervortreten.

Der Gewinn, den Frisch aus dieser Art der Komposition zieht, ist
jedoch nicht nur formaler oder atmosphärischer Art; sie dient vielmehr
auf besondere Weise der Aussage. Faber ist ursprünghch ein Mann der
Aktion, nicht der Reflexion. Solange er intakt ist, setzt er sich von der
FüUe des Lebens ab auf den schmalen Sektor seiner Interessen. Daß er über
seine Erlebnisse zu reflektieren beginnt, ist ein sicheres Anzeichen für
eine Wandlung und Entwicklung. Was Faber schildert und bedenkt, ist
die Katastrophe seiner Lebensform, der ein biologischer Verfall infolge
einer verschleppten Krebserkankung paraüel läuft. Ein Mensch wird aus
der Sicherheit seiner Daseinsweise geworfen, und seine gesamte Existenz
wird ihm problematisch. In diese Fragwürdigkeit gehört nun Fabers
Niederschrift hinein — sie ist der Versuch, sich des verlorenen Lebenssinnes

durch eine Rechenschaftsablage wieder zu versichern. Fabers Fragen

zielen dabei in eine Hauptrichtung : auf den Komplex von
Wahrscheinlichkeit, ZufaU und Schicksal. Ganz deutUch ist die Ereignisfolge
des «Homo faber» in ihren entscheidenden Wendepunkten auf «Zu-
fäUen» aufgebaut. Nur die Notlandung in der mexikanischen Steppe
vermittelt die Bekanntschaft mit einem Bruder des verschoUenen
Jugendfreundes und damit die Wiederanknüpfung an Fabers Jugenderlebnisse.
Die Teilnahme an der Urwaldunternehmung entspringt einer Augen-
bUcksregung und führt nur wie durch ein Wunder ans Ziel. Durch

842



Zufaü fährt Faber mit dem Schiff nach Europa. ZufäUig lernt er seine
Tochter Sabeth kennen, zufälUg wird Sabeth beim Baden von einer
Schlange gebissen, zufäüig sieht Faber die GeUebte Hanna wieder. Diese
Unwahrscheinüchkeiten des Geschehens beruhen nicht auf kompositorischer

Schwäche; die Selbstkommentare Fabers, die an den Gelenk-
steüen der Ereignisse mit zunehmender Intensität ablaufen (S. 30, 89,
102, 192, 234 u. ö.), lassen vielmehr mit größtem Nachdruck eine innere

Logik im Aufbau der Handlung hervortreten: Indem Faber leidenschaftlich

jeden Sinn der Ereignisse leugnet, unterstreicht er gleichsam indirekt
die Sinnstruktur und Notwendigkeit seines Schicksals. Er zeigt sich als

ein Mann, der mit den Versatzstücken einer «aufgeklärten»
Daseinsphilosophie die Abgründe seiner Existenz zu versteUen bestrebt ist, der
aber auf der Flucht vor der Wirklichkeit gleichsam aus dem Hinterhalt
vom Leben überfallen und in seiner Haltung widerlegt wird.

Die Konzentration Frischs auf den Helden und dessen indirekte
Charakteristik durch die subjektive Perspektive der DarsteUung leiten
den Bück in das Zentrum des Werkes. Im Bericht spiegelt sich ein
Charakter. Dabei erheüt sich das Bild des Menschen Faber zum Teil aus der
Abweichung des gegenwärtigen vom früheren Zustand. Der Verlust bisher

vorhandener Fähigkeiten wird festgestellt oder tritt in Erscheinung.
Ursprünghch ist Faber eine hohe berufüche Tüchtigkeit eigen (s. S. 46,
137,138 u. ö). Sein Leben als Ingenieur schenkt ihm das Gefühl, mit den
Tatsachen fertig zu werden; der Beruf des Technikers ist ihm ein männlicher

Beruf, «wenn nicht der einzigmännhche überhaupt» (S. 109), weil
er auf Organisation und Leistung beruht. In dieser Innenwelt des Bewußtseins

wirken sich die über Faber hereinbrechende Persönhchkeitsver-
änderung und ihre klinische Komponente besonders stark aus, indem sie

die aus der technischen Lebenshaltung entspringenden Fähigkeiten
immer weiter zerstören. Schon gleich zu Beginn des entscheidungsschweren
Fluges am Handlungsauftakt erleidet Faber einen SchwächeanfaU (S. 15 ff).
Der sonst so Zuverlässige will aus seinem Auftrag ausbrechen, und er
folgt diesem Impuls tatsächhch kurze Zeit später, als er sein Dienstreiseprogramm

aufgibt und sich der Suchexpedition nach dem verschollenen
Freund Joachim anschbeßt. Faber trifft keinen echten Entschluß, sondern
läßt sich in die Entscheidung hineintreiben, und das wird von nun an
eine typische Motivationsform für sein gesamtes Verhalten, so daß er
sich schbeßUch mit Recht nicht mehr zur ErfüUung seiner berufüchen
Aufgaben fähig fühlt (S. 230!!.). Die Verankerungen Fabers im Berufsmilieu

sind am Ende vöüig abgerissen (S. 230fr., 242, 245 fr.).
Dagegen ist Faber im vitalen, vor- und überrationalen Bereich offenbar

schon a priori hilflos und ohne Gestaltungsvermögen, sein Bild der
hier wirkenden Kräfte inadäquat. In zwei Beziehungen wird Fabers
Defekt in der Vitalsphäre besonders deutUch: in seinem Verhältnis zur
Natur und in seinem Verhältnis zum Mitmenschen (und damit zu sich

843



selbst). Sein Verhältnis zur Natur besteht anfänglich in relativer
Gleichgültigkeit bei genauer, aber rein sachhcher Beobachtung. Er macht sich
nichts aus Landschaften (S. 3 3), jede Fühlung mit der Natur fehlt. Faber
führt sein Leben als Ingenieur im Flugzeug, und dieser Sachverhalt hat
eine tiefere Bedeutung für sein Daseinsgefühl. Das distanzierende
technische Medium stellt sich zwischen ihn und die Welt. Eine ähnliche RoUe

spielt für Faber das Filmen. Er filmt in jeder Lebenslage, es ist seine Art,
Welt anzueignen (S. 38, 41, 21). Besonders aufschlußreich für das ur-
sprüngüche Verhältnis Fabers zur Natur ist eine Episode nach der
Notlandung in der Steppe von Tamauhpas. Faber macht sich lustig über
Erlebnisse allgemein, das Naturerlebnis im besonderen, das auf der Ver-
menschlichung der Natur durch den Vergleich beruht: Felsen sehen in
den Augen der sensationssüchtigen Mitreisenden wie urwelthche Tiere,
versteinerte Engel oder Dämonen aus. Faber dagegen kann sich «keinen
Unsinn einbilden, bloß um etwas zu erleben» (S. 33ff.). Seine Ironie
richtet sich gegen Sentimentalität und falsche Romantik, gegen ein
pervertiertes Naturerlebnis. Aber sie ist Ironie eines selbst Erlebnislosen,
der total von der Natur abgeschnitten ist. Während noch in Sentimen-
tahtät und Gefühlsschablone ein letztes Rudiment einer schöpferischen
Antwort der Innerlichkeit des Menschen auf die Natur erhalten ist, wird
in Faber kein Bild, keine Vorsteüung, kein Leben erweckt.

Fabers Urwaldexpedition zu dem verschollenen Freund Joachim
kennzeichnet eine zweite Stufe seiner Erfahrung der Natur. An die SteUe

der ursprünglichen Affektlosigkeit ist ein deutUcher Affekt getreten. Die
fremde Natur wird zur feindbchen Natur. Der Grund dafür begt einmal
in dieser Natur selbst. Urwaldvegetation und -kbma überwältigen den
Menschen. Zum anderen aber ist diese Landschaft doch auch Symbol
eines neuen, veränderten Zustandes bei Faber. Die äußere Welt
entspricht der inneren, und diese Verknüpfung und Wechselwirkung macht
die Veränderung in Fabers Verhalten höchst bedeutsam. Charakteristisch
ist schon die Auswahl an Eindrücken, die Faber aufnimmt. Zopilote,
riesige, ekelhafte Aasgeier, kreisen über fast aüen Erinnerungsbildern.
Vor allem aber drängt sich Faber plötzlich, nach der früheren Ablehnung
der Naturbilder um so überraschender, eine heftige, affektive Metaphorik
auf, die sich der Luft (S. 47), der Sonne (S. 47, 59, 73, 97, 75), des Mondes
(S. 62, 236) bemächtigt. Die Erde ist «glitschig wie Vaseüne» (S. 96),
der Regen «wie eine Sintflut» (S. 97, 239). Die Menschen sind «naß

von Schweiß und Regen und Öl, schmierig wie Neugeborene » (S. 97).
Luftwurzeln schhngen sich «wie Eingeweide» (S. 97); Wasserlöcher im
Abendhcht sind «Tümpel von... Monatsblut» (S. 96), in denen Molche
«wie ein Gewimmel von Spermatozoen» (S. 96) schwimmen. Schheßlich

heißt es umfassend : « La mort est femme !» — « La terre est femme »

(S. 98). Der Hintergrund der plötzüchen Naturfeindschaft wird in dieser
Art der Metaphorik und in der Zusammenfassung im Aperçu schlagartig

S44



deutbch: In der Natur begegnet der Ratio des Ingenieurs das ganz andere,
der Bereich des KreatürUchen, Zeugung, Geburt, Wachstum, Tod,
«Fortpflanzerei» (S. 71), «blühende Verwesung» (S. 71), «Brunst oder
Todesangst, man weiß es nicht» (S. 59). Solange Fabers Abdichtung
gegen diese Sphäre funktioniert, bleibt er distanziert und unbeteüigt.
In dem Maße, in dem die Selbstsicherheit seines Weltbildes zweifelhaft
wird, fühlt er sich fürchterhch und unausweichbch in den Rhythmus
des organischen Lebens verschlungen.

Denn auch der Mensch unterüegt ja dem Werden und Vergehen, auch
in sich selbst begegnet der Mensch der Natur. Faber ist deshalb von
tiefem Mißtrauen vor dem Wachstumshaften im Menschen erfüüt. Ein an
sich ganz unbedeutender Zug ist dafür kennzeichnend — Faber hat den
Tic, sich immerzu rasieren zu müssen. «Ich habe dann das Gefühl, ich
werde etwas wie eine Pflanze, wenn ich nicht rasiert bin» (S. 38,13 u. ö.).
Das Organische im Menschen ist für Faber unmenschlich, untermensch-
Uch; daher auch seine Neigung für elektronische Rechenmaschinen. Sie

sind nur Gehirn; der Mensch fäUt dagegen ab, weil er nicht restlos planbar

ist (S. 105 f.). Denn kann der «Mensch als Beherrscher der Natur,
der Mensch als Ingenieur» (S. 151) auch durch Geburtenkontrolle und
Schwangerschaftsunterbrechung dem «heben Gott» «die Fortpflanzung
aus der Hand nehmen» (S. 150), wie Faber wiU, so steht er doch hilflos
vor Alter und Tod. «Fleisch ist kein Material, sondern ein Fluch.»
«Überhaupt der ganze Mensch! — als Konstruktion mögUch, aber das

Material ist verfehlt» (S. 244). Mit diesen Worten stößt Faber auf den
Grund seiner Lebensangst und damit auch seiner Daseinsproblematik
durch. Wer die Vitalsphäre so ansieht, dem muß sich der Körper
entziehen. Wer menschüches Leben als ein in sich geschlossenes, stabiles

System bis in die Elemente durchkonstruieren, «den Menschenleib
ersetzen» (S. 109) möchte, muß zusammenbrechen. Fabers fortschreitende
Krankheit verhert den Aspekt des Zufäüigen, der ihr auf den ersten BUck
vieUeicht anhaften könnte. Wie Faber selbst aus der dem Menschen
vorgegebenen Lebensordnung heraustritt, tritt auch sein Körper aus seiner

Ordnung und rebelüert gegen Nichtbeachtung und Vergewaltigung. Der
Minisene wird zum geistigen Tatbestand.

Es ist deutUch, wie aus dem NichtVerständnis der Natur ein Mißverständnis

des Menschen herauswächst. Faber hat ein kümmerlich
reduziertes Menschenbild. Gefühle sind ihm «Ermüdungserscheinungen»
(S. 130 u. ö.). Mißverständnis der nächsten Nebenmenschen, der Eltern
oder der Gebebten, und ganzer Gruppen, wie der jungen Leute oder der
Mayas mit ihrer dem zweckhaften Denken fernen Kultur, sind zentrale
Motive in seinem Leben. Menschen strengen Faber an (S. 10, 130 u. ö.),
und sie werden deshalb von ihm «nicht eigentbch wahrgenommen»
(S. 262), wie es einmal heißt. Auch sich selbst steht Faber eigenartig
unbeholfen gegenüber (S. 60 u. ö.). Er erkennt nur die Außenseite seiner

845



Beziehungen zu anderen Menschen und registriert beim Versuch der
Berichterstattung über sich allein die Ergebnisse seines Denkens und
Fühlens, nicht die eigentlichen Motivations- und Assoziationsketten. Er
lebt gleichsam anonym; ein «Es» in ihm handelt. Auf diese Weise bleibt
Fabers Bericht, was die Schilderung seeüscher Verflechtungen betrifft,
merkwürdig arm, und bis in seine Sprache finden sich schablonenhafte
Züge. «Es wird alles so klein, wenn du darüber redest», stellt die
Jugendfreundin Hanna mit Recht von Faber fest (S. 209).

Der Verkümmerung seiner Verstehensmöghchkeiten entspricht
Fabers menschUche Kontaktlosigkeit, die sein Leben bestimmt. Faber ist
aUein, ein moderner Nomade in seiner Lebensform, in Einsamkeit und
Ruhelosigkeit (S. 128 ff). Es ist bezeichnend, daß der Heranwachsende
in seine erste sexueUe Begegnung ohne jede innere Beteiligung hineingezogen

wird (S. 140 f.), und auch das Verhältnis zu Hanna, das einzige in
Fabers zurückhegendem Leben, das tiefer in seiner Persönlichkeit
verankert war, wirkt von seiner Seite gestaltlos und blaß. Mit dem Mannequin

Ivy, das mit Faber in New York zusammenlebt, kommt es zu einem
kläglichen Schauspiel der Verführung und des Überdrusses, ehe Faber
in die Schiffsreise nach Europa flieht. Auch zu Sabeth findet Faber kein
Verhältnis, obwohl er sich heftig darum bemüht. Selbst nachdem Sabeth
in Avignon die erste Liebesbegegnung zwischen ihnen herbeigeführt hat
(S. 175 ff), bleibt etwas zwischen ihnen. Als sie durch den Schlangenbiß
verletzt ist, weicht sie vor dem zu Hilfe eilenden Faber instinktiv zurück
und zieht sich beim Sturz ihre tödhche Verletzung zu — das ist wie ein
Urteilsspruch über den Mann, der sich auf ein Rechenexempel zurückzieht,

als die Abgründe in seinem Verhältnis zu Sabeth aufbrechen:
«Sie konnte nur das Kind von Joachim sein! Wie ich's rechnete, weiß
ich nicht; ich legte mir die Daten zurecht, bis die Rechnung wirkhch
stimmte, die Rechnung als solche» (S. 172). Die Rechnung als solche

ersetzt also die Gewißheit, die Faber in der menschbchen Begegnung
fehlt, wie ihm überhaupt die Begegnung gar nicht eigentbch gelingt,
denn allen elementaren Ereignissen und Bindungen gegenüber bleibt
sein Verhalten unaktiv und objekthaft. So entsteht im ganzen ein fast
komisches Mißverhältnis zwischen den Leitbildern von Fabers Leben
und der Praxis seines Verhaltens : statt als Organisator zu leben, gleitet
er von einer Konstellation in die andere ohne eigenes Handeln. Statt mit
den Tatsachen fertig zu werden, wird er von ihnen überholt; statt
Lösungen zu finden, verursacht er unlösbare Konflikte. In tragischer Ironie
erleidet der Mann, der keine anderen dämonischen Kräfte kennt als den

sogenannten MaxweUschen Dämon (S. 45 u. ö.), ein im Goethischen
Sinne dämonisches Schicksal.

Es wurde schon darauf hingewiesen, daß in den Stationen von Fabers

Untergang geistige und körperUche «Krankheit» aufs engste miteinander
verflochten sind; eine Thematik, die seit Thomas Mann erprobt und in

846



ihren Aussagemöglichkeiten ausgeleuchtet ist. Weiter in der Richtung
des bei Thomas Mann angeschlagenen Krankheitsmotivs führt nun ein
Sachverhalt in Frischs Bericht, von dem aus unsere bisherige Kennzeichnung

von Fabers Entwicklung eine Ergänzung und sogar Korrektur
erfährt. Der biologische Verfall Fabers und die Zerrüttung seiner gewohnten

Lebensform können nämUch keineswegs nur mit negativen Kategorien

erfaßt werden; vielmehr erschließt sich in der Auflösung zugleich
eine bisher ausgeschaltete Tiefenschicht von Fabers PersönUchkeit.

Daß der Zusammenbruch Fabers gleichzeitig als Durchbruch zu
verstehen ist, zeigt sich in allen den Erlebnisfeldern, von denen bisher die
Rede war. Schon in der Verwandlung von Fabers ursprüngbcher Distanz
zur Natur in Haß deutet sich etwas Neues in seiner Persönbchkeit an —
seine Beziehung zur Natur ist zwar feindlich, aber sie ist doch wenigstens
eine Beziehung anstelle der vorherigen völhgen Kontaktlosigkeit.
Entscheidend tritt aber das Neue erst während der Gemeinschaft mit Sabeth
und zuletzt nach ihrem Tod heraus. Wieder wird die Veränderung sehr
deutbch an Fabers Metaphorik : an die Stelle der ursprüngüchen Bild-
losigkeit und der späteren affektiven, fast zwangshaften Assoziation tritt
nun ein bewußtes Jongberen mit Bildern, die spielerisch auf die Natur
angewendet werden, um sie in eine Art menschhcher Vertraulichkeit zu
ziehen. Eine Bildwelt entsteht, die in der wiedergewonnenen Freiheit
doch zugleich freundliche Nähe zu den Naturerscheinungen schafft und
den Menschen als einen Antwortenden zeigt — sei es bei der nächtlichen
Wanderung Fabers mit Sabeth nach Akrokorinth, bei der sich das

Gespräch der Gefährten in ein leicht schwebendes Spiel mit Vergleichen
auflöst (S. 2i2ff.), sei es in Fabers späterer Erinnerung bei seinem letzten
Alpenflug (S. 277ff). Hier ist es auch, wo in ihm eine plötzüche Sehnsucht

nach hebender Berührung mit der Natur aufquillt : «Wunsch, Heu
zu riechen! Nie wieder fliegen! Wunsch, auf der Erde zu gehen...
Wunsch, die Erde zu greifen... » (S. 277). Das ist Abschied von einer
Lebensform der Fremde und Flüchtigkeit, ahnender Versuch einer
Selbstkorrektur und Wandlung, zu der es zu spät ist.

Ihren Kulminationspunkt erreicht diese seelische Wandlung Fabers
während eines viertätigen Aufenthalts in Habana, kurz vor der letzten
Rückkehr zu Hanna. Faber, der ruhelose und blicklose, kommt zum
Schauen. In Schauen und sinnlicher Wahrnehmung wird ihm die Welt
vertraut (S. 245, 253). Er ist glückhch im Erlebnis von Wasser, Sonne,
Wind; er singt im Sturm (S. 257), und ein unbekannter Enthusiasmus,
ein euphorischer Rausch des Gefühls und der Stimmungen geht über ihn
hin. Bewußt filmt er nicht mehr: «Wozu! Hanna hat recht: nachher muß
man es sich als Film ansehen, wenn es nicht mehr da ist, und es vergeht
ja doch alles — Abschied» (S. 259). In diesen Sätzen Uegt ein Verzicht
auf mechanische Vermittlungen zur Natur, denen Faber bisher aUein

vertraut hatte, ein Verzicht aber auch auf die krampfhafte Abschirmung

847



gegen den Lebensrhythmus, die seine ursprünghche Haltung bestimmt
hatte. Faber will sich nicht mehr fixieren. Während er früher dieselbe

Haltung als «Künstlerquatsch» (S. 71) negiert hatte, kommt er nun zur
schärfsten Ablehnung des American Way OfLife als eines Versuchs, den
Tod abzuschaffen, durch den sich der Mensch seiner Würde beraubt
(S. 248 ff.). Faber selbst nimmt die Vergängüchkeit, Krankheit, Tod und
damit die Natur, das Leben an. Er will «standhalten dem Licht, der
Freude... im Wissen, daß ich erlösche im Licht über Ginster, Asphalt
und Meer, standhalten der Zeit, beziehungsweise Ewigkeit im Augenbbck.

Ewig sein: gewesen sein» (S. 283). Das ist Fabers letztes Wort zu
seinem Schicksal.

Von der seebschen Veränderung Fabers ist auch sein Verhältnis zum
Nebenmenschen berührt. Auch hier zeigt sich ein zunehmendes Bedürfnis

nach Berührung und Nähe, das noch im Mißhngen zumindest als

Intention wahrgenommen werden muß. Schon die Teilnahme an der
Expedition zu Joachim, dem Jugendfreund, ist als Aufweichung des
Berufsethos doch zugleich Erwachen eines menschbchen Kontaktwillens.
Im Verhältnis zu Sabeth leidet Faber zum erstenmal wirkUch unter seiner
Unfähigkeit zur Begegnung. Das Erlebnis von Sabeths Tod durchbricht
dann vollends Fabers Verkapselung, und in Habana geht mit dem
Naturenthusiasmus eine Art Panerotik, die fast an Hauptmanns «Ketzer von
Soana» erinnert, Hand in Hand (S. 247, 249, 255). Am klarsten tritt
Fabers neue Haltung im letzten, von Erlebnissen so schwer belasteten
Zusammensein mit Hanna in Erscheinung. Im gemeinsamen Leiden findet
Faber hier, wenn auch nur angedeutet, zum erstenmal eine unbedingte
menschbche Gemeinschaft. Hanna erschließt sich ihm; sie erzählt von
sich und ihrem Leben, wie das für ihr früheres Verhältnis undenkbar
gewesen wäre, und Faber ist dieser Mitteilung wirkhch geöffnet. Das
Alleinsein ist überwunden: «Ich bin nicht allein, Hanna ist mein Freund,
und ich bin nicht allein!» (S. 282).

Schon in der bisherigen Analyse dürfte, auch ohne daß im einzelnen
darauf hingewiesen wurde, eine tiefere Dimension im Charakterbild
Fabers spürbar geworden sein : die individuelle Persönlichkeit zeigt
zeittypische Züge, die die Gestalt repräsentativ machen. Der Ingenieur
Walter Faber ist der Homo faber, das Urbild des technischen Menschen,
wobei unter diesem Terminus nicht nur speziell der Techniker, sondern
ganz allgemein der von der technischen Welt geprägte und ihre
Kategorien bewußt oder unbewußt akzeptierende Mensch verstanden ist.
Nachdem Faber sich bereits selbst von Fall zu FaU als Typus des
Ingenieurs interpretiert hat, vollzieht sich in seiner Auseinandersetzung mit
Hanna nun auch expressis verbis die Sinngebung seines Schicksals zum
Schicksal des Homo faber. Nach Ansätzen im Gespräch ist für diese

Fragen entscheidend eine Tagebucheintragung Fabers kurz vor seiner
Operation (S. 241 f.), in der er Hannas Hauptthesen zusammenfaßt. Hanna

848



versteht die Technik als einen Kniff, die Welt so einzurichten, daß wir
sie nicht erleben müssen, und spricht demgemäß von der Wertlosigkeit
des Technikers. Die Welt als Widerstand soll ausgeschaltet, das Dasein
als Erlebniszusammenhang intellektuell entmächtigt werden. Weil der
Techniker nicht Partner sein, sich nicht in den natürbchen Lebensgang
einghedern kann, wird die Schöpfung nutzbar gemacht, die Zeit als

geschichtUche, wachstümüche Dimension negiert. Der Techniker versteht
sein Leben nicht als Gestalt in der Zeit, sondern als Addition atomisierter
und isoberter Aktionen und Impressionen.

Diese Vorwürfe Hannas treffen in der Tat wesentliche Verhaltensweisen

des technischen Menschen. Der Homo faber emanzipiert sich von
der Natur. Während etwa der Bauer sich noch in seinem Handeln und
Planen dem Geschehen der Natur einpassen muß, macht der Techniker
sie zum Objekt, das er handhabt. Er verbert seine ursprüngbchen
Bindungen und lebt nicht mehr in einer gewachsenen, sondern in einer
gemachten Welt, die die Soziologie als «sekundäres System» bezeichnet1.
In diesem sekundären System erleidet der Mensch bestimmte Deformationen.

Er wird geschichtslos, naturlos, kontaktlos und steht zuletzt nur
noch sich selbst gegenüber. So auch Faber : die technische Welt ist ihm
zur Natur geworden, der er hervorragend angepaßt ist, während er in
der Begegnung mit den vitalen Kräften und Situationen versagt. Er will
keine Ehe und kein Kind; er wiü überhaupt ein Leben ohne verpflichtende

und weiterwirkende Folgen, ohne elementare Verwebungen seiner
Existenz in die des Nebenmenschen. AUes, was er einmal erlebt hat, hegt
amorph hinter ihm, ohne seiner Persönbchkeit angeeignet zu sein. In
jedem Augenbhck seines Daseins bricht er aüe Brücken hinter sich ab
und fängt quasi von vorn an. Bei Faber zeigt sich dann auch die typische
Konsequenz einer solchen Haltung : das Vitale, die primären Ordnungen
lassen sich auf die Dauer nicht verdrängen, denn der Mensch kann sich
nicht selbst entrinnen. Indem Faber versucht, seiner Vergangenheit, den

Folgen seines Lebens zu entfliehen, wird er um so tiefer verstrickt. Die
Vergangenheit holt ihn ein und tritt ihm, weil aus seinem Existenzbewußtsein

verbannt, entfremdet gegenüber. Er will sein Kind heiraten,
weil er es nicht als sein Kind erkennen kann. Er zerstört das aus ihm
hervorgegangene Leben, weil ihm sein eigenes Leben fremd ist. So Uegt
im Schicksal Walter Fabers eine scharfe Zeitkritik am Homo faber. Ein
beherrschender Typ unserer Gegenwart wird ad absurdum geführt. Der
Mensch kann nicht in der Selbstentfremdung leben.

Frischs dichterische Aussage geht aber noch weiter. Wir haben Hanna
bisher nur als Anklägerin des Homo faber gesehen. In WirkUchkeit ist
sie mehr und zugleich weniger. Hanna erkennt zwar scharfsinnig in
Faber das Urbild des technischen, naturentfremdeten Menschen; ihre

Siehe Hans Freyer, Theorie des gegenwärtigen Zeitalters, Stuttgart 1955.



eigene Lebenshaltung jedoch ist nicht weniger problematisch. Wie Faber
das männbche Lebensprinzip denaturiert, indem er es zur Ideologie des

Ingenieurs verengt, denaturiert Hanna das weibliche Prinzip, indem sie

es zur bloßen Gegenideologie, zum Irrationalismus, macht. Das zeigt
sich schon in ihrem Protest gegen die Technik schlechthin, der sich in
der Negation erschöpft und nicht die Kraft hat, die Möghchkeiten des

technischen Verhaltens in eine höhere Konzeption des Menschen
fruchtbar aufzunehmen. In der Erlebnisschicht bezeugt sich ihr Versagen

ebenso wie bei Faber im Verhältnis zu ihrem Kind. Faber sucht —
wenn auch unbewußt — die Begegnung mit der Frau als Episode; er
will nicht Vater werden. Hannas Verhalten ist genau entgegengesetzt:
sie will Mutter werden, aber sie möchte mit dem Kind für sich bleiben.
So wenig wie Faber ist sie fähig zur Hingabe und zum Wagnis einer
Gemeinschaft, die jeden der Partner tief verändern muß. Rückblickend im
Gespräch mit Faber wird aufgehellt, daß bei Hanna ein traumatisches
Kindheitserlebnis vorbegt, das ihr Verhältnis zum Manne vergiftet
(S. 25 9f.). Der einzige Mann in ihrem Leben, mit dem sie eine geistige
Gemeinschaft findet, ist ein alter Blinder, zu dem eine vitale Beziehung
nicht in Frage kommt. Bereits als Kind gründet sie «einen geheimen
Mädchenklub, um Jehova abzuschaffen» (S. 260). In der Ehe mit
Joachim, dem später verschollenen Freund Fabers, will sie keine weiteren
Kinder (S. 285 ff). Sie «woüe nur Kinder, wenn nachher der Vater
verschwindet», wirft ihr Joachim vor (S. 287). SchbeßUch läßt sich Hanna
unter einem Vorwand unterbinden und zerstört so die Ehe mit Joachim
(S. 287). Die Wiederbegegnung mit Faber und der Tod Sabeths führt sie

wie Faber auf einen Weg der Selbsterkenntnis. Indem sie ihr Kind nur
für sich haben wollte, hat auch sie zur Vernichtung Sabeths und Fabers

beigetragen. Kurz vor seiner Operation küßt sie Faber die Hand und
bittet ihn um Verzeihung (S. 288). Beide sind sie Schuldige: mit Recht
wirft ihr Faber die «Backfischphilosophie» der Emanzipierten vor
(S. 197ff). Hanna verachtet an der Oberfläche des Bewußtseins die
technische Lebenshaltung, weil sie sie für die Lebensform des Mannes par
exceüence hält; ihre geheimste, unbewußte Sehnsucht aber besteht darin,
es den Männern gleichzutun (s. S. 260). Denn da sie den Mann ablehnt
und aus den Tiefenschichten ihres Daseins ausschbeßen will, kann sie
auch nicht wirklich Frau, sondern nur ressentimentgeladener Anti-Mann
sein. Ihre scheinbar überlegene Haltung gegenüber Faber beruht in
Wirkbchkeit, sowohl was ihre betonte Lebenstüchtigkeit, wie ihren
Mutteregoismus und ihre technikfeindhche Weltanschauung betrifft, auf
einem überdeckten Minderwertigkeitskomplex, auf einem Mangel. Sie

hat den Scharfblick des Hasses, der sein Objekt in der Verzerrung
verfestigt. Das sekundäre, der natürlichen Ordnung entfremdete Lebenssystem

repräsentiert sich damit nicht nur im technischen Typus Fabers,
sondern auch im entgegengesetzten Hannas, der von der bloßen Anti-

850



these leben wiU: weil Hanna nicht sie selbst ist, kann sie auch Faber
nicht zu sich selbst führen; sie muß den Homo faber verdrängen, statt
ihn zu beheimaten.

Hannas Lebensproblematik entspricht also der Fabers spiegelbildüch.
Sie ist deshalb keineswegs zur Richterin Fabers bestimmt, und es wäre
ein Mißverständnis Frischs, woUte man seine Aussage eindimensional
als Kritik der in Faber repräsentierten Zeiterscheinung verstehen.
Vielmehr hegt die Bedeutung des Werkes gerade in der eigentümbchen
Dialektik und wechselweisen Korrektur der Standpunkte, die ein positives
Menschenbild ausspart: Der Mensch ist, indem er zum Bewußtsein
gerufen ist, weder Herr der Natur noch ihr bloßes Organ, sondern steht
in einer Zwischenschicht und befindet sich in einer Schwebe, die nur bei
höchster Verantwortung und Offenheit ertragen und gehalten werden
kann. IrrationaUsmus und «Zurück zur Natur» sind als pure Reaktion
ebenso Verarmungen des Menschentums wie das verabsolutierte Ideal
des Homo technicus, und in diesem Sinne sind einige von Fabers
ursprüngbchen Positionen durchaus werthaft, während seine spätere
Entwicklung auch in ihren positiven Ergebnissen von dekadenten Beiklängen

nicht ganz frei ist. Hier sind im Dichterischen Möghchkeiten der
Differenzierung verwirkUcht, die analytisch nicht zum letzten greifbar
sind. Soviel jedoch ist klar: Im Konflikt zwischen Faber und Hanna, die
sich in Haßliebe gegenüberstehen und dadurch ihre Tochter und sich
selbst zugrunde richten, ist eine dem Menschen aufgegebene
Grundspannung von Mann zu Frau, Rationabsmus und Irrationahsmus,
Aktivität und Hingabe verzerrt, und hinter der Zeitkritik in Frischs Werk
erhebt sich eine Ebene absoluter Tragik: In der Zerstörung ihres Lebens
erleben Hanna und Faber ihnen bisher verschlossene Kräfte. In der
Vernichtung treten neue Lebenswerte heraus, und im Zerbrechen aber
Daseinsschablonen vollzieht sich ein Durchstoß zur radikalen
Existenzerfahrung. So ist es kein Zufall, wenn in Frischs Werk bei genauerem
Zusehen im modernen Gewand Begriffe und Vorstellungen der antiken
Tragödie auftauchen: der Homo faber ist nichts anders als der Mensch
in der Hybris, der von den Göttern und dem Schicksal gestraft wird —
Faber denkt an den Schlangenbiß, der Sabeth verletzte, als an eine Strafe
der Götter (S. 256). Der Mensch, der lebt, wie er wiU, muß erleiden, was
er soll; er wird vom Schicksal auf sein wirkhches Maß zurückgeführt.

Wir haben in der Analyse die einzelnen Schichten von Frischs jüngstem

epischem Werk : Charakterbild — Zeitkritik — Tragik — zu
erhellen versucht. Zweifellos Uegt im «Homo faber» eine wesentliche
dichterische Aussage über den Menschen schlechthin wie über den
Menschen unserer Zeit vor. Auch die Anknüpfungen an Frischs erstes
episches Hauptwerk «Stüler» sind deutUch. Geht es dort um das
Annehmen der eigenen Persönbchkeit in ihrer individuellen Begrenztheit
und Beschränktheit, so hier um die Annahme eines zunächst sinnlos

851



scheinenden Schicksals. Wieder erreicht Frisch wie im «StiUer» eine
hohe Kunst der indirekten Aussage, wobei im «Homo faber» noch zu-
sätzüch ein Ansatz zur Lösung einer der schwierigsten Aufgaben der
Gegenwartsbteratur vorhegt. Es ist die Aufgabe, den modernen
Menschen als einen nicht mehr sprachlich orientierten Typus zum Sprechen
zu bringen. Faber ist ein, weil beziehungsloser, so auch sprachloser
Mensch, und Frisch versteht es, durch ein kunstvoües System von
Aussparungen und Andeutungen noch die sprachüche Begrenztheit Fabers
zur Aussagefigur zu machen. AUerdings Uegen hier auch die formalen
Gefährdungen des Werkes: es ist nur ein Schritt von der Verwendung
des Ausdrucksdefekts als Charakterisierungsmittel zur pseudo-journa-
Ustischen Nachlässigkeit, und nicht immer sind die Grenzen ganz klar
zu ziehen. GenereU scheint das artistische Kalkül Frischs zu konstruktiven

Vereinfachungen zu neigen, die zuweilen plakathaft wirken; so ist
etwa das Film-Motiv zur Kennzeichnung von Fabers geistiger Haltung
etwas grob. Gegenüber dem «Stiller» hat der «Homo faber» an Lebens-
füüe und Unmittelbarkeit verloren, an Straffheit und Verknüpfung der
Elemente jedoch gewonnen, so daß Frisch als Epiker hier zum ersten
Male eine im Prinzip überzeugende vollkommene Geschlossenheit der
Form gefunden hat. Beide Werke gemeinsam zeigen einen Reichtum an
Motiven und epischen Möghchkeiten, die Frisch als einen der repräsentativen

deutschsprachigen Erzähler der jüngeren Generation erscheinen
lassen.

852


	Homo Faber [Max Frisch]

