Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 38 (1958-1959)

Heft: 9

Artikel: Karl Reinhardt und die klassische Philologie
Autor: Schadewaldt, Wolfgang

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-160856

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-160856
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

KARL REINHARDT
UND DIE KLASSISCHE PHILOLOGIE

VON WOLFGANG SCHADEWALDT

Wenn auf die Nachricht vom Tode Karl Reinhardts am 9. Januar dieses
Jahres eine Welle der Anteilnahme durch die Offentlichkeit ging, so galt
diese nicht nur dem erfolgreichen Frankfurter Professor, dem Gelehrten
von Weltruf, Mitglied verschiedener wissenschaftlicher Akademien und
Ritter des Ordens der Friedensklasse des Pour le Mérite. Wir trauerten
und trauern um den Hingang eines Mannes, der zu den besten unserer
Zeit gehorte.

Als klassischer Philologe hat Reinhardt in faszinierend geschriebenen
Werken seit einem Menschenalter das deutsche Geistesleben durch tief-
griindige Finsichten bereichert und jedem, der an diesem Geistesleben
Anteil nahm, in einer Epoche chaotischer Verworrenheiten in schonster
Form ein Menschliches aufgeschlossen. Neben einigen anderen seiner
Generation — wie etwa Walter F. Otto und Werner Jaeger — hat er seit
dem Ende des ersten Weltkrieges die klassische Philologie aus dem
immer mehr ins Spezialistische ausgearteten Historismus hinausgefiihrt,
ihr — in einer vollig unwillkiirlichen Weise — erneut Anteil am allge-
meinen Geist gegeben und sie vom allgemeinen Geiste aus in neuer
Lebendigkeit und Wesentlichkeit erfafit. Diese Leistung wurde in Rein-
hardt von einem Mann vollbracht, der, seiner Herkunft nach mit den
besten Traditionen des deutschen Humanismus verbunden, sich selber
immer mehr zu einem profunden Gelehrten, ersten Kenner der Antike
und Philologen von hohen Graden ausgebildet hat. Das Bemerkenswerte
und Reizvolle aber ist, daB3 er dabei niemals in Gelehrsamkeit und Hand-
werk aufging, nie ein Ziinftiger war, dal} er als Denker und Betrachter
stets seinen eigenen, sogar abseitigen Weg ging und als Philologe und
«Meister in der schweren Kunst» eigentlich immer ein Philologe malgré lui
gewesen ist. Mit der billigen Auskunft, daf sich in Katl Reinhardt der
Gelehrte mit dem Kinstler vereinigt und in der Vereinigung auch wieder
entzweit hitte, ist diese Erscheinung bei weitem nicht getroffen. Diese
concordia discors eines festen Stehens in der Philologie und eines bestindi-
gen Ungeniigens an ihr rithrt an tiefere sachliche Zusammenhinge. Sie
ist der tragende Grund sowohl fiir den einzigartigen Charme, der von
der personlichen Erscheinung des seltenen Mannes ausging, wie auch
fiir das Tiefgriindige, Schopferische seiner Lebens-Leistung.

757



Herkunft und erste Zweifel

Nach Reinhardts eigener Darstellung «Wie ich klassischer Philologe
wurde» ist er «nicht zuletzt als Sohn seines Vaters» zur klassischen
Philologie gekommen. In dem geistig bewegten Hause dieses bedeuten-
den Schulmanns Kartl Reinhardt, Direktors des Frankfurter Stidtischen
Gymnasiums, Mitbegriinders der Schule Salem, spiter im Berliner Kul-
tusministerium, wurde der am 14. Februar 1886 Geborene durch Minner,
die im Vaterhause aus und ein gingen, auf das Bonn des Religions-
historikers Hermann Usener, auf das Rom des Archiologen Eugen
Petersen, auf Friedrich Nietzsche, bei dem noch der Vater selbst in Basel
gehort hatte, hingewiesen. Dem Jugendwege des Vaters folgend, bezog
auch er die Bonner Universitit, die sich auch nach dem Tod Useners 1905
mit Franz Biicheler, August Brinkmann und dem Archiologen Loeschcke
noch immer den Namen einer traditionellen Hochburg der klassischen
Altertumswissenschaft in Deutschland bewahrte — um es auf dieser
Universitit, wie er selber schreibt, «in vier Semestern zu so ansehnlichen
Fortschritten» zu bringen, dall er «aus der Verzweiflung, sei es iiber
sich selbst, sei es iiber das alles, keinen Ausweg fand» und auf das
Ernstlichste erwog, zur Archiologie und Kunstgeschichte umzusatteln.
Der Briefwechsel Nietzsches mit Erwin Rohde, dessen Lektiire denn
doch nicht «zu Ungunsten der Philologie » ausfiel, hielt ihn zuriick. «Es
schien noch eine andere Antike, als die durch die Universitit vermittelte,
zu geben.» «Eine andere Antike» — das Thema der spiteren Lebens-
leistung klingt vor.

Wilamowitz

Er selber meinte damals, diese andere Antike nach dem Ubergang nach
Berlin bei Ulrich v. Wilamowitz zu finden, der in dem gegnerischen Bonn
als zwar «glinzend, nicht durchaus solide und geschmacklos» galt und
dessen Faszination der junge Reinhardt sofort verfiel. «Auch Wilamowitz
radelte. .. sein Radeln war souverin. Er radelte in kerzengerader Hal-
tung. .. durch das Gewirr der City in einem besorgniserregenden Tempo,
die Lenkstange so hochgeschraubt, als sollte sie ihm als Katheder dienen.
Hinter ihm her flatterten die SchoBe seines weiten dunkelgrauen Geh-
rocks. .. Die Hosen. .. am Knie leicht. . . durchgedriickt. .. unbekiim-
mert um ihr AuBeres wie er selbst, gewannen an seinen Beinen etwas
Konigliches ... etwas siegreich Elegantes, zugleich Weltlich-Pastorales...
Die sich darunter frei aus ihrer Deckung herauslésenden Gummizug-
stiefel, deren heraushingende Strippen ihn auf seinem Fahrrad zu be-
fligeln schienen, wie die Fliigelschuhe eines schwarzfigurigen Hermes,
taten der Ehrwiirdigkeit seiner Erscheinung keinen Eintrag, sondern
schienen sie erst zu vollenden.» Diese echt Reinhardtische humorvolle

738



Apotheose des radelnden Wilamowitz mag unmittelbar die Kraft der
doch auch wieder zwiespiltigen Faszination verstindlich machen, die
Reinhardt fiir sein ganzes weiteres Leben im Bann gehalten hat. «Ich
habe lange gebraucht, um griechische Verse mit meinem inneren Ohr
nicht mehr in seinem Tonfall zu héren.» Aber doch auch wieder bei
der Schilderung einer Auffithrung der Aischyleischen Orestie in der
Ubersetzung von Wilamowitz: «Wir litten.» Es scheint, es war etwas
anderes, ob man — wie Reinhardt — der elementaren Erscheinung von
Wilamowitz, dem Finfzigjihrigen, oder wie ich selber, der ich dieses
schreibe, dem Siebzigjihrigen begegnet ist, dem wir Jiingeren in der
Zeit nach dem ersten Weltkrieg in der Distanz der Verehrung, aber doch
der Distanz der volligen Andersartigkeit frei entgegentraten. Fiir Rein-
hardt hat die Erscheinung von Wilamowitz, wihrend er damals in Berlin
mit einem anderen Teil seines Wesens den Kunstausstellungen und dem
Theater, dem Salon Cassirer, den Debatten um Renoir, Cézanne, Rodin,
Strindberg, George, Hofmannsthal hingegeben war, in dem Imponie-
renden wie auch Bedenklichen ihrer Wirkung jenen Zwiespalt seines
eigenen Philologentums, wenn nicht begriindet, so doch bis zur bleiben-
den Giltigkeit verstirkt. Und selbst noch in einer Zeit, wo er auf seinem
eigenen, unwillkiirlichen Wege lingst jene «andere Philologie » begriin-
det hatte, ist Wilamowitz fiir ihn das groBe gegnerische Vorbild geblie-
ben, an dem er sich selbst in der widerspruchsvollen Einheit von Be-
wunderung und Ablehnung mit souveriner Demut maB. Im Aischylos-
Buch von 1948: «Vielleicht wird man sich wundern, daf} ich mich so oft
mit Wilamowitz auseinandersetze. Aber damit teile ich als Philologe nur
das Schicksal meiner Generation. Was alles von uns lebt nicht in der
Selbstbehauptung gegen ihn, wo dieser Selbstbehauptung doch die soviel
groflere Fiille dessen, was man ihm verdankt, zugrunde liegt! Unser
Gedankenmangel ist so grof3, da wir nicht von ihm absehen k&nnen.
Ich selbst frone munter mit. »

Wege des Lebens und der Leistung

Um zunichst den Bericht iiber den duBleren Gang seines Lebens zu voll-
enden: Nach «stur» niedergeschriebener Doktorarbeit, einem leidend
verbrachten Jahr als Lehramtskandidat, einem dreiviertel Jahr Reisen in
Griechenland, in der Ageis und Kleinasien — «meine Erlebnisse verlie-
fen normal » —, einem weiteren berufslos «briitend zu Hause » verbrach-
ten Jahr die Habilitation in Bonn bei Brinkmann aufgrund eines «leder-
nen lateinischen Opus iiber die drei ersten Biicher des Geographen
Strabo», und sodann seit 1916 die Professuren in Marburg, Hamburg
(1919), Frankfurt (1924), Leipzig (1942) und wieder Frankfurt (1946) bis
zu der am frithesten moglichen Zeitpunkt ergriffenen Emeritierung —

739



ein duBerer Lebensweg, der so verlief, wie er verlief, aber in seiner Zu-
falligkeit wohl auch ganz anders hitte verlaufen konnen, da er, vielleicht
von den in Frankfurt und Leipzig geschlossenen Freundschaften mit
gleichstrebenden Minnern abgesehen, die um soviel groflere Notwendig-
keit eines tief den gemidBen Sachen hingegebenen, ja in sie versunkenen
Daseins nur begleitet hat. Das Schone und irgendwie Versohnliche dabei:
da3 der Mann, der nach auflen hin fast wunsch- und vorsatzlos diesen
Lebensweg ging, rein aus dem innersten Schwergewicht des in sich
selbst Erlebten und Gedachten heraus dann doch auch zu den héchsten
Ehren, die das sogenannte Leben zu vergeben hat, aufgestiegen ist.

Der eigentliche «Lebens »Weg des Mannes ist markiert durch seine
Werke. Aus einer mit strenger Schweigsamkeit verborgen gehaltenen
Versenkung traten sie fast jedes Jahrfinft hervor und erschienen uns
Mitlebenden — ich glaube, das Bild ist nicht zu hoch gegriffen — wie
neue Sterne, die aber nicht schnell verblaB3ten, sondern als Sterne erster
Grofle nun weiterstrahlen: 1916 «Parmenides und die Geschichte der
griechischen Philosophie», 1921 «Poseidonios», 1926 «Kosmos und
Sympathie», 1933 «Sophokles», worauf eine Epoche wichtigster Einzel-
abhandlungen tiber Homer, Ilias wie Odyssee, Aristophanes, Heraklit,
Herodot, Thukydides, Goethe folgte, Abhandlungen, die 1948 in dem
Buch «Von Werken und Formen» zusammengefalit wurden, in dieser
Epoche auch 1942 die Ubersetzung der Sophokleischen «Antigone»,
dann 1949 «Aischylos als Regisseur und Theologe», 1954 wieder «Po-
seidonios». 1959 wird, wie erwartet, das fast vollendete Ilias-Buch nun
freilich nach seinem Tod erscheinen.

Philologie des Auges und nener « Klang»

Frage ich mich, der ich seit meiner Studentenzeit in den zwanziger Jahren
die fortschreitende Entfaltung dieses Lebenswerks miterlebte, was es
war, das uns Jiingere bei dem Erscheinen jedes Reinhardt-Buchs so be-
wegte und darin eine Art Ereignis versplren liel, so war es zunichst
wohl, dal} diese Biicher eine Kette von Riickverwandlungen darstellten:
Riickverwandlungen von etwas, was uns vorher Wort, Begriff, konven-
tionelle Meinung, verkrustete T ‘radition gewesen war, in die Doppelheit
von Gestalt und Leben. Um es mit einem von ihm selbst in seinem
«Poseidonios » gebrauchten Bild zu sagen: in diesen seinen Biichern voll-
zog sich die geistige Wiedererweckung des lebendigen Organismus aus
den unendlich griindlich zusammengebrachten, immer wieder auf ihre
Struktur befragten, mit deutendem Blick verstandenen iiberlieferten Fos-
silien, wihrend damals die meisten anderen auf der einen Seite die Fos-
silien allenfalls systematisierten oder, auf der anderen Seite, die «monu-
mentale Gestalt» lediglich postulierten.

740



Das Mittel, mit dem sich diese Riickverwandlung des traditionell
Fossilen zu seiner urspriinglichen organischen Lebendigkeit vollzog,
war die — Philologie, die freilich nun alle ihre mithsamen Methoden dem
dienstbar machte, was man hier einmal mit vollem Recht als Schan be-
zeichnen darf, eine Philologie, die sich nach Absolvierung all ihrer ratio-
nalen Verfahrensweisen in einer so noch niemals ausgetbten Philologie
des Aunges integrierte. Ein unendlich reiches Instrument des Menschli-
chen — menschlicher Denkerfahrung, Gefiihlserfahrung, Lebenserfah-
rung, wie sie nicht billig zu erwerben ist, wurde zum Instrument der
Deutung, Instrument einer phinomenologisch-physiognomisch ausschép-
fenden Interpretation des Menschlichen aus dem Menschlichen. So
wurde Parmenides, vorher kaum mehr als ein «doxographisches Parado-
xony, unter dem lebengebenden Blick dieses philologischen Augendenkers
zum leidenschaftlichen logischen Ontologen, der Stoiker Poseidonios,
bis dahin bestenfalls «ein Archetypos, ein Topos, ein universalhistorischer
Begrift», zum ersten, von einem grofien Trieb zum Ganzen geleiteten,
universalen Vitalisten. Der «klassische» Sophokles geriet in Flu3, offen-
barte sich in einer bis dahin niemals wahrgenommenen Entwicklung,
die als die Entwicklung einer Grundform — wir kénnen sie als die vom
Daimon umschlossene Situation des Menschen fassen — sich zugleich
als religiose Entwicklung manifestierte. Keins dieser Buicher, das nicht
eine ruckartige Versetzung des gesamten Terrains der Forschung zur
Folge hatte. Und mit den neu gesichteten Gegenstinden stets auch der
Neuerwerb ungemein fruchtbarer Kategorien: die Kategorie der inneren
Form im «Poseidonios», die Kategorie der epischen Sitnation bei Homer,
die Kategorie der Mensch und Daimon umgreifenden Situation im «Sopho-
kles», die Kategorie des monologischen und dialogischen 1 erbaltens der tra-
gischen Personen, die Kategorie des Scheins und Seins als Grundlage fiir
Reinhardts groBartige Deutung der Gestalt des Kénig Odipus. Das tber
die Mallen Bewegende bei allem: daB3 diese zunichst versammelt ganz
tiir sich betrachteten Gestalten der Philosophen und Weltdeuter, der
Historiker und Dichter, im Fortgang der tief ausschépfenden Interpre-
tation die umfassendsten Lebensbeziige offenbarten, eine Aufdeckung
von Existentialen des Menschlichen — lingst ehe Existenzialismus Mode-
wort war — und allerdings die radikale Uberwindung jeglichen Histo-
rismus. Denn hier wurde nichts nur historisch «hergeleitet», nichts in
historische Ablidufe und Deszendentien «eingereiht» (und damit von
uns fortgeriickt und neutralisiert), sondern jene Aktualitit des Gewese-
nen (nicht «Vergangenen») aufgerufen, in der die geschichtliche Er-
scheinung erst eigentlich «geschichtlich» ist. Oder, wie Reinhardt selbst
es ausdriickt: die groflen Autoren kamen «neu zu Worte».

Man mochte sagen, dafl in alle diesem eine starke Subjektivitit am
Werke sei. Allein, was will das schon besagen, wo die Spontaneitit eines
streng gelebten inneren Daseins es wie bei diesem Gestalten-Denker

741



fertigbhrachte, sich so mit den Gegenstinden zu identifizieren. Alles in
allem wurden in diesen Werken Karl Reinhardts nun Dinge und Er-
scheinungen laut, von denen im Namen der Philologie bisher noch nie-
mals die Rede gewesen war, beginnend mit den liebevoll ergriffenen
reizendsten «Sichelchen», bis hinauf zu den Erscheinungen des Grie-
chisch-Religiosen, nur daB auch dieses nie pastoral bekennerhaft, sondern
stets deutend sachgebunden zu Worte kam. Ideengeschichtlich gesehen
war es in mancher Hinsicht die Heimfihrung der groBen Abseitigen,
Abtrinnigen, wie Nietzsche war, zuriick zu ihrer Mutter und Amme,
der Philologie. Eine neue, universale Sehweise war damit begriindet, ein
neuer Ton in die Philologie eingefiihrt, oder soll ich sagen, ein neuer
Klang?

Aus dem «Sophokles»: «Und Odipus versteht zu fluchen. Er flucht
mit der Kraft der Giiltigkeit. Er fihrt, sobald das Fluchen ihn ergreift,
das Wort, das in sich die Erfilllung trigt, das Wort, das offentlich ist,
indem es personlich ist. Er flucht mit priestetlicher Weihe und zugleich
wie mit sich striubendem Gefieder. »

«Aus einer anfinglichen Fremdheit entwickelt sich ein seltsames
Hineinwachsen in die ihm fremden Dinge, wie als ob sie seine eigenen
wiaren. . . »

«...Es muB3 die Selbst-Entfremdung der Erkenntnis des ,Daimon°
vorangehen. »

«...Statt in das Spiel hineinzuhallen, hallt die Sprache aus dem Spiel
heraus und deutet: dies ist Aias, der sich so verhiillt, der sich zum Schein
Bekehrende, zum Schein aufs neue sich Verbindende, Entsithnende, in
Wahrheit Unbelehrbare, aus allem sich AusschlieBende — denn die wahre
Ausgeschlossenheit beginnt erst mit dem Schein der Partizipation. »

Es scheint, in solchen Sitzen Reinhardts vollendet die Erkenntnis-
leistung sich in der Sprachleistung. Von Poseidonios: «Die Sprache wird
von selbst Ausdruck ihrer Objekte, sie wird redend aus Objekten, in
welche die Lebendigkeit des Subjekts sich verlegt hat; sie macht beinahe
Gesichter. » Es gilt auch fiir Reinhardts eigene Sprache. Ebenso begriff-
lich prigend wie farbig, bildhaft-geballt, impressiv, entbindet sie aus
einer unerhorten Phantasie des Begrifflichen wie des Anschaulichen die
Suggestion der Erscheinung selbst. Scharf akzentuierend, hochst be-
stimmt umreilend, und doch in alledem auch wieder seltsam hinter-
griindig offenlassend.

Das Fragwiirdige und die Wabrbeit

Dieses Offenlassen der Dinge und Erscheinungen bei im tibrigen festem
geistigem Zugriff ohne alles Nebelhafte mag zuniachst dem Naturell des
Mannes entsprungen sein. Karl Reinhardt war der uneingeschworenste

742



Mensch, der sich denken li6t. In der tiefen Spontaneitit, aus der heraus
er auch im Alltag lebte, war ihm alles sich Festlegen, Behaupten, Be-
stehen auf. .. (sofern es nicht um eigene sittliche Entscheidungen ging),
und ferner alles Doktrindre, Parolenhafte, Programmatische, oral Be-
kenntnishafte hochst zuwider. Die GewilBBheit, aus der er lebte, war die
GewiBheit der Ergriffenheit. Der Charme seines Gesprichs wurzelte
hier, in dem so oft aus einer Pause der Versunkenheit mit einem einzigen
humorvollen Wort eine ganze Sicht hervorbrach, wenn nicht gar an die
Stelle des Worts die Miene, die Gebirde trat — alles so unbeschreib-
lich liebenswiirdig, weil es im Schein der Unbeholfenheit so iiberlegen
und zugleich so giitig war.

Doch diese Behutsamkeit des Offenlassens bestimmte in sachlich-
relevanter Weise auch wieder Reinhardts ganzes Philologentum. Dieser
Meister des philologischen Geschifts blieb auch auf der Hohe seines
Konnens begleitet und durchdrungen von dem Bewufitsein der Frag-
wiirdigkeit aller Philologie. Im Vorwort zu den «Werken und Formen »
von 1948: «Die Philologie wird sich selbst um so fraglicher, je weniger
sie von sich lassen kann. Das heif3t nicht, dal3 sie innerhalb ihres Bereichs
an Zuversichtlichkeit verlore... Aber es gehort zum philologischen
BewulBtsein, mit Erscheinungen zu tun zu haben, die es transzendieren
... Es handelt sich. .. um jene methodische Bescheidung, die sich klar
ist, immer etwas ungesagt lassen zu miussen, auch mit allem Merk- und
Einfiihlungsvermogen an das Eigentliche nicht herandringen zu kénnen,
nicht zu diirfen. Wer nur begeistert sein will, der greife nicht zu diesem
Buch, in dem um alles immer nur herumgeredet, alles Unmittelbare um-
gebrochen, immer vor Tiren gefithrt wird, in die man nicht eintritt.
Mit dem Unterschied von anderen Biichern hochstens, dal darum ge-
wult wird. »

Oder als er sich iiberhaupt einmal herbeilieB, von der Erscheinung
des Klassischen zu sprechen und es aus allen nur historischen Zusam-
menhingen, Traditionen, Renaissancen heraushob und Klassik, wo sie
sich etwa ereignet, als etwas schlechthin «Spontanes» fafite, das ihm
auch wieder « Epiphanie» war: «Wo um das Bild des Menschen als ge-
fihrdetes gerungen wird, da liegt ,Klassik¢ im Ubergang, fiir kurze
Zeit, nicht auBerhalb des Moglichen. » Aber kaum ausgesprochen, zieht
dieser Satz sich auch wieder zuriick: «Nur bitte ich Sie um eins: nicht
hinzugehen und zu verkiinden: ,Klassik ist, wenn um das Bild des
Menschen. .. . Die Formeln sind nicht mehr als Mittel, um auf etwas
hinzudeuten. Unser Trost ist: besser etwas noch, als gar nichts.»

Wenn dieses Resignation ist, so doch keine Resignation der Schwiche,
sondern diejenige, die aus dem BewuBtsein der empfundenen Uberfiille
der Gegenstinde und Erscheinungen flieBt und der von diesen her an-
dringenden unaussprechlichen Gesichte.

Wie unterscheidet sich dieses BewuBtsein der Unmdglichkeit, mit den

743



Mitteln der Philologie wirklich zu den Gegenstinden hinzugelangen,
von der Selbstgewillheit der Erkenntnis, mit der Wilamowitz und die
Seinen, unbekiimmert werkfreudig, der Wahrheit zuleibe gingen! Wenn
irgendwo, so zeigt sich hier, dal} die Philologie mit Reinhardt dem Histo-
rismus gegeniiber eine neue Wesensform entwickelt hatte. Jenes tastende,
ja schmerzliche Sich-Bescheiden vor der Wahrheit war die neue — so-
kratisch-platonische — Art, in der Wahrheit zu sein. Die Philologie, fiir
Wilamowitz einst eine strenge Dienstbarkeit fordernde, hochgepriesene
Gottin, wurde bei Reinhardt zu jener Ariadne, die dem in das Labyrinth
eindringenden Theseus allenfalls leuchtet und ihm den Faden in die
Hand gibt. «FEin labyrinthischer Mensch sucht niemals die Wahrheit,
sondern immer nur seine Ariadne, was er uns auch sagen moge.» —
Doch gerade so, gemessen an der Unerschopflichkeit der Gegenstidnde
als hochst fragiles Instrument erkannt, erhielt die Philologie ihre neue
Legitimation. Mit Behutsamkeit, ja Bedenklichkeit in bezug auf die Ge-
genstinde gehandhabt, wurde sie in Reinhardts Hand zu dem Zauber-
stab, unter dessen Beriithrung sich Gebeine zusammenfanden, wieder mit
Fleisch bekleideten und wandelten.

QUETZALCOATL

Bilder einer Reise durch die US A nach Mexiko

VON FRANCOIS BUCHER

Quetzalcoatl, die gefiederte Schlange, wurde als Griinderin
der Zivilisation verehrt. Manche Mythen weisen auf den Kon-
flikt zwischen einer dlteren und einer neueren Lebensweise hin,
die im Kampf Quetzalcoatls gegen die Himmelsgotter und
Kriegsdimonen der spiteren Azteken ihren Ausdruck fand.

Der Reisende, der in den nichsten drei Jahrzehnten Mexiko grindlich
besucht, wird sich des Eindruckes nicht erwehren konnen, in einer Zeit-
maschine zu sitzen. Fihrt er mit Mut und Selbstvertrauen gewappnet ins
Hinterland, so wird er schon nach wenigen Kilometern ein Jahrtausend
hinter sich bringen. Sein Jeep, der das Pferd des fritheren Caballero er-
setzt, wird thn als weiBlgesichtigen Aullenseiter in eine Welt fiihren,
deren Zustand demjenigen des karolingischen Europa auBerordentlich

744



	Karl Reinhardt und die klassische Philologie

