
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 38 (1958-1959)

Heft: 8: Soziologische Probleme

Artikel: Ideen zur Musiksoziologie

Autor: Adorno, Theodor W.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-160852

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-160852
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


IDEEN ZUR MUSIKSOZIOLOGIE

VON THEODOR W. ADORNO

Eine Vorstellung von Musiksoziologie zu geben, bedeutete nach
verbreiteter wissenschaftlicher Gepflogenheit, ihr Gebiet abzustecken, es
nach Feldern einzuteilen, Probleme, Theorien, bezeichnende Forschungsergebnisse

zu referieren und womöghch zu systematisieren. Man behandelte

sie dann als eine Bindestrichsoziologie unter aU den anderen. Sie

gUederte sich nach Sektoren, die allenfaUs in einem Gehäuse sich
nebeneinander unterbringen, auf ein «frame of reference» sich beziehen ließen.
Aber der Inbegriff der GeseUschaft, wie er nicht nur jedes sogenannte
Teilgebiet unter sich befaßt, sondern in jedem auch als ganzer erscheint,
ist weder ein bloßes Feld mehr oder minder verbundener Tatsachen noch
eine oberste logische Klasse, zu der man durch fortschreitende
Generalisierung gelangte. Sondern er ist in sich selbst ein Prozeß, ein sich
und seine Teilmomente Produzierendes, zur Totalität im Hegeischen
Sinn Zusammenhängendes. Nur solche Erkenntnisse werden ihm
irgend gerecht, die, in der kritischen Reflexion jenes Prozesses, die Totale
wie die Teilmomente treffen. Darum scheint es fruchtbarer, Modelle
musiksoziologischer Erkenntnis vor Augen zu stellen als eine Übersicht über
das Gebiet und seine Methoden zu entwerfen. Sie erschöpfte nur allzu
leicht sich in der Wichtigtuerei eines Wissenschaftsbetriebs, der daraus,
daß er kein Licht aufsteckt, auch noch die Tugend unbestechlicher

Objektivität macht. Auf die Trennung von Methode und Sache
sei verzichtet; die Methode bearbeitet nicht als ein Festes,
Invariantes die Sache, sondern richtet sich stets auch nach dieser und legitimiert

sich durch das, was sie daran aufleuchten läßt. Die einzelnen
Forschungsfelder werden nicht als säuberhch koordinierte oder subordinierte
abgehandelt, sondern in ihr dynamisches Verhältnis gerückt. Selbst die
plausible Scheidung der Sphären Produktion, Reproduktion und Konsum

ist ihrerseits geseUschafthches Produkt, von der Soziologie weniger
zu akzeptieren als abzuleiten.

Zwei Aspekte

Musiksoziologie solcher Intention hat ein gedoppeltes Verhältnis zu
ihrer Sache: von innen und von außen. Was der Musik an sich als
gesellschaftlicher Sinn innewohnt und welche SteUung und Funktion in der
GeseUschaft sie einnimmt, ist nicht identisch. Beides braucht nicht einmal
zu harmonieren, ja widerspricht heute sich wesentlich. Große, integre

679



Musik, einst richtiges Bewußtsein, kann zur Ideologie werden, zu gesell-
schafthch notwendigem Schein. Noch die authentischesten Kompositionen

von Beethoven, wahrhaft, nach Hegels Wort, Entfaltung der Wahrheit,

sind im Musikbetrieb zu Kulturgütern erniedrigt worden und
bebefern die Konsumenten, außer mit Prestige, mit Emotionen, die sie
selbst nicht enthalten; und dagegen ist ihr eigenes Wesen nicht indifferent.

Widersprüche wie der zwischen dem gesellschafthchen Gehalt der
Werke und dem Wirkungszusammenhang, in den sie geraten, prägen den

gegenwärtigen Zustand von Musik. Sie findet sich, als Zone objektiven

Geistes, in der Gesellschaft, fungiert in ihr, spielt ihre Rolle nicht
nur im Leben der Menschen, sondern, als Ware, auch im ökonomischen
Prozeß. Zugleich ist sie gesehschafthch in sich selbst. Gesellschaft hat
sich in ihrem Sinn und dessen Kategorien sedimentiert, und ihn muß
Musiksoziologie entziffern. Sie ist damit verwiesen auf das eigenthche
Verständnis von Musik bis in die kleinsten technischen Zellen hinein.
Nur dann gelangt sie über die fatal äußerbche Zuordnung geistiger
Gebilde und gesellschaftlicher Verhältnisse hinaus, wenn sie in der autonomen

Gestalt der Gebilde, als ihres ästhetischen Gehalts, eines GeseU-
schafthchen innewird. Was an soziologischen Begriffen an die Musik
herangetragen wird, ohne in musikahschen Begründungszusammenhängen

sich auszuweisen, bleibt unverbindhch. Der gesellschaftliche Sinn
musikahscher Phänomene ist untrennbar von ihrer Wahrheit oder
Unwahrheit, ihrem Gelingen oder Mißlingen, ihrer Widersprücbiich-
keit oder Stimmigkeit. Die gesellschaftbche Theorie der Musik involviert

deren Kritik.

Musik in der Gesellschaft: Wahrheit und Ideologie

Daher handelt Musiksoziologie von Musik als Ideologie, aber nicht
nur als Ideologie. Dazu wird Musik erst als objektiv unwahre oder
als Widerspruch ihrer eigenen Bestimmung zu ihrer Funktion. Ihre
prinizpiell unbegriffhche Beschaffenheit — sie verkündet weder unmittelbar

Lehren noch läßt sie sich eindeutig auf Thesen vereidigen — legt
die Ansicht nahe, sie habe mit Ideologie nichts zu schaffen. Dagegen
genüge der Hinweis darauf, daß Musik, von verwaltenden Instanzen oder
pobtischen Mächten, nach deren Sprachgebrauch, als gemeinschaftsbildende

Macht eingesetzt, in einer verdinghchten und entfremdeten
Gesellschaft den trügenden Schein von Unmittelbarkeit hervorzubringen
vermag. So wurde sie unterm Faschismus, wird sie heute überhaupt
in totabtären Ländern gehandhabt, und auch in nichttotahtären, als

«Volks- und Jugendmusikbewegung», mit ihrem Kultus von
«Bindungen », von Kohektivität als solcher, vom Erfaßtwerden durch emsiges
Tun. Die rationahsierte und gleichwohl stets noch irrationale Welt bedarf

680



zu ihrer VerhüUung der Pflege des Unbewußten. Um so wachsamer muß
Musiksoziologie sich hüten vor der Gleichsetzung des gesellschaftlichen
Rechts von Musik mit ihrer Funktion, mit Wirkung und Popularität im
Bestehenden. Sie darfsich durch die eigene Definition nicht aufdie Seitevon
Musik als einer gesellschaftlichen Macht drängen lassen. Ihre kritische
Orientierung wird desto notwendiger, je mehr musikahsche Aktivitäten
des verschiedensten Typus unerhellten Tendenzen und Bedürfnissen —
meist solchen der Beherrschung — zugute kommen.

Aber Musik ist Ideologie nicht bloß als unmittelbares Herrschaftsmittel,

sondern auch als Erscheinung falschen Bewußtseins, als Verflachung

und Harmonisierung von Gegensätzen. So wie Romane vom
Typus Gustav Freytags der Ideologie zurechnen, so auch viele Musik
der sogenannten hochhberalen Ära — darunter sehr berühmte wie
die von Tschaikowsky —, welche etwa die symphonische Form
verwendet, ohne die von deren eigener Idee gesetzten Konflikte durch den

kompositorischen Verlauf auszutragen, und sich- damit begnügt, sie

wirksam, gleichsam flächig, dekorativ zu präsentieren, nach einer
Schablone wie der von guten und bösen Figuren in konventionellen Romanen.
Das Verhältnis von Ganzem und Teil wird dabei überhaupt nicht als

eines des wechselseitigen, antagonistischen Sichproduzierens verstanden.
Eben auf dem Verzicht auf seine Gestaltung und der Nivelherung der
Widersprüche zu bloßen Bestandteilen einer verdingbchten Form, die
von ihren Kontrasten «ausgefüllt» wird, beruht die Wirksamkeit solcher
Stücke, die MögUchkeit, sie bequem zu hören; eine Popularität, die das

zur sinnhchen Bestimmung herabsetzt, was seine Rechtfertigung als

geistige allein empfinge.
Überall hier ist das wahrhafte musiksoziologische Problem das der

Vermittlung. Angesichts des begriffslosen Wesens der Musik, das es

verwehrt, solche Einsichten zu jener Art von Evidenz zu bringen, welche
etwa in der traditionellen Dichtung der stoffliche Gehalt zu erlauben
scheint, drohen Behauptungen wie die des immanent ideologischen
Charakters einer Musik zur bloßen Analogie sich zu reduzieren. Dagegen
hilft nur die ausgeführte technische und physiognomische Analyse,
welche noch formale Momente als solche des im Zusammenhang
konstituierten musikalischen Sinnes, oder seiner Absenz, benennt und von ihm
auf Gesellschaftliches schheßt. Formale Konstituentien von Musik, am
Ende ihre Logik, sind gesellschafthch zum Sprechen zu bringen. Wie
das zu üben oder zu erlernen sei, läßt sich kaum abstrakt formulieren.
Versuche dazu entziehen sich der Willkür allenfalls durch innere
Kohärenz und die Kraft, die einzelnen Momente aufzuhellen. Gerade
die entscheidenden Aufgaben einer Musiksoziologie, die der
gesellschaftlichen Dechiffrierung von Musik selbst, verweigern sich jener
positivistisch handgreiflichen Verifizierbarkeit, wie sie sich auf Daten
über musikalische Konsumgewohnheiten oder auf die Beschreibung mu-

681



sikalischer Organisationen stützt, ohne die Sache selbst, die Musik,
aufzusprengen. Bedingung einer produktiven Musiksoziologie ist das
Verstehen der Sprache von Musik, weit über das hinaus, worüber der bloß
soziologische Kategorien auf Musik Anwendende verfügt, auch über
das, was die offizielle und erstarrte musikalische Bildung der Konservatorien

oder die akademische Musikwissenschaft kommuniziert. Die
Zukunft der Musiksoziologie wird wesenthch von der Verfeinerung und
Reflexion der musikalisch-analytischen Methoden selber und ihrer
Beziehung auf den geistigen Gehalt abhängen, der nur vermöge technischer
Kategorien in der Kunst sich reahsiert.

In der Gesellschaft insgesamt übt Musik allein schon durch ihre
Existenz weitgehend ablenkende Funktion aus; das, womit etwa das
offizielle Musikleben seine Konsumenten beschäftigt, die Frage ob Herr X
das G-Dur-Konzert von Beethoven besser spiele als Herr Y, oder ob die
Stimme des jugendlichen Tenors allzu strapaziert sei, hat mit dem Gehalt
und Sinn von Musik kaum etwas zu tun, wirkt aber dafür mit am kulturellen

Schleier, der Befassung mit zur Bildung entwürdigtem Geist,
welcher Ungezählte daran verhindert, Wesentlicheres auch nur zu sehen.
Die Neutrahsierung der Musik zum Objekt von Kulturbetrieb und
Kulturgeschwätz wäre selbst ein würdiger Gegenstand der Musiksoziologie,
wofern diese nicht ihrerseits jener Neutralisierung zu willen ist. Trachtet

man der Neutralisierung dadurch abzuhelfen, daß man die Musik,
wie das so heißt, wieder ins Leben zurückruft, ohne daß die Abhängigkeit

ihres Schicksals vom gesamtgesellschaftlichen Prozeß durchschaut
wäre, so betreibt man erst recht Ideologie. Zu ihr schickt Musik insgesamt

wohl sich in besonderem Maß, weil ihre Begriffslosigkeit weithin
den Hörern erlaubt, bei ihr als Fühlende sich zu fühlen, zu assoziieren,
sich das zu denken, was sie gerade mögen. Sie fungiert als
Wunscherfüllung und Ersatzbefriedigung und läßt sich nicht einmal, wie der
Film, recht dabei ertappen. Vom Dösen, der Beförderung eines Zustan-
des, der rationale und kritische Verhaltensweisen vorweg ausschheßt,
reicht diese Funktion bis zum Kultus der Leidenschaft als solcher,
jenem weltanschaulichen Irrationahsmus, der seit dem neunzehnten
Jahrhundert mit repressiven und gewalttätigen Tendenzen der Gesellschaft

so innig sich verband. Musik trägt, vielfach im Gegensatz zu ihrer
eigenen Gestalt und ihrem eigenen Sinn, zur «Ideologie des Unbewußten»

bei. Sie tröstet, als «Herzenswarmer», ohnmächtig und scheinhaft
ebensowohl über die fortschreitende rationale Erkaltung der Welt, wie
sie andererseits — so bei Wagner — die perennierende Irrationalität des

Gesamtzustandes womöglich rechtfertigt.

682



Rationalität und Irrationalität

Max Weber, Autor des bislang umfassendsten und anspruchsvollsten
Entwurfs einer Musiksoziologie — er findet sich jetzt als Anhang
abgedruckt in der Neuausgabe von «Wirtschaft und Gesellschaft»—, hat die
Kategorie der Rationahsierung als die musiksoziologisch entscheidende
hervorgehoben und damit dem herrschenden Irrationalismus in der
Ansicht von der Musik entgegengearbeitet, ohne daß im übrigen seine reich
belegte These an der bürgerhehen Musikrehgion viel geändert hätte.
Ohne Frage ist die Geschichte der Musik eine fortschreitender Rationahsierung.

Sie hatte Stufen wie die Guidonische Reform, die Einführung
der Mensuralnotation, die Erfindung des Generalbasses, der temperierten
Stimmung, schbeßbch die seit Bach unaufhaltsame, heute zum Extrem
gediehene Tendenz zur integralen musikalischen Konstruktion. Doch
bezeichnet die Rationahsierung — unablösbar vom geschichtlichen Prozeß

der Verbürgerhchung der Musik — nur einen ihrer gesellschaftlichen
Aspekte, so wie Rationahtät selber, Aufklärung, nur ein Moment in der
Geschichte der stets noch irrationalen, «naturwüchsigen» Gesellschaft
abgibt. Innerhalb der Gesamtentwicklung, an der sie in fortschreitender
Rationahtät teilhatte, war Musik doch immer zugleich auch die Stimme
dessen, was auf der Bahn jener Rationahtät zurückbheb oder ihr zum
Opfer fiel. Das nennt nicht nur den zentralen gesellschaftlichen Widerspruch

von Musik selbst, sondern auch die Spannung, aus der musikalische

Produktivität bislang lebte. Durch ihr pures Material ist Musik die
Kunst, in der die vorrationalen, «mimetischen» Impulse unabdingbar
sich behaupten und zugleich in KonsteUation treten mit den Zügen
fortschreitender Natur- und Materialbeherrschung. Dem dankt sie jene
Transzendenz über den Betrieb bloßer Selbsterhaltung, die Schopenhauer

dazu veranlaßte, sie in der Hierarchie der Künste als unmittelbare
Objektivation des WiUens am höchsten zu stellen. Wenn irgendwo,
dann reicht sie in der Tat dadurch über die bloße Wiederholung dessen,
was ohnehin geschieht, hinaus. Zugleich aber wird sie eben dadurch
auch taugheh zur stetigen Reproduktion der Dummheit. Wodurch sie
mehr ist als Ideologie, ist ihrem ideologischen Unwesen am nächsten.
Als gehegte irrationale Sonderzone inmitten der rationalisierten Welt
wird sie zum schlechterdings Negativen, so wie es die gegenwärtige
Kulturindustrie rational plant, produziert, verwaltet. Die bis zum äußersten

kalkuherte Irrationahtät ihrer Wirkung, welche die Menschen bei
der Stange halten will, parodiert jenen Einspruch gegen die Vorherrschaft

des klassifikatorischen Begriffs, dessen Musik einzig dort mächtig
ist, wo sie selbst, wie die großen Komponisten seit Monteverdi, der
Disziphn von Rationalität sich unterwirft. Nur kraft solcher Rationahtät
geht sie über diese hinaus.

683



Zum Begriff der Produktion

In Phänomenen wie der gesellschafthch manipulierten Irrationahtät von
Musik drückt sich der sozial weit umfassendere Tatbestand des Vorrangs
der Produktion aus. Musiksoziologische Untersuchungen, welche die
Schwierigkeiten der Produktionsanalyse umgehen möchten, indem sie

an die Sphären der Distribution und des Konsums sich halten, bewegen
sich damit bereits innerhalb jenes Marktmecharhsmus, sanktionieren
jenen Primat des Warencharakters in der Musik, den aufzuhellen der
Musiksoziologie sich geziemte. Empirische Untersuchungen, die von
Hörerreaktionen als dem letzten und fest gegebenen wissenschaftlichen
Material ausgehen, werden unwahr, weil sie diese Reaktionen nicht als
das begreifen, wozu sie wesenthch zumindest geworden sind, als
Funktionen der Produktion. Dabei ist mittlerweile, im Gesamtbereich der
konsumierten Musik, ein nach dem Muster industrieller Verfahren
organisierter und gesteuerter Produktionsprozeß anstelle dessen getreten, was
vom Begriff künstlerischer Produktion gemeint wird. Überdies sind die
Schwierigkeiten, der sozialen Wirkungen von Musik sich zu versichern,
kaum geringer als die, welche die Einsicht in ihren immanenten sozialen
Gehalt bereitet. Denn was ermittelt werden kann, sind die Meinungen
Befragter über die Musik und über ihr eigenes Verhältnis zu ihr. Diese
Meinungen aber, durch soziale Mechanismen wie Selektion des
Dargebotenen und Propaganda präformiert, bleiben unmaßgebhch für die
Sache selbst. Was Befragte über ihre Beziehung zu Musik meinen, zumal
wie sie es verbabsieren, reicht nicht einmal an das heran, was subjektiv —
individuell und sozialpsychologisch — sich zuträgt. Äußern sie etwa, sie
liebten an einer Musik besonders die Melodie oder den Rhythmus, so
verbinden sie mit solchen Worten kaum eine sachgerechte Vorstellung
und substituieren für die Begriffe deren vag-konventionellen Gehalt, für
Rhythmus also die Wechselwirkung von starrer Zählzeit und synkopischen

Abweichungen, für Melodie die nach achttaktigen Perioden ge-
ghederte, leicht auffaßbare Oberstimme. Introspektion ist bei der
Erfahrung von Musik für den, welcher nicht ihrer spezifischen Disziphn
sich unterzog und überdies zur Selbstbetrachtung exzeptionell befähigt
und geschult ist, äußerst problematisch. Handfeste experimentelle
Methoden jedoch, welche jener Problematik durch Zählen und Messen zu
entrinnen hoffen, führen nicht weiter. Ob der Pulsschlag eines
Musikhörenden sich beschleunigt, und ähnhches, bleibt gegenüber dem
spezifischen Verhältnis zu gehörter Musik ganz abstrakt. Sucht man von
Apparaten wie dem von Frank Stanton im Rahmen des Princeton Radio
Research Project entwickelten Program Analyzer abzulesen, auf welche
Stellen einer Musik positiv oder negativ angesprochen wird, so setzt ein
solches Verfahren eben jenen Typus eines zugleich atomistischen und
dinghaften Hörens, das Registrieren von Musik als einer Summe sen-

684



sueller Reize voraus, das seinerseits erst zu erforschen wäre. Die Primitivität

von dergleichen Versuchsanordnungen versäumt die Komplexität
des Ansprechens auch auf primitivste musikalische Gebilde ; die Exaktheit

der Methode wird zum Fetisch, der über die Irrelevanz dessen

betrügt, was mit ihr sich eruieren läßt. Damit soll den musiksoziologischen
Laboratoriumstechniken keineswegs jeglicher Erkenntniswert
abgesprochen werden: in mancher Hinsicht sind sie ihren Opfern auf den
Leib geschrieben. Für die quantitative Einschätzung gesellschaftlicher
Verhaltensweisen zur Musik mögen sie nützlich sein; selbst dann aber

nur, wofern die soziologische Analyse sie mit dem Sinn dessen konfrontiert,

worauf reagiert wird, und die objektiven gesellschaftlichen
Bedingungen solcher Wirkungen studiert.

Gesellschaftlicher Gehalt

Indessen ist der Begriff der Produktion weder absolut zu setzen noch mit
der gesellschafthchen Produktion von Gütern ohne weiteres zu
identifizieren. Daß in der Musik überhaupt eine besondere Produktionssphäre
sich herausgebildet und gegenüber Reproduktion und Konsum
verselbständigt hat, ist selbst Folge eines gesehschafthchen Prozesses, dem der
Verbürgerlichung. Er steht im Zusammenhang mit Kategorien wie der
Autonomie des Subjekts einerseits, der Verselbständigung der Ware und
ihres Wertes andererseits. Vor allem wurde durch gesellschafthche
Arbeitsteilung die musikalische Produktion von anderen musikalischen
Prozessen geschieden. Das erst ermöglichte die große Musik der letzten
350 Jahre — ein Tatbestand, der gerade von naiven gesellschaftlichen
Erwägungen übersehen wird, welche jene Verselbständigung der
Produktion um des Idols musikalischer Unmittelbarkeit willen revozieren
möchten. Produktion in Musik ist nicht in vergleichbarem Sinn
«ursprünglich» wie die Produktion von Lebensmitteln für die Selbsterhaltung

der Gesehschaft, sondern ein spät Entsprungenes. Sie hat aber
geschichtlich einen Primat erlangt, den die aktuelle Musiksoziologie nicht
verleugnen darf. Dabei sind in der Produktion Momente wie die
Autonomie des Ausdrucksbedürfnisses und zumal die objektive Logik der
Sache, der der Komponist folgt, abzuheben von den Gesetzen der
Warenproduktion für den Markt, die während der gesamten bürgerhehen
Epoche hereinspielen und insgeheim bis in die subhmsten ästhetischen
Momente reichen. Die Spannung beider Momente rechnet zum Wesentlichsten

innerhalb der musikalischen Produktionssphäre. Sie haben
nicht nur einander entgegengewirkt, sondern waren auch insofern durch
einander vermittelt, als jedenfalls über erhebhehe Zeiträume gerade

685



die Autonomie des Gebildes im Namen der Reinheit der Kunst
und des Rechts der Individuabtät geseUschafthch honoriert wurde;
noch die Freiheit der Musik von gesellschafthchen Zwecken hat sich
kraft der Gesellschaft gesteigert. Erst heute, da die gesamte
musikalische Kultur tendenziell von Verwaltung übernommen wird, scheint
jene Freiheit kassiert zu werden, so wie die Entwicklungstendenz
der Musik selber wider ihre Freiheit sich kehrt. Bereits der Indi-
viduahsmus der hochbürgerhchen Musik ist nicht à la lettre zu nehmen.
Sie ist nicht nach dem Modell des Privateigentums zu konstruieren, als

ob große Komponisten sie beliebig derart modelten, wie sie psychologisch

nun einmal geartet sind. Wie jedem produktiven Künstler, so
«gehört» auch dem Komponisten unvergleichhch viel weniger von seinem
Gebilde als die vulgäre, stets noch am Geniebegriff orientierte Ansicht
Wort haben will. Je höher geartet ein musikahsches Gebilde, desto mehr
verhält sich der Komponist als dessen Vollzugsorgan, als einer, der dem
gehorcht, was die Sache von ihm will. Der Spruch Hans Sachsens aus
den Meistersingern, der Komponist stelle die Regel sich selbst und folge
ihr dann, bezeugt das dämmernde Selbstbewußtsein davon und zugleich
den gesellschafthchen «Nominahsmus» der Moderne, der keine
substantiell bestätigte künstlerische Ordnung mehr vorgegeben ist. Aber
noch die selbstgestellte Regel ist eine solche bloß dem Schein nach. Sie

reflektiert in Wahrheit den objektiven Stand des Materials und der
Formen. Beide sind in sich gesellschaftlich vermittelt. Der Weg in ihr Inneres
ist der einzige zu ihrer gesellschafthchen Erkenntnis. Die Subjektivität
des Komponisten addiert sich nicht zu den objektiven Bedingungen und
Desideraten. Sie bewährt sich gerade darin, daß er den eigenen Impuls,
der freibch nicht weggedacht werden kann, in jene Objektivität aufhebt.
Nicht nur ist er damit an objektive gesellschafthche Voraussetzungen
der Produktion gefesselt, sondern seine eigenthche Leistung, die einer
Art logischen Synthesis eigenen Wesens, das Allersubjektivste an ihm,
ist schheßlich selbst noch gesellschaftlich. Das kompositorische Subjekt
ist kein individuelles, sondern ein kollektives. AUer Musik, und wäre es
die dem Stil nach individualistischeste, eignet unabdingbar ein kollektiver

Gehalt: jeder Klang allein schon sagt Wir.
Dieser kollektive Gehalt indessen ist kaum je der einer bestimmten

Klasse oder Gruppe. Versuche, Musik auf ihre soziale Zuständigkeit zu
fixieren, haben etwas Dogmatisches. Weder Herkunft und Biographie
eines Komponisten noch auch selbst die Wirkung von Musik auf eine
besondere Schicht besagen soziologisch etwas Verbindliches. Die
gesellschafthche Gestik der Musik von Chopin ist — in einer Weise, deren
konkrete Physiognomik noch zu entwerfen wäre — aristokratisch; ihre
Popularität aber rührt gerade von diesem aristokratischen Gestus her.
Sie verwandelt gewissermaßen den Bürger, der in ihrer wohllautenden
Melanchobe sich selbst vernehmen möchte, in den Edelmann. Bürger-

686



beh ist die heute lebendige Musik insgesamt; vorbürgerhehe wird nur
aus historischer Gesinnung exekutiert, und die Ansprüche des

Ostblocks, was dort hergestellt wird, töne aus dem SoziaUsmus, widerlegen
sich am Ertönenden selbst, das durchweg spätromantisch-spießbürger-
hche Kbschees aufwärmt und sorgsam alles vermeidet, wodurch Musik
von konformistischen Konsumbedürfnissen abweicht. Wohl aber reflektiert

Musik in sich die Tendenzen und Widersprüche der bürgerlichen
Gesellschaft als einer Totahtät. Die Idee der dynamischen Einheit, des

Ganzen in traditioneller großer Musik war keine andere als die der
Gesellschaft selbst. Ungeschieden hegt in ihr die Spiegelung des geseUschaft-
lichen Treibens — schbeßbch des Produktionsprozesses — ineinander
mit der Utopie eines solidarischen «Vereins freier Menschen ». Der aller
großen Musik bis heute unlösbare Widerspruch des Allgemeinen und
Besonderen jedoch — und der Rang von Musik mißt sich gerade danach,
ob sie diesen Widerspruch formend ausdrückt und schheßlich ihn doch
wiederum hervortreten läßt, anstatt ihn durch Fassadenharmonie zu
verstecken — ist kein anderer, als daß real das partikulare Interesse und die
Menschheit auseinanderweisen. Musik transzendiert die Gesellschaft,
indem sie durch ihre eigene Gestaltung dem zum Laut verhüft und zugleich
das Unversöhnhche im vorwegnehmenden Bilde versöhnt. Je tiefer aber
sie daran sich verhert, um so mehr entfremdet sie seit der Mitte
des neunzehnten Jahrhunderts, dem Tristan, sich dem Einverständnis
mit der bestehenden Gesellschaft. Macht sie sich von sich aus zu einem
Begehrten, gesellschaftlich Nützhchen, von dem die Menschen etwas
haben, so verrät sie dem eigenen Wahrheitsgehalt nach die Menschen.
Ihr Verhältnis zum Gebrauchswert ist, wie das jeglicher Kunst heute,
durch und durch dialektisch.

Sind Zurechnungen der musikalischen Produktion zu gesellschafthchen

Einzehnteressen und -tendenzen fragwürdig, so lassen sich doch
spezifisch gesellschaftliche Charaktere an traditioneUer Musik wahrnehmen.

Man wird so wenig den im übrigen etwas forcierten Ton geborgener

Gutbürgerlichkeit bei Mendelssohn überhören wie ein fortgeschrittener

Großbürgerliches an Richard Strauß, seinen intuitionistischen,
der Pedanterie des Systems eingeschhffener musikahscher Logik abholden

élan vital, gepaart mit einer gewissen Brutalität, einem Bodensatz des

Ordinären, ähnbch der expansionistischen Gesinnung des deutschen
industrieUen Großbürgertums. Freiheit von Enge und Muff verbindet sich
mit imperialistischer Rücksichtslosigkeit. So zwingend indessen derartige
physiognomische Beobachtungen sind — und ihr Erkenntniswert dürfte
immerhin den gesicherter musikstatistischer Daten übertreffen —,
so schwer sind sie nach wie vor den etablierten wissenschafthchen
Spielregeln kommensurabel zu machen. Gerade hier muß Musiksoziologie
die Fähigkeit zum immanenten musikahschen Mitvollzug kombinieren
mit der Souveränität, das Phänomen von außen her zu verfremden und

687



damit gesellschaftlich durchsichtig zu machen. PhysiognomischerBlick für
den gesellschafthchen Ausdruck künstlerischer Formensprachen ist ein
notwendiges Moment musiksoziologischer Erkenntnis. Ihr dürfte zum
Kanon dienen, daß alle musikahschen Formen, alle musiksprachhchen und
-materialen Elemente selber einmal Inhalte waren; daß sie von
Gesellschaftlichem zeugen und von dem betrachtend-insistierenden Bbck als

geseUschaftliche wieder erweckt werden müssen. Er kann dabei sich
nicht auf den gesellschafthchen Ursprung jener Elemente, auf den
Zusammenhang mit Lied und Tanz etwa, beschränken, sondern gilt vor
allem den Tendenzen, welche diese ursprünghch inhaltlichen,
gesellschaftlich-funktionalen Elemente in kompositorisch-formale verwandelt und
weitergetrieben haben.

Diese Tendenzen sind komplex. Einmal beziehen sie sich auf die
immanent-musikahsche, gleichsam autonome Entwicklung, ähnbch wie
die Geschichte der Philosophie einen in sich relativ geschlossenen
Problemzusammenhang darstellt. Dieser Aspekt der Musiksoziologie deckt
sich am ehesten mit «Geistesgeschichte», nur daß er nicht sowohl mit
dem subjektiv vom Komponisten Vermeinten «verstehend» sich
beschäftigt als mit der technischen Objektivität und ihren Postulaten. Die
autonom-musikahsche Entwicklung stellt fensterlos, lediglich durch die
eigene Konsequenz, wie die Leibnizische Monade das Ganze vor. So

drückt die in Forderungen der rein kompositorischen Stimmigkeit sich
entfaltende integrale Kompositionsweise die Integrationstendenzen der
bürgerlichen Gesellschaft durch den eigenen Verlauf aus, weil ihre latent
beherrschenden Kategorien identisch sind mit denen des bürgerhehen
Geistes, ohne daß dabei soziale Einwirkungen von außen stets zu postu-
heren wären. Andererseits jedoch — und das bringt die Musiksoziologie
in Gegensatz zur bloßen Geistesgeschichte — verläuft jener immanent
musikalische Motivationszusammenhang, dessen gesellschaftliche
Implikationen jeweils zu extrapoheren sind, doch nicht durchaus geschlossen.
Musik entfaltet sich nach ihrem eigenen Gesetz, einem insgeheim
gesellschafthchen, und wiederum nicht nur nach diesem, sondern wird selber
durch geseUschaftliche Kraftfelder bewegt und abgelenkt. Insofern bildet
sie keine bruchlos verstehbare Einheit des Sinnes, kein Kontinuum. Der
galante Stil im früheren achtzehnten Jahrhundert, der Bach und den von
ihm erreichten Stand musikahscher Materialbeherrschung verdrängte,
ist nicht aus der musikahschen Logik zu begründen, sondern vom Konsum

her, den Bedürfnissen einer bürgerlichen Kundenschicht. Ebensowenig

folgen die Neuerungen von Hektor Berhoz aus der Konsequenz
von Beethovens Kompositionsproblemen, sondern sind weit eher
determiniert von den außerhalb der Musik aufkommenden industrieUen
Verfahrensarten, einer gegenüber der klassizistischen Kompositionskunst
radikal veränderten VorsteUung von Technik. In ihm und den an ihn
spezifisch anschließenden Komponisten, Liszt und später Richard Strauß,

688



sind die Errungenschaften des Wiener Klassizismus ähnbch vergessen,
wie dieser die Bachischen vergessen hatte. Solche Brüche sind in ebenso
hohem Maße Gegenstand von Musiksoziologie wie die in sich einheit-
hchen Tendenzen, und das Verhältnis beider Momente wäre nicht der
letzte unter ihren Gegenständen. Generell dürfte gerade vermöge solcher
Brüche, also durch Diskontinuität, nicht unmittelbar, die große
gesellschaftliche Gesamttendenz der Musik sich durchsetzen. Damit entfäUt
eine gradlinige Vorstellung vom musikalischen Fortschritt. Sie kann
ohnehin sich bloß auf den Stand der rationalen Materialbeherrschung,
nicht auf die musikahsche Quahtät der Werke an sich beziehen, die zwar
mit jenem Stand verwachsen ist, keineswegs aber stets eins mitihm. Jedoch
selbst die Materialbeherrschung steigt in einer Spiralbewegung an, die
erst von einer Erkenntnis begriffen ist, die auch dessen gedenkt, was
verloren geht oder auf dem Weg hegen bleibt. Einer solchen Konzeption

sind überhaupt Antinomien, notwendige Widersprüche die Fermente
geseUschafthcher Erkenntnis. Die Unstimmigkeiten in den technischen
Verfahrungsweisen eines Komponisten vom obersten Formniveau wie
Richard Wagner bekunden die geseUschafthch vorgezeichnete Unmöglichkeit

dessen, was ihm vorschwebte, eines kultisch die bürgerhche GeseUschaft

zusammenfassenden Kunstwerkes, und damit die Unwahrheit des ob-
jektiven Gehalts seiner Gebilde selbst : an ihnen läßt sein ideologisches Wesen

sich greifen. Die Reduktion großer, gelungener Musik auf Gesellschaft

ist so fragwürdig wie die eines jeglichen Wahren; jedes Mißbngen
aber, das nicht bloß von der Zufälhgkeit des Talents herrührt, sondern in
seiner Zwangsläufigkeit einsichtig wird, indiziert Gesellschaftliches. Auch
beimBegriffdesTalents darfMusiksoziologienicht wie bei dem einer
Naturgegebenheit verharren. Die Epochen und gesellschafthchen Strukturen
bringen tendenziell jene Begabungen hervor, die ihnen selbst, sei's
auch kritisch, angemessen sind. Die gegenwärtigen, zum Extrem getriebenen

und vom Schatten der Verdinglichung begleiteten musikalischen
Integrationsversuche folgen nicht nur aus dem Stand des Materials und
den von der Wiener Schule Schönbergs ausgebildeten Verfahrungsweisen,
sondern harmonieren zugleich mit der verwalteten Welt, die sie, ohne
Bewußtsein davon, gleichsam abbilden und freibch, indem sie sie

benennen, auch übersteigen. Maß der geseUschafthchen Wahrheit von Musik

heute ist, daß sie ihrem Gehalt nach, der an ihrer immanenten Konstitution

haftet, in Gegensatz tritt zu der GeseUschaft, in der sie entspringt
und in der sie steht : daß sie selber, in einem wie immer auch vermittelten
Sinn, «kritisch» wird. Zuzeiten, etwa in der Epoche, welche man die des

aufsteigenden Bürgertums zu nennen hebt, war das mögbch, ohne daß
die soziale Kommunikation dadurch abgeschnitten wurde. Die Neunte
Symphonie konnte die Einheit dessen verkünden, was die Mode streng
geteilt hat, und doch ihr Pubbkum finden. Unterdessen besteht wohl
ein unmittelbares Verhältnis zwischen der geseUschafthchen Isolierung

689



von Musik und dem Ernst ihres objektiven geseUschafthchen Gehalts,
ohne daß freilich die Isoherung als solche, in der sie sich mit purem
Unsinn begegnet, jenen gesellschafthchen Gehalt verbürgte.

Die soziologische Interpretation von Musik ist um so adäquater möglich,

je höher die Musik rangiert. Bei simpler, regressiver, nichtiger wird
die Interpretation fragwürdig. Was einem Schlager in der Gunst des

Pubhkums vor einem anderen den Vorzug verschafft, ist mühsamer zu
fassen als etwa die gesellschafthchen Stellenwerte der Rezeption
verschiedener Werke Beethovens voneinander zu differenzieren. Während
die insbesondere im Zusammenhang mit dem Radio Research ausgebildeten

administrativen Forschungsverfahren, wie sie in Amerika auf die
leichte Musik angewandt werden, diese als ein monopoUstisch Verwaltetes

marktanalytisch genau treffen, ist bis heute das Banalste, in seiner
gesellschaftlichen Existenz und Wirkung, das Rätselhafteste. Hierher
rechnet die von dem Wiener Theoretiker Erwin Ratz aufgeworfene
Frage, wieso eigentbch Musik gemein sein kann, ja, was Banahtät ästhetisch

und sozial überhaupt sei. Ihre Beantwortung fordert freibch auch
die der entgegengesetzten: wie Musik es vermag, jenem Betrieb des bloß
Seienden zu entragen, dem sie doch selbst wiederum die Mögbchkeit des

eigenen Daseins verdankt. Die heute institutionahsierte und durch
Verwaltungskategorien wie die der U-Musik gekennzeichnete Zweiteilung
in das Ernste und das Leichte, in Kategorien, die einander starr und un-
versöhnhch gegenüberstehen, bedarf in ihren verschiedenen Stufen der
geseUschafthchen Interpretation. Sie entspricht jenem seit der Antike
etabherten Bruch hoher und niedriger Kunst, der nicht weniger bezeugt,
als das Mißhngen aller Kultur in der bisherigen Gesellschaft. Am Ende
schickt die Kulturindustrie sich an, Musik insgesamt in ihre Regie zu
nehmen. Selbst die, welche anders ist, überdauert ökonomisch und damit
gesellschaftlich einzig noch im Schutz der Kulturindustrie, der sie opponiert

— einer der flagrantesten Widersprüche in der gesellschafthchen
Lage von Musik. Durch die zentrahstische Erfassung wird zwar vermutlich

die untere Musik — etwa dank der raffinierteren Jazz-Praktiken —
auf den Stand der Technik gebracht, ähnbch wie im gegenwärtigen Kino
dessen krud barbarische Elemente. Zugleich aber wird Musik, von der
herrschenden Verwaltung auf jene Warenproduktion nivelliert, die sich
hinter dem Willen der Konsumenten versteckt, der freibch, als manipulierter

und reproduzierter, mit der Tendenz der Verwaltung
konvergiert. Musik gleicht, als Sparte von Freizeitgestaltung, dem sich an,
wovon abzuweichen ihren eigenen Sinn ausmacht: das ist ihre soziologische

Prognose. Der Widerspruch mit sich selbst, in dem sie sich
verfängt, straft die Integration von Produktion, Reproduktion und Konsum
Lügen, die sich anbahnt. Die Einheit der gegenwärtigen Musikkultur
als eine der Kulturindustrie, ist die voUkommene Selbstentfremdung. So

wenig toleriert sie mehr etwas, was nicht von ihr gestempelt wäre, daß sie

690



den Konsumenten nicht einmal länger bewußt wird. Erreicht ist die
falsche Versöhnung. Was nah wäre, das «Bewußtsein von Nöten»,
wird zum unerträghch Fremden. Das Fremdeste aber, das die Maschinerie

den Menschen einhämmert und das nichts von ihnen selbst mehr
enthält, rückt ihnen auf den Leib und in die Seele als unausweichhch
Nächstes.

PROBLEME DER SOZIALPSYCHIATRIE

VON MARVIN K. OPLER

In Europa und den Vereinigten Staaten ist der Forschung und praktischen

Anwendung ein neues Wissensgebiet erschlossen worden. Man
bezeichnet es zwar als Sozialpsychiatrie, doch hegen seine Komponenten
im wesenthchen in Anthropologie oder Soziologie, in Psychologie und
Psychiatrie. Seit 1955 erscheint in London eine Zeitschrift unter dem
Titel The International Journal of Social Psychiatry, deren Schriftleitung in
Amerika und England besorgt wird. Seit 1952 arbeitete der verstorbene
Dr. T. A. C. Rennie mit dem Verfasser auf diesem Forschungsgebiet
zusammen. In der ersten Nummer dieser Zeitschrift verfaßte Rennie
einen kurzen Artikel « Sozialpsychiatrie — eine Begriffsbestimmung » und
schrieb am Ende seiner Abhandlung, die Sozialpsychiatrie befasse sich
mit der Untersuchung der Ätiologie und Dynamik von Menschen in
ihrer gesamten gesellschafthchen Umwelt. Nach Erwähnung weiterer
ähnlicher Studien in den Vereinigten Staaten gab er der Hoffnung
Ausdruck, die FeststeUungen dieser Art möchten die Forscher der
Verhaltenswissenschaft in die Lage versetzen, «im Verständnis der Gesamtheit
der Kräfte, die für den menschbchen Adaptationsprozeß von Bedeutung
sind, einen Schritt vorwärts zu machen».

Ob sich diese Wissenschaft nun mit dem Adaptationsprozeß oder der
Anpassung des Menschen an seine Umgebung befaßt, ist es klar, daß die
nächsten wichtigen Entwicklungen der Planung auf dem Gebiet der
geistigen Gesundheit nicht nur auf theoretischer, sondern auch auf
praktisch-administrativer Basis erfolgen können. Die geistesgesundheitliche
Planung vom Standpunkt der öffentbchen Gesundheits- und Präventiv-
Maßnahmen gehört seit einiger Zeit ebenfaUs in den Rahmen der
Sozialpsychiatrie. Seit 1930 arbeitet der Psychiater Dr. Arne Querido in Amster-

691


	Ideen zur Musiksoziologie

