
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 38 (1958-1959)

Heft: 8: Soziologische Probleme

Artikel: Zur Lage der Geisteswissenschaften in der industriellen Gesellschaft

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-160848

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-160848
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


und organisatorische Aufgabe. Die Schwierigkeit ihrer Lösung ist
politischer Art. Sie ist ein Teil einer Grundfrage der pobtischen Soziologie,
nämUch wie es in der industrieUen Gesellschaft überhaupt eine pobtische
Öffentlichkeit geben kann, die ihre immer komplizierter und abstrakter
werdenden Probleme in einer angemessenen Form erörtert. Damit dies

mögUch wird, ist es aber nötig, zunächst jene Sozialgebilde zu reorganisieren,

die den Aggregatzustand und die Integrationsform der
Öffenthchkeit ausgebildet haben und die, trotz innerer Schwäche, immer noch
die Hauptträger eines öffentbchen Bewußtseins sind, nämbch die großen
Städte.

Die Entstädterung der Großstadt ist jedoch ein Programm, das auf
eine Schwächung der pobtischen Öffenthchkeit hinausläuft und damit
auch auf eine Gefährdung der Demokratie. Die Vertreter dieses

Programms sind oft entgegengesetzter Meinung. Sie übersehen, daß der
Traum Jeffersons von einer großstadtlosen Demokratie nur in einer
vorindustriellen PioniergeseUschaft geträumt werden konnte.

ZUR LAGE DER GEISTESWISSENSCHAFTEN
IN DER INDUSTRIELLEN GESELLSCHAFT

VON HELMUTH PLESSNER

In den Diskussionen über die öffentliche Förderung der wissenschafthchen

Forschung, die in den letzten Jahren im Schatten der Kriegsverluste,

in Deutschland auch der Emigrationsverluste nach 1933, und in
Anbetracht der stark ansteigenden Kosten für die Forschung und den
wissenschafthchen Nachwuchs geführt werden, spielt auch die Frage
nach der Zukunft der Geisteswissenschaften eine Rolle. Werden ihre
Entfaltungsmöglichkeiten nicht durch die stets mehr Raum verlangenden
Naturwissenschaften und ihre Anwendungsfächer in Technik und Medizin

eingeschränkt werden? Darüber hinaus: ist ihnen der Zeitgeist noch
günstig und sind sie selber zukunftsträchtig genug, eine desülusionierte
Jugend zu begeistern? Stimmt etwa das Urteil Mitscherhchs, die
Geisteswissenschaften seien weniger vom Erstickungstod als vom Tod aus
Altersschwäche bedroht?

647



Den folgenden Ausführungen liegen Erfahrungen zugrunde, die in
vielen Gesprächen mit jüngeren und älteren Kollegen an westdeutschen
Universitäten gesammelt worden sind. Sie finden sich in größerem
Rahmen verarbeitet in den 1956 erschienenen «Untersuchungen zur
Lage der deutschen Hochschullehrer», der ersten wissenschaftssoziologischen

Arbeit, welche den Wissenschaftsbetrieb in seiner Wirklichkeit
im Lichte der Nachwuchsprobleme zum Gegenstand gemacht hat1.
Vergleichende Erhebungen für andere Länder fehlen bis heute. Dadurch
stützen sich unsere Urteile zur Hauptsache auf westdeutsche Verhältnisse
und sind nur teilweise auf Verhältnisse anderer Länder übertragbar.

Äußere Hemmnisse

Hießen die Geisteswissenschaften nicht Geisteswissenschaften, woran
man sich bei uns seit knapp hundert Jahren gewöhnt hat, sondern
Wissenschaften vom Menschen oder wären gar nicht mit der Etikette von
Wissenschaft versehen, wie im angelsächsischen Bereich «Arts» und
«Humanities», stellte sich wahrscheinlich die hier aufgeworfene Frage
nach ihrer Aufgabe und Lebenswichtigkeit für unsere GeseUschaft, nach
ihrer Lebensfähigkeit in ihr leichter dar. Warum sollte es in unserer Welt,
der freibch romantische Vergangenheitsverklärung fremd geworden ist,
keine Ethnologie und vergleichende Sprachwissenschaft, Geschichte und
Soziologie geben dürfen? Warum die Beschäftigung mit Kunst und
Literatur nutzlos sein? Stünden sie nicht im Zeichen des Geistes und in
der anspruchsvollen Pose der Wissenschaft, so hätte das Urteil der
Institutionen, welche an ihrer Pflege interessiert sind, Schule und Kirche,
Verwaltung und Justiz, für unsere Frage mehr Gewicht.

Im Scheinwerferhcht ihrer Interessen bbebe aUerdings sehr vieles
unbeachtet, was für Geisteswissenschaften zentral ist, ganze Disziphnen
würden überhaupt nicht angeleuchtet und andere, welche die Praxis
und der Unterricht brauchen, doch nur schief. Ihr instrumentaler Wert
war immer sehr begrenzt und für Pfarrer, Verwaltungsbeamte, Richter,
Anwälte und Lehrer vom Stoff her sehr mit Auswahl, von der Form her,
d. h. in ihrem spezifischen Wissenschaftscharakter aUein insoweit von
Interesse, als man an dem Humboldtschen Prinzip der Einheit von For-

1 «Untersuchungen zur Lage der deutschen Hochschullehrer», hg. v. H. Pleßner. 3 Bde.,

Göttingen 1956. Band 1: Nachwuchsfragen im Spiegel einer Erhebung 1953—1955. Bearb.

von I. Asemissen, R. Frenzel, D. Goldschmidt, Chr. Graf v. Krockow, H. Pleßner. Band 2:
Stellenplan und Lehrkörperstruktur der Universitäten und Hochschulen in der
Bundesrepublik und in Berlin (West) 1953/54. Bearb. von A. Busch. Band 3: Entwicklung des

Lehrkörpers der deutschen Universitäten und Hochschulen 1864—1954. Bearb. von Chr.

von Ferber.

648



schung und Lehre festhielt. Dieses Prinzip, nach dem gerade unsere
Universitäten im 19. Jahrhundert ihren Vorsprung gegen England und die
romanischen Länder gewannen, sollte nicht leichtfertig preisgegeben
werden, auch wenn es den genannten Institutionen nicht mehr so
selbstverständlich ist, wie es ihnen, wenigstens offiziell, bis 1914 war. Sie

legen heute noch weniger als früher darauf Wert, daß ihre Lizentiaten
und Referendare promovieren und nach dem Staatsexamen den Kontakt
zur Universität weiter pflegen, sondern suchen sie so bald wie möglich
in ihren neuen Arbeitsbereich zu inkorporieren. Mögen Kirche, Verwaltung

und Justiz (aus sehr begreiflichen Gründen) schon immer diese

Pobtik verfolgt haben — weshalb die Nachwuchs s orgen der juristischen
Fakultäten bei uns seit fast hundert Jahren, d. h. also noch vor der Zeit
des Wirtschaftsjuristen, nicht abreißen —, die Höhere Schule jedenfalls
machte davon eine Ausnahme und ist erst relativ spät zur Politik des

eigenständigen Interesses übergegangen. Natürlich soll man hier nicht
generahsieren. Wir haben immer noch angesehene Anstalten, die ihre
Tradition als Gelehrtenschule pflegen oder ihren Ehrgeiz darein setzen,
der Wissenschaft eine Elite zu liefern, aber sie bilden eine schwindende
Minderheit. Der junge Lehrer soU am liebsten vergessen, was er auf der
Universität getrieben hat und sich auf sein Erzieheramt vorbereiten, soll
«schuhsch» und «jugendgemäß» denken lernen.

Daß diese Besinnung aufs Eigenständige eine wachsende Entfremdung

von der Forschung bedeuten muß, wird niemand bestreiten. Bis
zum ersten Weltkrieg pflegten viele Gymnasien in den «Programmen»
den Kontakt ihrer Lehrer mit wissenschaftlicher Arbeit. Man hat sie

aufgegeben, hat den Professortitel durch den Oberstudienrat ersetzt und
damit die Emanzipation der Schule von der «Gelehrten Welt» auch
symbolisch vollzogen. Die Gründe hegen auf der Hand. Die Höhere
Schule bereitet schon seit langem nicht mehr nur auf die akademischen
Studien vor, das Abitur hat zu einem erheblichen Teil die Funktion des

Einjährigen übernommen, weil ein weit höherer Prozentsatz als früher
rascher nach oben drängt bzw. dahin von Wirtschaft und Verwaltung
gedrängt wird und im übrigen für die Frauen keine anderen Ausbildungswege

geschaffen (d. h. von ihnen geduldet) werden als die männbchen.
Solchem Überdruck mußte die Schule nachgeben. Der mangelnden
Anziehungskraft des Lehrerberufs in einer Zeit chronischen Lehrermangels
— von den kriegsbedingten Notständen einmal ganz abgesehen —, in
einer Zeit gesellschaftlicher Transformation und damit weitgehender
Desorganisation des Verhältnisses zum Elternhaus glaubte man mit einer,
wie man so gern sagt, neuen « Sinngebung des Lehrerseins » am wirksamsten

begegnen zu können.
Die öffentbchen Institutionen der akademischen Praxis helfen also der

geisteswissenschaftbchen Forschung weniger als früher, auch wenn sie

im Prinzip die Einheit von Forschung und Lehre für die Vorbildung

649



nicht in Frage ziehen — der Phüologenverband wäre empört, wenn man
ihm Gegenteihges unterstehen woUte —, aber in Wirkbchkeit nimmt der
Widerstand gegen das Prinzip zu. In der Epoche des Massenstudiums
kann es auch gar nicht anders sein. Humboldt hatte die vorindustrielle
GeseUschaft mit ständischen Privilegien vor Augen, in der nur wenige
studierten und der Bedarf an Natur- und Geisteswissenschaftlern
überhaupt nicht zählte. Es gab Theologen, Juristen und Mediziner; die
philosophischen Fakultäten entfalteten sich erst im Laufe des 19. Jahrhunderts.

Mit dem dann einsetzenden Aufschwung der bürgerlich-industriellen
Gesellschaft entstand die FüUe der höheren Schulen gymnasialen und

realgymnasialen Gepräges und der Bedarf an akademisch gebildeten
Lehrern. Solange die gesellschaftlichen Vorurteile den Besuch der höheren

Schulen und damit den Zugang zur Universität den höheren und
wohlhabenden Schichten vorbehielten, wurde die soziale Basis für das

Humboldtsche Prinzip nicht entscheidend gestört. Das änderte sich aber,
wie man weiß, in der Wühelminischen Periode sehr rasch. Durch die

Gleichstellung der Oberrealschulen mit den Gymnasien und durch die

Gründung der Technischen Hochschulen bzw. Handelshochschulen
nahm die Zahl der Akademiker erheblich zu und veränderte sie natürlich
auch strukturell, die Professoren, die Praktiker und die Studenten.

Ihre soziale Zusammensetzung hat sich eine Zeitlang nach der
kleinbürgerlichen Seite verschoben; man darf aber von den reichhch globalen
Angaben der Statistik nicht zuviel erwarten. Heute spielen Akademikerväter

schon wieder eine größere Rolle, doch besagt das wenig, weil der
Akademiker selbst sich in der Zeit zwischen den beiden Weltkriegen sehr
stark gegen früher gewandelt hat. Auffallend ist weiterhin in der Statistik
die geringe Zunahme von Arbeiterkindern in der Studentenbevölkerung,
die z. T. mit der Verdeckung durch andere Berufsbezeichnungen für die
Väter erklärt werden kann, wesentlich aber wohl auf eine noch wirksame
Scheu vor dem akademischen Beruf, nicht zuletzt auf Unterschätzung
seiner materiellen MögUchkeiten zurückgeht. Besser gesagt: auf eine

richtige Einschätzung des Verhältnisses der Kosten für das lange
Studium zu den dann gebotenen Verdienstmöghchkeiten. Die Anziehungskraft

der akademischen Stellung als solcher ist für diese Schichten eben

zu klein.
Mag also aufs Ganze gesehen in der Riesenmasse der Studenten der

Anteü universitätsferner Elternhäuser auch relativ zugenommen haben,
so bilden, und besonders für das Studium der Geisteswissenschaften
innerhalb der philosophischen Fakultät, das Mißverhältnis zu der Zahl der
Dozenten und Assistenten und die große Zahl studierender Frauen deutlich

anweisbare Faktoren für das Anwachsen des Désintéressements an
geisteswissenschaftbcher Forschung. Natürhch wirken sich die gleichen
Umstände überhaupt an der Universität aus, aber die juristische und die
medizinische Fakultät rechnen im vornherein mit Menschen, die in die

650



Praxis woUen; die Leute mit theoretischer Ambition bilden bei ihnen eine
verschwindende Minorität. Für die Natur- und Geisteswissenschaften
hegen die Dinge anders, schon weil hier entweder die Praxis (so in der
Industrie) besonderen Wert auf theoretische Qualifikation legt oder aber
(so in der Schule) sich gegen sie zunehmend feindhch zeigt. Damit
entsteht ein dem Humboldtschen Prinzip direkt entgegengesetztes Gefälle :

die wissenschaftbch Unbegabten haben im Lehrerberuf immer noch gute
Chancen. Da unsere Schulen die Promotion nicht fördern (wie etwa in
Holland durch höhere Einstufung des Promovierten), werden die
Geisteswissenschaften, soweit sie Schulfächer sind, einer wachsenden
Indifferenz an ihren Problemen ausgesetzt; am fühlbarsten in den Massenfächern

der Neuphilologie Deutsch, Enghsch, Französisch, die einen
besonders hohen Prozentsatz von Frauen haben, von denen sich der
weitaus größte Teil zu anderem berufen fühlt als ausgerechnet zur Wissenschaft.

In jedem Falle wollen sie im Studium geführt werden und sind,
schon aus dem Gefühl der Unsicherheit, von einem Fleiß, der mehr zur
Schule als zur Hochschule paßt. Unter dem Druck der großen Zahlen
hat sich diese Haltung unter den Studenten der geisteswissenschaftbchen
Massenfächer, zu denen auch die Historiker gerechnet werden müssen,
verbreitet, und solange es an zusätzhchen Lehrkräften und an
Abschlußprüfungen für bescheidenere Ansprüche (Magister, Diplom) fehlt, wird
der Druck des Betriebes, da dieser dem Humboldtschen Prinzip nicht
mehr genügen kann, dem wissenschaftlichen Geiste abträgbch sein. Es
wird ein der Forschung günstiges Klima auf die Dauer ruinieren.

Wir müssen uns, so hart das auch der Humboldtnachfolge ankommt,
mit der Notwendigkeit abfinden, den Unterrichtsstü für undergraduates
und graduates so zu differenzieren, wie es dem tatsächlichen Bedarf der
Schulen und der Unmögbchkeit, an große Massen Forderungen
wissenschaftlicher Tätigkeit heranzutragen, entspricht. Das braucht auf der
Unterstufe nicht zum Paukbetrieb abzusinken, aber wenn die Höheren
Schulen dem Ideal «ganzheitlicher Erziehung» nachstreben, wird den
Universitäten nicht erspart bleiben, den studentischen Anfängern die
nötigen Tatsachen- und Sprachenkenntnisse beizubringen und dafür zu
sorgen, daß die des Schreibens und Lesens Unkundigen nicht erst am
Staatsexamen scheitern.

Mit diesen Widerständen, die der industriellen Gesellschaft nur
teilweise inhärent sind und, temporär jedenfalls, durch die mangelnde
Anpassungsfähigkeit der Universitäten an sie, nicht zuletzt aber gerade
durch die Fixiertheit an einem zur Fiktion gewordenen neuhumanistischen

Bildungsideal der Goethezeit hervorgerufen werden, dürften die
äußeren Hemmnisse für die Pflege der Geisteswissenschaften bezeichnet
sein. Sie lassen sich organisatorisch weitgehend überwinden. Vorausgesetzt,

daß es gebngt, überständig und fiktiv gewordene Ideale, die ihre
Wirkungsmöghchkeit verloren haben, preiszugeben. Damit sind wir aber

651



schon bei den inneren, den endogenen Schwierigkeiten der
Geisteswissenschaften selbst, die ihr Verhältnis zur industriellen Gesellschaft
belasten.

Innere Schwierigkeiten

Viele von ihnen, sicher nicht alle, wie z. B. die klassische Philologie und
die Hebraistik sowie die Staats- und Kulturgeschichte, verdanken ihre
Existenz der romantischen Phüosophie und Weltauffassung. Alle aber
haben durch sie eine entscheidende Vertiefung aus Hegels Konzeption
des Geistes erfahren. Von ihr haben sie ihren anspruchsvollen Namen,
der sich sogar in Deutschland gegen den Rickertschen Reformvorschlag,
beber von Kulturwissenschaften zu reden, gehalten hat. Dieses Pathos,
aus dem die methodischen Gedanken der Vergleichung und Verwandtschaft

zwischen den entlegendsten und einander fremden Zeugnissen
der Sprache und Schrift, der künstlerischen und sozialen Gebilde leben,
dieser Respekt vor dem je anderen Geist und Wollen von Völkern und
Epochen, dieses Ethos des Sich-selber-auslöschen-Könnens vor dem
sachlichen Anspruch einer fremden Welt, zu der man nicht gehört, hat
im Deutschland des 19. Jahrhunderts die herrbchsten Blüten getrieben.
Vermutlich auch darum, weil es uns an politischem Resonanzboden für
die Fortschrittsideen der Aufklärung, für ein Verhältnis zum 17.
Jahrhundert fehlte und unser Verhältnis zur Vergangenheit, der bürgerhehen
Revolution ermangelnd, auch strukturell ein anderes war (und noch ist)
als das englische und das französische. Verloren nun diese Wissenschaften

ihren Rückhalt an Romantik und Klassizismus, und daran arbeitete
ebensosehr ihre vordringende Erkenntnis, die zur Historisierung der
eigenen Ausgangslage führte, wie die soziale DesiUusionierung der
aufkommenden Industriegesellschaft, so war damit auch das spezifische
Bildungsideal der Persönbchkeit außer Kraft gesetzt, die von bürgerh-
cher Liberahtät beflügelt gewesen. Der Bildungssinn der geisteswissenschaftbchen

Fächer, aus der Erkenntnis von Objekten Selbsterkenntnis
zu gewinnen, verflüchtigte sich. Die Forschung geriet aus einer legitimen
Zweckfreiheit in ein alexandrinisches l'art pour l'art. Die Phase der Stoff-
huberei war erreicht, der Übergang zur Betriebsförmigkeit der Forschung
vollzogen.

Damit verbindet nur der eine abwertende Vorstellung, dem
geisteswissenschaftliche Arbeit von der Sache her fremd ist. Zweifellos lag in
diesem Übergang nicht nur ein Bruch mit der humanistisch-klassizistischen

Tradition innerheh und dem Gehalte nach, sondern fast noch
peinlicher fühlbar ein Stilbruch in der Behandlungsart geistiger Dinge. Aus
den klassischen Büchern der frühen Indologie und vergleichenden
Sprachwissenschaft, aus den Schriften Rankes und Droysens oder Jakob
Grimms und Savignys, die eben Schriftsteller waren, berührt das Be-

652



wußtsein des Auftrags im Dienste der Menschheit und das Gefühl für
Maß in der Darstellung eines notgedrungen fragmentarischen
Gegenstandes. Diesen schriftstellerischen Takt ließen die Epigonen in dem
Maße vermissen, in welchem sie, vom Material überwältigt und von der

Betriebsförmigkeit methodischer Arbeit gepackt, dazu übergehen mußten,

das Nichtnachprüfbare an den großen Konzeptionen ihrer Vorgänger

zu eliminieren. Man braucht nicht gleich so weit wie Ortega zu gehen
und die Epigonen gelehrte Barbaren zu schelten. Tatsache ist, daß auch
der gelehrte Barbar im Forschungsbetrieb positivistischer Art eine wichtige

Funktion erfüllt, für die im Heldenzeitalter des Fachs kein Platz war.
Heute überblickt man in vielen Disziplinen einen Zeitraum von mehr als

hundert Jahren und weiß, daß der Positivismus des späten 19. Jahrhunderts

nur eine Phase war und keine irreversible Alterserscheinung.
Es war die Zeit konventionell und vage gewordenen Glaubens an

wissenschafthche Arbeit als solche, des nur von wenigen philosophischen
Köpfen bezweifelten Vertrauens in ihren zwangsläufigen Fortschritt,
auch der Anpassung geisteswissenschaftlicher Arbeit an den Stil der
Naturwissenschaften. Eine Zeit der Verbürgerbchung, des Autoritätsverlustes

und der ungehemmten Differenzierung in immer neue Spezia-
lismen, der enzyklopädischen Materialsammlungen und Zusammenfassungen

in Hand- und Lehrbüchern, die aber dadurch auch die Kräfte der

Opposition gegen diese Betriebsamkeit wachrief, nicht zuletzt in den
traditionellen Bildungsfächern und in der Philosophie. Der Neukantianismus

seit den 60er Jahren des 19. Jahrhunderts war bei uns ihre
Rückzugsposition gegenüber der positiven Forschung und das Prinzip ihres
laissez faire. Erst in der Auseinandersetzung mit den Geisteswissenschaften

bei Rickert, Simmel und Max Weber, vor allem bei Dilthey wurde er
gezwungen, über sich hinauszugehen, um die gesellschaftlich-historische
Wirklichkeit in den vom Leben selber errungenen Kategorien zu
verstehen. Von Marx und Freud her gesehen nimmt sich die Erneuerung in
der Generation um 1900 zahm und reformistisch aus, der Einfluß Nietzsches

und Dostojewskis etwa auf die Psychologie ist noch gleich null,
aber in den zwanziger Jahren hat sich das Bild völbg geändert, ist die

Problematisierung in und am Betriebsstil der historischen und systematischen

Geisteswissenschaften in vollem Gange, aufgelockert, entsichert
und bereichert durch dichterisches Vorbild, etwa in der Georgeschule,
durch Phänomenologie und Soziologie.

Neue Möglichkeiten

Gerade am Fehlschlag neuhumanistischer Wiederherstellungsversuche
damals wird deutbch, daß die traditionellen Bildungsfächer mit der
Loslösung von Klassizismus und Europäismus in die Notwendigkeit ver-

653



setzt worden waren, eine neue Funktion in der gewandelten GeseUschaft
zu übernehmen. Die verklärende Rede von der Bildungsfunktion
systematischer Beschäftigung mit Dokumenten und Monumenten hatte den
geisteswissenschaftbchen Forschungsbetrieb in seiner positivistischen
Phase gegen sich selber abgeschirmt. Und der Vorwurf, daß das alles zu
Quietismus und Abseitigkeit führe, traf insoweit zu, als gerade historische

Bildung sich selbst nicht mehr in ihrer revolutionären RoUe begriff,
die sie für das sich entfaltende Selbstverständnis der Nation gehabt hatte.
Unmittelbar daran anzuknüpfen, um sie zu neuem Leben zu bringen, war
den Geisteswissenschaften durch ihre innere Verfassung aUerdings
verwehrt. Sie hatten längst den alten Rahmen ihrer romantischen Ursprungszeit

gesprengt; das läßt sich an der Entwicklung der Sprachwissenschaft,
Orientalistik, Archäologie, Kunstgeschichte, Ethnologie, nicht zuletzt
an der Geschichtswissenschaft sehr genau verfolgen. Aber die volle
Entfaltung zum Historismus und damit zur Problematik seiner Überwindung
erfolgte wiederum in einem weiteren Horizont von Rationahtät als dem
des klassischen Fortschrittsgedankens westhcher Tradition. Die Kritik
an Positivismus, darwinistischer Entwicklungslehre und Populärmarxismus

wie an seinen überalterten ideahstischen Gegenpositionen verdanken
wir den lebensphilosophischen Impulsen in den Geisteswissenschaften.

Nicht aUe sind gleichmäßig davon ergriffen worden. Manche
Disziplinen bewahrten ihren alten Stil und verloren für längere Zeit das Interesse

der jungen Generation. Sie bekamen sehr bald den Mangel an
Nachwuchs zu spüren. Es war bei ihnen nichts mehr los, die Schwerpunkte
hatten sich verlagert, Wechsel der Mode, äußere Umstände wie etwa
Deutschlands Abschnürung von der weiten Welt durch die Kriege,
Inflation und Drittes Reich, innere Ursachen wie der wachsende Abstand
zum klassischen Altertum, zu den überbeferten Normen der eigenen
nationalen Geschichte, Erschütterung des Vertrauens in Staat und Gesellschaft

taten ihr Werk.
Eben diese aus enttäuschtem Glauben gewonnene Skepsis war und ist

ein günstiger Boden für die Geisteswissenschaften und machte sie in der
Zeit zwischen den Kriegen, macht sie aber auch heute wieder (und nicht
nur bei uns) zu Nutznießern ihrer eigenen Notlage. Denn sie schuf in
den jungen Menschen eine Bereitschaft zur Distanz von ihrer angestammten

kulturellen Umwelt, die sich produktiv auswirkt. Wenn Verständnis
des Vergangenen und Andersartigen nur dem Menschen gegeben ist, der
von sich absehen kann, so läßt sich keine günstigere Situation für ein
über die Entfremdung des Vertrauten führendes Erkennen denken als

die unsere. Die schmerzliche Wohltat radikalen InfragegesteUtseins hat
den Geisteswissenschaften zu neuen Augen und Händen nicht nur,
sondern zu einem neuen Bewußtsein ihrer Macht verholfen, menschbche
Dinge so zu sehen, wie sie wirkhch sind. Es schadet der Sache nicht,
wenn der Impuls zur Erkenntnis aus Enttäuschung kommt und nicht

654



aus einem Bedürfnis nach Verehrung oder aus bloßer Freude am Spiel,
wenn statt eines kaum gespürten Hungers nach Wahrheit wenigstens ein
echter selektiver Appetit nach sobdem Wissen und Begreifen dahintersteht.

Im Verhältnis zur sozialen und pobtischen RoUe der Naturwissenschaften

gewinnen alle diese Dinge ein noch deuthcheres Rebef. Der
Kontrast zwischen den Summen, die heute für ein Elektronenmikroskop
oder ein Zyklotron aufgewendet werden müssen, zu den kümmerlich
wirkenden Aufwendungen für geisteswissenschafthche Apparatur fällt
dabei kaum weniger ins Gewicht als der zwischen ihrer sehr verschiedenen

Dringbchkeit und Plausibibtät. Gerade diese Schwäche ihrer Position

verschafft ihnen Freunde. Der Adel des Nutzlosen, dem man mit
dem AppeU an die ewigen Werte nur eine wacklige Stütze bietet, hat in
der verwalteten Welt noch Chancen. Die Erfahrung mit totabtären Regimen

hat den Sinn für die Schutzwürdigkeit einer Erkenntnis
geschärft, mit deren Hilfe die Gesellschaft ihre Freiheit verteidigen kann.

Für die Öffenthchkeit stehen die Naturwissenschaften im Vordergrund,

als Schrittmacher des technischen Fortschritts, der Medizin und
der Wirtschaft, als Reservoir müitärischer Macht. Sie verkörpern den

Typ des Herrschaftswissens in reinster Form. Damit ist der Wahrheitswert

ihrer Entdeckungen nicht nur nicht angezweifelt, sondern vorausgesetzt.

Was nicht stichhält, läßt sich nicht gebrauchen, zahlt sich nicht
aus. Jeder echte Fortschritt im reinen Erkennen hefert der GeseUschaft

neue und immer wirksamere Möghchkeiten, Natur zu manipuheren und
damit die GeseUschaft an ihre Herrschaft über sie zu versklaven. Ein
unumkehrbarer Prozeß von steigender Gefährhchkeit: wenn die
Forschung uns einmal Einbbck in die intimen Vererbungsvorgänge geben
wird, wer hindert dann die Manipulatoren an der Planung menschlicher
Substanz?

Die philologisch-historischen Geisteswissenschaften scheinen in dieser

Hinsicht höchst ungefährhch zu sein. Sie verkörpern den Typ des

Bildungswissens, soweit sie nicht — wie etwa die praktische Theologie
oder die dogmatischen Fächer der Jurisprudenz — die Gestaltung
menschUchen Lebens zum Gegenstand haben. Als solche sind sie
unmittelbare Instrumente der Manipulation und unterhegen dem Willen
der Institutionen, denen sie dienen. Dem scheinbar davon freien
Bildungswissen aber drohen ideologische Gefahren, einmal von Seiten der
Institutionen, wenn sie totahtär werden, zum anderen von ihrer eigenen
Erkenntnisart, die nicht die gleiche dem Subjekt entzogene Objektivität
garantiert wie der naturwissenschafthche Erkenntnistyp. Für gewisse
Bereiche der Materialsammlung und -sichtung, für Fragen der Echtheit
und Datierung, auch der Textgestaltung und Entzifferung mag Objektivität

ohne Einschränkung gesichert werden können, darüber hinaus
entscheiden intuitive Fähigkeiten, Bbck für das Wesentliche, Ansprechbar-

655



keit in allen menschlichen Dimensionen, welche dem Beweisverfahren
nun einmal entzogen sind. Historisches Verstehen ist ohne derartiges
Entwerfen und sich selber Einsetzen blutleer und steril, der Felsen gibt
kein Wasser her, die Akten, die Bilder bleiben stumm. Hier gehören WiUe
und Glaube zum Bbck auf das Objekt, das von jeder Position aus zu
erobern ist und von keiner für immer.

In der These vom Büdungssinn der Geisteswissenschaften bheb diese
ihre oppositionelle Potenz einer vielleicht traditionswilbgen, bestimmt
aber nicht mehr traditionsfähigen GeseUschaft verborgen. An den
Erfahrungen ideologischen Mißbrauchs im Dritten Reich und im Osten ist
ihr diese latente Kraft zum Bewußtsein gebracht worden. Daß der
nivellierten Funktionärsgesellschaft, in die wir unter Führung der
Naturwissenschaften hineinwachsen, die Arbeit an diesem beunruhigenden
Potential ebenso nötig wie unbequem ist und durch das Massenstudium
in Geschichte und neuen Sprachen wie durch die wachsende Indifferenz
der Höheren Schule gegen Universität und Wissenschaft gefährdet wird,
läßt sich nicht bezweifeln. Daß aber den Geisteswissenschaften durch die
kaum noch aufzubringenden Mittel für die technologische Forschung
Gelder entzogen würden, ist sehr fraghch. Nur ihr Lehrpersonal, vor
allem in den unteren und mittleren Rängen der wissenschafthchen Stäbe,
ist zu klein geworden und wird dadurch, zumal in seinen oberen Rängen,
um die für die freie Forschung nötige Zeit und Kraft gebracht. Sie
selber sind weder vom Erstickungstod noch von Altersschwäche
bedroht, wenn sie sich von biedermeierhchen Idealen lossagen und die
ihnen gerade von der industriellen Gesellschaft gebotenen Chancen zu
nützen verstehen.

656


	Zur Lage der Geisteswissenschaften in der industriellen Gesellschaft

