
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 38 (1958-1959)

Heft: 6

Artikel: Versuch einer Rokokodeutung

Autor: Bernoulli, Christoph

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-160835

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-160835
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


VERSUCH EINER ROKOKODEUTUNG

VON CHRISTOPH BERNOULLI

Es war um die Jahrhundertwende im Café Luitpold in München, da
stritten sich in einer Gruppe von Männern Künsder, Gelehrte und
SchriftsteUer über eine Frage, die ich kurz erörtern möchte. Man
sprach und debattierte über die Entelechie, über den aristotehschen
Begriff, der wörtHch übersetzt «das am Ziel angelangt sein» heißt und der
auch mit dem Wort VoUendung übersetzt werden kann. Im Samenkorn
schlummert das Bild der Pflanze. Sie wird, wenn ihr die Umweltsbedingungen

günstig sind, gemäß ihrer biologischen Veranlagung gut gedeihen,

im artfremden MiUeu aber verkümmern und darum ihre Entelechie,
ihre Höchstform, nicht erreichen.

Man diskutierte aber damals an der Brienner Straße kein biologisches,
sondern ein künsderisches Problem. Die Frage um die es ging, lautete:
Erreichte der Klang des Waldhorns seine Erfüllung im HallaU der Jagd,
oder erlebte es seine Entelechie erst in den Symphonien oder mehr noch
in der Oper — im Freischütz von Carl Maria von Weber? Wem steht,
mit andern Worten, im Reiche der Töne das Primat zu : dem Leben, der
WirkUchkeit oder der Kunst?

Das 19. Jahrhundert, essentieü romantisch, hätte die höchste
Beglückung des Waldhornklanges in der Kunst, in der Musik des Franz
Schubert, in der Dichtung Eichendorffs, in der mondbeglänzten Zaubernacht

des Caspar David Friedrich, erlebt. Der Sehnsuchtscharakter des

19. Jahrhunderts herrscht auch noch in der zweiten Hälfte bei Wagner
und Böckhn, bei Bruckner und Brahms, Conrad Ferdinand Meyer und
Gottfried KeUer.

Selbst ein Buch der Wissenschaft wie der «Cicerone» ist ein vom
Fernweh diktierter Reisebegleiter, der den transalpinen Menschen
einführen soll in das Gefilde der itaUenischen Kunst. Die Kunst aber steht
in dem bürgerhchen Zeitalter seltsam abgesondert, als ein Privüeg für
höhere Stände, recht eigentlich neben dem Leben. Das 18. Jahrhundert
hätte den tiefsten Schauer des Hornklanges nicht im Konzertsaal, sondern
im Leben, im leidenschafthchen Leben, gespürt und empfunden.
Die AussteUung in der Münchner Residenz «Europäisches Rokoko»
zeigt uns zwar ein Jahrhundert, das bis an den Rand mit Kunst
angefüüt war, das zudem alle Formen, auch die wildwachsenden,
künstlerisch gestaltete, das aber die Kunst als dienenden Bestandteil oder
als rauschhafte Steigerung des Lebens genommen hat. Von Mozart
stammt das Geständnis: «Ich war doch nie so töricht, Musik ohne Auftrag

zu schreiben!» Dieser scheinbar leichtfertige Satz ist für das
Verständnis des 18. Jahrhunderts Goldes wert. — Die damaUge Zeit konnte

439



den einzelgängerischen Titanen, den prometheisehen Ankläger und
verirrten Künstler, der neben oder gegen, aber schlecht mit der Gesellschaft
leben konnte, nicht brauchen.

Goya und Beethoven bedeuten die Wende.
Wer sich anschicken woUte, die Kunst des Spätbarocks als Spiegel des

geseUschafthchen Lebens darzusteüen, hätte eine übergroße Aufgabe vor
sich, denn keine andere Epoche zeigt eine solche Fülle künstlerischer
Schöpfungen und kunstgewerbheher Erfindungen. Die französische
Sprache kennt dafür den Ausdruck: «Les Arts de la Vie. » Der Meinung,
daß dieses reiche Jahrhundert eitel Freude, Liebe und Lustbarkeit, Theater,

Tanz und Dekoration gewesen sei, wird hauptsächheh durch die
zeitgenössischen BüddarsteUungen, durch Wohnstil und Mode Vorschub
geleistet. Dabei übersieht man auch noch gerne, daß diese sinnenfrohe
Zeit ganz außerordentUch fleißig war und daß der Fleiß, der seiner
Natur nach auf das Dauerhafte und Nutzbringende gerichtet ist, in dieser

Epoche auch für das Flüchtige, GlückUch-Unbeständige, eine eifernde
Hingabe im anstrengendsten Aufwand an den Tag legen konnte. Man
hat den «Zwinger» in Dresden eine stehengebUebene Festdekoration
genannt. Dies gilt mutatis mutandis auch von der Matthäus-Passion und
von vielen Werken des 18. Jahrhunderts. Etwas von dem fesdichen
Charakter haftet an fast aUen Gemälden und Zeichnungen des 18. Jahrhunderts.

Die Bilder der großen Galerien und Sammlungen — von Watteau
bis zu Hubert Robert — wie ein Riesenalbum des Lebens zu betrachten,
würde uns ziemlich einseitige VorsteUungen von der WirkUchkeit jener
Zeit vermitteln. Wir sind gewohnt, an den Münzen und MedaiUen vor
aUem ihre dokumentarische Zuverlässigkeit zu schätzen; erst in zweiter
Linie sind sie Gegenstand ästhetischer und kritischer Betrachtungen.
Ähnlich gutgläubig treten wir auch vor die Gemälde und Plastiken des
Rokokos und vergessen leicht, daß diese «beauftragte Kunst» Menschen
und Genreszenen in stark retouchierter Weise zeigt. Das Eintauchen
aUer Erscheinungen in die Sphäre des Lieblichen, GefäUigen, «le désir
de plaire », ist eine selbstverständliche Haltung aller bildenden Kunst des

18. Jahrhunderts. Das Komödiantisch-Kokette, die Freude am Applaus,
an der Bewunderung, an der Verzückung, das starke Bezugnehmen auf
den Betrachter, der Enthusiasmus für die Flüchtigkeit aUer Schönheit —
schaffen eine Kunst, die nicht als reiner Spiegel gewertet werden kann.
In den hinterlassenen Papieren von Jacob Burckhardt steht der
merkwürdige Satz: «Im Ganzen ist also der Zusammenhang der Kunst mit
der aUgemeinen Kultur nur lose und leicht zu fassen — die Kunst hat
ihr eigenes Leben und ihre eigene Geschichte. » Dies sagt nun gerade ein
Gelehrter, der als einer der ersten immer wieder auf die gegenseitige
Durchdringung von Kunst und Kultur hingewiesen hat. Der unerwartete

Ausspruch zeigt, daß Burckhardt — darin ganz Sohn des 19. —
wußte, wie sehr der Künstler in seiner Schöpfung allein steht, und daß

440



die Massen fast nie, meistens aber nur die künstlerischen Naturen, zu
folgen und dem Ton der Kunst mitschwingende Resonanz zu geben
vermögen.

Ich glaube, und hier spricht nun die Überzeugung des zwanzigsten
Jahrhunderts, daß die Erzeugnisse des Kunsthandwerks, zumal in ihrer
Funktion, besonders gut geeignet sind, vom Leben einer Epoche
schönste Kunde zu geben. Die Publikationen des Germanischen Museums
zur deutschen Kunst und Kulturgeschichte, die Ludwig Grote besorgt,
fördern diese Anschauung aufs glückhchste.

Nun sind gerade die Maler in ihrer ausgesprochenen Freude am
Stofflichen des Handwerks größte Nachahmer und Lobredner. Man ex-
zeüiert im Abbilden von Fayencetöpfen, Flaschen und Gläsern,
Silberbechern, Kupferschalen und vor allem in Sammet und Seidenstoffen.
Die meist einfachen, aber geistvollen Gebrauchsgegenstände sind der
Beitrag von unten! Vergleicht man die überladenen holländischen
Bildkompositionen des bürgerUchen 17. Jahrhunderts mit den gemalten
Gedichten eines Jean-Baptiste Simeon Chardin, so zeigt die einfache
Sprache des französischen Meisters jenen Mozartschen Adel, der das

Unten mit dem Oben organisch verbindet. Die glückhche Perfektion
dieses Zusammenklanges erlebt man eindrückhch in der Münchner
Residenz. Der Ausstellungsweg gleicht einer gedankenreichen Bahn; sie
kommt zu allem WesentUchen, dank einer deutUchen Vorstellung vom
gesamten Leben des 18. Jahrhunderts. Sie soU uns Vorbild sein.

In den nun folgenden Ausführungen wird versucht, die ausgetretenen
Pfade der Kunst- und Bildbetrachtung zu meiden, vom Parkweg auch
gelegenthch ins Dickicht zu treten, dort aber immer wieder auf den
sinnenfrohen Menschen zu stoßen, das Lebensgefühl der Zeit zu spüren
und in einer Wanderung zum Ursprung des Barocks auch die QueUe zu
finden. Was diese zu erzählen hat, soU alsobald folgen :

Als Nikolaus von Kues, der Cusaner, in der Mitte des 15. Jahrhunderts

den Begriff des Unendhchen philosophisch formte, mußte er über
die gewaltsame Öffnung des endlichen, antik-mittelalterUchen Raumes
so sehr erschrocken sein, daß er den von ihm heraufbeschworenen, sich
alsobald ins Kampfgewühl stürzenden Geistesmächten als Waffenstül-
stand und Versöhnung die « Coincidentia oppositorum» als Polaritätsprinzip

anbot. Dieser Versuch, den Ausgleich nicht in der Ruhe des

Gleichgewichtes, sondern in einem Spiel der Kräfte, gleichsam im
Balance-Akt auf dem hohen Seil des Lebens, nicht in der Statik, sondern in
der Dynamik zu finden, zeigt uns, im Gruße der Planeten, die Geburtsstunde

des Barocks. Wer aber mit dem Unendhchen sich einläßt, muß mit
dem kosmischen Gefühl, das der AnbUck des gestirnten Himmels im
denkenden Menschen auslöst, fertig zu werden versuchen.

Die «speculatio» treibt ihn, und dies gilt für alle höheren Kulturen
der Erde, in seiner staunenden Hilflosigkeit zum mathematischen Den-

441



ken. So ist denn auch in aUen Formen des Barocks das Wirken der
Vernunft unverkennbar. Am Webstuhl der Kunst kann der Zettel der
«ratio» nie fehlen. Dieses Ordnungsprinzip immer wieder aufgezeigt zu
haben am Grundriß des barocken Kirchenbaus, im neu entwickelten
Gefüge der musikalischen Harmonik, in der Planung der Palast- und
Parkanlagen, an vielen anderen Phänomenen, ist vieUeicht die glückUchste
Leistung kunsthistorischer Forschung der letzten fünfzig Jahre. Von der
sich fast nie ganz lösenden Verflechtung von Klassik und Barock ist
vielerorts gesprochen worden. Gespeist aber wurden alle diese zu einer
reichen Geometrie drängenden Formen von der üppigen Phantasie der
Barockseele, die über den Rost und das Gefüge aUen Bauens eine Abun-
danz des Wachsens und Gedeihens und des künstlerischen Blühens
wuchern heß, wie nie zuvor auf christUchem Boden. Das Sehnen des
Menschen, bis dahin nach oben gerichtet, geht über in die Horizontale. Es
tritt aus der Kammer des Mittelalters in den Garten der Landschaft. Es
steht am Ufer des Meeres und ahnt ferne Länder. Es sucht die Weite und
findet im neuen Bewegungsdrange den Menschen. Der Mensch aber

wagt jetzt Fragezeichen zu setzen. Die Denker, Forscher und Erfinder
legen Argumente vor, die das Dogma stören. Die Diskussion wird der
Kampfplatz der Anschauungen. Da aber Argumente aUein wenig
Überzeugungskraft haben, treten an ihre Stelle als Ausdruck rechthaberischen
Behauptungswülens die Affekte. In den Trägern und Erben der
Reformation schlagen sie mehr nach innen, im Existenzkampfe und im großen
Werben der kathoUschen Kirche treten sie nach außen. Im Bruderkrieg
der Konfessionen treffen sie sich in grausamer Weise. Die Gefühle der
Erregung drängen jetzt vehement zum Ausdruck, sie kristalüsieren sich
nicht mehr in der Berghöhlenstille der romanischen Welt oder in der
strebend gerichteten Steilheit der Gotik! Ein Wind, ein Sturmwind tobt
durch das Gehäuse der Menschen. Mit derselben Heftigkeit, mit einer
bis zur Ekstase gesteigerten Ausdruckswut, bläst der Barock seinen
Seelenatem in die Formen der Kunst und des Lebens. In der Renaissance
sind Baukunst und Malerei, Bildwerk und Dichtung umflutet vom aUes

belebenden Lichte der Sonne. Jetzt aber, im Barock, zieht am bewegten
Himmel des Welttheaters die Nacht herauf. Dunkel und nur von den
Fackeln der Mordbrenner erleuchtet, steht vor uns die Landschaft des

SimpUzissimus. Aus schwarzem Hintergrund treten die Figuren
Shakespeares, und mit dem Lichte einer Kerze saugt Rembrandt seine
Menschen aus der Finsternis.

Das Denken des Cartesius jedoch, Schrei des Chantecler, gleicht einer
Morgenröte, und mit der steigenden Sonne strahlt von Frankreichs König
der Abglanz durch die Welt. Der Zenith des 18. Jahrhunderts, der
unglücklicherweise mit dem niedUchen Diminutiv « Rokoko » behaftet und
etikettiert wurde, steigert die Lichtfreude bis zur Trunkenheit eines

Tiepolo. Wir erleben die Aufklärung.

442



Da nun die Welt nach allen Richtungen neu erforscht sein wiU, treten
in nie zuvor gesehener Weise auch die Sinne in ihr Recht und helfen das

Gesamtkunstwerk fügen, als das wir den Barock betrachten müssen. Am
verhältnismäßig einfachsten mag eine Äußerung über Sehen und Hören,
über Auge und Ohr gelingen, zumal diese beiden, dem «Eros der Ferne»
dienenden Sinnesfunktionen durch Kunst- und Musikgeschichte einerseits,

durch Ästhetik- und Harmonielehre anderseits, mit großem Erfolg
erforscht worden sind. Beide Sinnesfunktionen, Sehen und Hören, sind
dem Metaphysischen verbunden. Für die Griechen war Sehen und Wissen

oida, ein und dasselbe. Das Auge, sonnenhaft, wird aber, wenn es die
Lider senkt, zum Organ des Mystik. Das Ohr, Instrument des Vernehmens

und des Verstehens, ist der Mittler des Verstandes, aber auch der
Entrückung und der kollektiven Ekstase! Hier nun sei es schon
vermerkt, daß die schöpferische Phantasie von Aug und Ohr, daß alle
Kunst, daß Bild- und Tonwerk undenkbar sind ohne die geheimnisvolle
Gabe des Vorstellungsvermögens. Was antiker und mittelalterlicher
Baugesinnung absurd vorgekommen wäre, der Barock kennt es als Ziel und
darf sich rühmen, das Unwahrscheinliche und Paradoxe, das Einfangen
des Unendlichen im Endhchen, erreicht zu haben!

Und nun üben wir unser Vorstellungsvermögen : Die Phantasie zeigt
Ihnen im Geistesfluge die Deckenbemalung von S. Ignazio in Rom,
die Bassins und Gartenanlagen in VersaiUes, führt Sie unter die Kuppel
der Abteikirche von Weingarten und schwebt mit Ihnen über die Treppen

der Residenz in Würzburg. Das Auge weitet den Raum, das Ohr
erweitert die Welt der Töne und stellt in den Mittelpunkt des Hörraums
die Orgel, auf der ein Universum in Tönen gefügt werden kann, nicht
weniger großartig und ausgreifend als die Räume der hellen Gotteshäuser
selbst. Im Eleusis genügte eine Flöte, um das Mysterium zu begleiten.
Der Barock aber braucht die Orgel, um die Festsäle Gottes zum Tönen
und Beben zu bringen. Die menschUche Stimme, zumal im Chor, ist der
Träger der Musik im Mittelalter. Es war der Barock, der die Blas- und
ganz besonders die Streichinstrumente weiterentwickelte; in seiner
Unbefangenheit holte er vom Tanzboden des Volkes die Fiedel und
veredelte sie zur Geige. Sie erreicht ihre Entelechie am Anfang des 18.
Jahrhunderts in den Meisterwerken des Stradivarius und in den Solo-Sonaten
von Bach. Die Partiten und Suiten sind folgerichtig noch immer eine
Kette von Tänzen: die Allemande, die Gavotte, die Sarabande, das

Menuett, die Pavane, gipfeln in der Chaconne. Der EinfaU, ein Thema
zu variieren, ist ein typisches Kind barocker Phantasie. Thema, vom
griechischen tithemi, verwandt mit Thesis, heißt das Gesetzte, das Auf-
gesteUte. An ihm kann sich barocker Geist emporranken, übersprudelnd
im Abwechseln und Abwandeln. In den Variationen der Chaconne
erreicht Bach die höchste Form der Geigenkunst. Und die Geige selbst
hat unter den Meisterhänden der Cremoneser die VoUendung erreicht —¦

44?



sie ist am Ziele angelangt. Alle Versuche, sie zu verändern, oder zu
verbessern, sind gescheitert. Dies zu betonen erscheint mir wichtig. Johann
Sebastian war — beiläufig sei es erwähnt — der Sohn eines Spielmanns
und Stadtpfeifers in Eisenach. Fast alle Musiker, Maler und Baumeister
des Spätbarocks sind Nachfahren von Handwerkern, und so kann Goethes
Ausspruch «Alle Kunst geht vom Handwerk aus » nicht nur funktionell,
sondern auch genealogisch verstanden werden. In der Musik der Barockzeit

wird der Mensch, Mitspieler oder Zuhörer, durch die Schönheit der
Harmonik und durch die Kunst der Fuge in Verbindung gebracht mit
der alles durchdringenden götthchen Ordnung. Die Fuge, die Flucht,
erlebt er aber auch optisch im Spiegelsaal, in der schwindelerregenden
Zimmerflucht, in den Alleen der Landstraßen und der Parke, im Spiel
mit der ganz neu verwendeten perspektivischen Verkürzung, im vielfach
angewandten «Trompe-l'œil » der bildenden Kunst und des Handwerks.
Ja, selbst die Architektur freut sich an der bis zur Täuschung gehenden
Verwandlungskunst. Die Behandlung von Außen und Innen, zumal am
sakralen Bau, ist nicht nur durch den Gegensatz von schlicht und prunkvoll

gekennzeichnet — man denke an die «Wies », wo die, einen
unvorstellbaren Reichtum umschließenden Fassaden fast eine Art von
«understatement » darstellen —, sondern auch durch einen Wechsel der
Raumformen selbst. Als bestes Beispiel nenne ich die von Domenikus Zimmermann

erbaute Wallfahrtskirche in Steinhausen. Das Äußere des Gotteshauses

präsentiert sich auf der flachen Hochebene kubisch-eckig. Wir
treten in das Innere — den Fühllosen kann man nicht denken, der hier
nicht staunend stillesteht — ; es öffnet sich ein vollendetes Oval. Das Ei
umschließt uns. Dur geht über in Moll.

Die Gesetze der Harmonik, Spender höchster Lust, müssen die selben
sein wie die der Schöpfung. In der Musik wirken die ewigen Gesetze:
Der Tanz der Sterne wiederholt sich im Ballsaal; die Schönheit der
kirchUchen Musik ist eine Mahnung und Predigt, sie bringt mit dem «Esprit
de finesse » Ordnung in die Konfusionen der Affekte. Wir sehen, dieses
der Aufklärung verschriebene Jahrhundert weiß um die mysteriösen
Zusammenhänge in der Seele des Menschen.

Von Blaise Pascal stammt der berühmte Satz: «Le Cœur a ses raisons

que la raison ne connaît pas.» Zu deutsch: Das Herz hat Gründe, die
der Verstand nicht kennt. Dieses Wort der Mystik gilt immer, und ihrem
Walten begegnen wir im 17. und 18. Jahrhundert wie ewigen Lichtern:

In der Spiegelsymbohk der Dreifaltigkeitskirche in München —
Im Schlafzimmer des Fürsten, wo die körperlichen Dienstleistungen

einem strengen Zeremoniell folgen : Der Leib darf nur von Edel-
leuten berührt werden ; die Sphäre der hochgestellten Person ist sakral,
sie selbst genießt mystische Verehrung —

Wir begegnen diesem Walten im protestantischen KirchenUed der
Herrenhuter —

444



Im weltflüchtigen Gehaben frommer Pietisten, die das gottgefällige
Feiern ins Innere ihrer Brust verschUeßen —

Im Fandango von Mozarts Figaro —
Im maskenreichen Zauber Venedigs. —

Wenn die Orgel braust, verbindet sich ihr Tönen mit der im Kirchenschiff

sitzenden Gemeinde: «Oh, daß ich tausend Zungen hätte, und
einen tausendfachen Mund, so stimmt ich damit um die Wette, aus aUer-
tiefstem Herzensgrund!» Folgen wir aber der weißgepuderten GeseUschaft

ins Opernhaus, so wird auch sie eine Hörgemeinschaft bilden,
während auf der Bühne die mythischen Götter und Helden auf hohem
Koturn mit Straußenfedern geschmückt, in phantastischem Gewände
ihre spannungsgeladenen Rezitative und Arien singen. Und draußen im
Felde kann ein kleiner Tambour die Kompagnie totmüder Musketiere
mit seinem Trommelschlag zu lebendigem Gleichschritt, ja, zum Sturmangriff

erwecken
Soviel über Auge und Ohr.
Die drei dem Hier und Jetzt verhafteten Sinnes-Funktionen Tasten,

Schmecken, Riechen — als Mittler stehen die Haut, die Zunge und die
Nase bereit — hefern im wesentUchen hochgradig idiopathische, um
nicht zu sagen, eigensüchtige Sensationen. Und da alle für das «Vorstellen»

mehr oder weniger unverwendbar, sind sie der Abstraktion unzu-
gänghch. Wir können demzufolge für ort- und zeitgebundene Erregungen

keine Zeichen, keine Schrift erfinden. Zwar drängen diese
Sinnesfunktionen, zumal im Essen und Trinken, zu gemeinsamem Genießen —
primär als Trieb der Selbsterhaltung, später aus Gründen der GeselUg-
keit. Was aber nicht entstehen kann, ist ein gemeinsam begrifflich
überlieferbares Verstehen. Selbst der höchste Augenbück des christlichen
Kultes, das Mysterium der Transsubstanziation, die Wandlung der Messe,
in der das Gebot Christi: Esset und Trinket, wiederholt wird, muß die
mystische Einverleibung durch Läuten der CampaneUen kundtun. Die
«Ars amandi» und die Kochkunst, selbst wenn sich diese als «Physiologie

du Goût» präsentiert, sind weiter nichts als praktische Ratgeber, aber
beileibe nicht wirkhche Kunst! Ein Blick in einen vollen Speiseraum
oder ins Innere einer Festhütte auf der «Wiesen» zeigt uns die völUge
Isolation der Essenden und Trinkenden Die SeUgkeit der schunkelnden
Massen schenkt der Rhythmus der Musik — die Sehgkeit individueüer
Entspannung aber Uefert das Bier! Vom Versuch einer Riechkunst zu
reden, bheb spätbarocken SonderUngen vorbehalten. Sie waren unter
dem Namen der «Odoristen» bekannt; ihr bester Kopf ist der jesuitisch
gebildete Römer Lorenzo Magalotti (1637—1712). Eine Geruchssensation

kann jede Art von Erlebnissen heraufbeschwören; sie kann mit
unabwendbarer Gewalt Räume, Keller, Feldwege, Wälder, Menschen im
Erinnerungsbild wecken. Wir können aber diese nur uns zugehörigen

445



Widerfahrnisse nicht übermitteln; sie sind nicht reproduzierbar, sie bleiben

unteilbar uns aUein. Mit dieser Erkenntnis wollten sich die Odoristen
nicht zufrieden geben; sie glaubten, daß Übung und Meditation beim
Einatmen von Gerüchen eine Riechgemeinde entstehen lasse. Es wurden
Theorien ausgehegt, man setzte Menschen in dunkle Zimmer, heß sie

Gerüche analysieren und glaubte, eine Erweiterung unserer Erkenntnisse,
eine Art Entdeckung müsse folgen.

Es ist fast anzunehmen, daß die vielen Blumenstüleben, die der Barock,
zumal in HoUand und ItaUen, hervorgebracht hat, nicht nur Manifestationen

botanischer, koloristischer und dekorativer Freude waren, nein,
so wie der Geruch evoziert, so soUte der AnbUck von Blumen Duftvor-
steUungen erwecken. Den wahrscheinlich großartigsten Versuch, mit
den Mitteln des Pinsels eine Geruchssensation zu erwecken, malte kein
geringerer als Velazquez in seinen «Meninas». Da uns dieses Gemälde
ein typisch barockes Erlebnis vermitteln kann, verweilen wir einige
Augenbhcke davor.

Wir sehen in ein saalartiges Ateher, in dem der Künstler an der Arbeit
ist. Die Perspektive der Zeichnung sucht ihren Fluchtpunkt über dem
Köpfchen der zentral aufgestellten Prinzessin Margareta. Der BUck wird
dann zu den jungen Hofdamen — las Meninas — gelenkt. Die Unke der
Damen ist im Begriff, mit einem tiefen Knix einen roten Gegenstand auf
einem Serviertablett anzubieten. Es ist keine Tasse, keine Kanne; der
Gegenstand hat vielmehr die Form einer kleinen Vase, und ist leuchtend
rot. Dieses Objekt ist ein aus wohlriechender spanischer Erde geschnittener

«Buccharo». Es war damals Sitte, die Räume durch das Aufstellen
solcher Bucchari zu parfümieren. Das auf dem Süberteller Dargereichte
ist nicht eßbar; wahrscheinhcht duftet es ein wenig stark, so daß man
versteht, weshalb die Infantin das Gesicht leicht abwendet. Magalotti
meint, der Geruchssinn habe, wie die Sicht, eine Perspektive; es gäbe
bei jedem Parfüm den idealen Standort — bald näher, bald weiter
entfernt. Jetzt begreifen wir auch den seltsamen BUck des Kindes, als woUte
er besagen: Gefällt er Euch, der Duft des neuen Buccharo?!

Die beiden Zwerge rechts im Bilde sollen das Prinzeßchen unterhalten,
und von frühester Jugend an soll es sich an den AnbUck solcher
Monstrositäten des Lebens gewöhnen. Die Erziehung hochgesteUter Personen
fordert das «nil admirari», das «sich über nichts wundern und immer
Haltung bewahren». Auch der große Hund wird der kleinen Prinzessin
keine Angst machen. Man übersieht die Ehrendame im Nonnengewand
und den Hofherrn im Schatten. Deuthch sichtbar ist dagegen der in der
Türe erscheinende Senor, von dem wir durch das erhaltene Verzeichnis
wissen, daß es der HofmarschaU ist. Im Spiegel an der Rückwand erkennen

wir, obzwar undeutlich, das königUche Paar, die Eltern der kleinen
Margareta. Zuletzt erst fäUt unser Blick auf den Maler selbst. Je länger wir
ihn betrachten, desto forschender sieht er uns an. Er bhckt nicht auf die

446



Infantin, sondern auf uns WiU er uns etwa auf die hohe Leinwand
bannen??

Von Velazquez selbst betrachtet zu werden, hat etwas Verwirrendes ;

und die Verwirrung wird noch größer, wenn wir als aufmerksame
Betrachter des Bildes bemerken, daß wir den eigentUchen ModeUen, dem
König und seiner GemahUn, den Platz versperren Nicht wir, das Paar,
das in der Ferne sich spiegelt, ist das wirkhche Ziel des Malerauges. Es
war ein Irrtum zu glauben, Velazquez sehe uns an!

Die Büder des Barocks erzählen nicht nur, sie zwingen den Betrachter
zum Zwiegespräch, zum denkenden Schauen. Im Hin und Her, zwischen
Büd und Beschauer, in der Bewegung offenbart sich der Geist. Den
Imperativ der Klassik, von Rilke in das berühmte Wort gefaßt: «Du
mußt Dein Leben ändern », kennt der Barock nicht. Er wiU nur zum
Leben und zum .Erleben überreden.

(Schluß folgt)
Nach einem im Germaniseben Museum in Nürnberg gehaltenen Vortrag

DIE BRAUT DES CERVANTES

VON AZORÏN

Ein hastiges Signal ertönt, weit ab, mit schrillem, unablässigem
Geklingel. Kurz darauf und näher antwortet ein zweites mit lautem,
hämmerndem Anschlag. In den großen, runden elektrischen Lampen zuckt
es bisweilen; manchmal hat es den Anschein als ob sie verlöschen woUten,

aber dann gewinnen sie plötzUch ihre gleißend weiße Lichtstärke
zurück. Unter der weiten Glasüberdachung verfängt sich dröhnend das

gewaltige Schnauben der Lokomotiven; man hört gedämpft entferntes
Hupen; die kleinen Gepäckkarren rattern laut vorbei, stoßend und mit
kreischenden Rädern; die Stimme eines Zeitungsverkäufers leiert eine
traurige Melodie. Aufs neue ertönen lang und kurz die Pfiffe der
Lokomotiven. Vor dem schwarzen Himmel in der Ferne, stehen unbeweglich
die roten Punkte der Signale. Und ab und an zuckt es wieder schweigend
in den großen, weißen, runden Lampen, mit dem kalten Licht...

Der Zug wird gleich abfahren. In mein Abteil steigt eine Dame in
Trauer ein; mit ihr zwei Kinder, drei Kinder, vier Kinder, sechs Kinder.
Sie sind aUe noch klein, blond oder dunkel, mit seidigschimmernden
Pagenköpfchen und glühenden Bäckchen. Der Zug wird gleich abfahren.
Zu meiner Rechten, höchst ernst und höchst manierheh, sitzt ein kleiner
Herr von vier Jahren, zu meiner Linken eine kleine Dame von drei;
auf meinen Knieen habe ich noch einen winzigen Kavaher mit zwei

447


	Versuch einer Rokokodeutung

