Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 38 (1958-1959)

Heft: 6

Artikel: Versuch einer Rokokodeutung
Autor: Bernoulli, Christoph

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-160835

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-160835
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

VERSUCH EINER ROKOKODEUTUNG

VON CHRISTOPH BERNOULLI

Es war um die Jahrhundertwende im Café Luitpold in Miinchen, da
stritten sich in einer Gruppe von Minnern Kiinstler, Gelehrte und
Schriftsteller tber eine Frage, die ich kurz erortern mochte. Man
sprach und debattierte iiber die Entelechie, iiber den aristotelischen Be-
griff, der wortlich tibersetzt «das am Ziel angelangt sein» heifit und der
auch mit dem Wort Vollendung iibersetzt werden kann. Im Samenkorn
schlummert das Bild der Pflanze. Sie wird, wenn ihr die Umweltsbedin-
gungen giinstig sind, gemil ihrer biologischen Veranlagung gut gedei-
hen, im artfremden Milieu aber verkiimmern und darum ihre Entelechie,
ihre Hochstform, nicht erreichen. ;

Man diskutierte aber damals an der Brienner StraBe kein biologisches,
sondern ein kiinstlerisches Problem. Die Frage um die es ging, lautete:
Erreichte der Klang des Waldhorns seine Erfiillung im Hallali der Jagd,
oder erlebte es seine Entelechie erst in den Symphonien oder mehr noch
in der Oper — im Freischiitz von Carl Maria von Weber? Wem steht,
mit andern Worten, im Reiche der Téne das Primat zu: dem Leben, der
Wirklichkeit oder der Kunst?

Das 19. Jahrhundert, essentiell romantisch, hitte die hochste Be-
glickung des Waldhornklanges in der Kunst, in der Musik des Franz
Schubertt, in der Dichtung Eichendorffs, in der mondbeglinzten Zauber-
nacht des Caspar David Friedrich, etlebt. Der Sehnsuchtscharakter des
19. Jahrhunderts herrscht auch noch in der zweiten Hilfte bei Wagner
und Bocklin, bei Bruckner und Brahms, Conrad Fetdinand Meyer und
Gottfried Keller.

Selbst ein Buch der Wissenschaft wie der «Cicerone» ist ein vom
Fernweh diktierter Reisebegleiter, der den transalpinen Menschen ein-
fithren soll in das Gefilde der italienischen Kunst. Die Kunst aber steht
in dem biirgerlichen Zeitalter seltsam abgesondert, als ein Privileg fiir
hohere Stinde, recht eigentlich neben dem Leben. Das 18. Jahrhundert
hitte den tiefsten Schauer des Hornklanges nicht im Konzertsaal, sondern
im Leben, im leidenschaftlichen Leben, gespiirt und empfunden.
Die Ausstellung in der Miinchner Residenz «Europiisches Rokoko»
zeigt uns zwar ein Jahrhundert, das bis an den Rand mit Kunst
angefillt war, das zudem alle Formen, auch die wildwachsenden,
kiinstlerisch gestaltete, das aber die Kunst als dienenden Bestandteil oder
als rauschhafte Steigerung des Lebens genommen hat. Von Mozart
stammt das Gestindnis: «Ich war doch nie so toricht, Musik ohne Auf-
trag zu schreiben!» Dieser scheinbar leichtfertige Satz ist fiir das Ver-
stindnis des 18. Jahrhunderts Goldes wert. — Die damalige Zeit konnte

439



den einzelgingerischen Titanen, den prometheischen Ankliger und ver-
irrten Kiinstler, der neben oder gegen, aber schlecht 7:# der Gesellschaft
leben konnte, nicht brauchen.

Goya und Beethoven bedeuten die Wende.

Wer sich anschicken wollte, die Kunst des Spitbarocks als Spiegel des
gesellschaftlichen Lebens darzustellen, hitte eine tibergrofle Aufgabe vor
sich, denn keine andere Epoche zeigt eine solche Fiille kiinstlerischer
Schopfungen und kunstgewerblicher Erfindungen. Die franzdsische
Sprache kennt dafiir den Ausdruck: «Les Arts de la Vie.» Der Meinung,
daf3 dieses reiche Jahrhundert eitel Freude, Liebe und Lustbarkeit, Thea-
ter, Tanz und Dekoration gewesen sei, wird hauptsichlich durch die zeit-
genossischen Bilddarstellungen, durch Wohnstil und Mode Vorschub
geleistet. Dabei tibersieht man auch noch gerne, daf diese sinnenfrohe
Zeit ganz auBerordentlich fleifig war und daB3 der Fleil, der seiner
Natur nach auf das Dauerhafte und Nutzbringende gerichtet ist, in dieser
Epoche auch fir das Flichtige, Gliucklich-Unbestindige, eine eifernde
Hingabe im anstrengendsten Aufwand an den Tag legen konnte. Man
hat den «Zwinger» in Dresden eine stehengebliebene Festdekoration
genannt. Dies gilt mutatis mutandis auch von der Matthius-Passion und
von vielen Werken des 18. Jahrhunderts. Etwas von dem festlichen Cha-
rakter haftet an fast allen Gemilden und Zeichnungen des 18. Jahrhun-
derts. Die Bilder der groBen Galerien und Sammlungen — von Watteau
bis zu Hubert Robert — wie ein Riesenalbum des Lebens zu betrachten,
wiirde uns ziemlich einseitige Vorstellungen von der Wirklichkeit jener
Zeit vermitteln. Wir sind gewohnt, an den Miinzen und Medaillen vor
allem ihre dokumentarische Zuverlissigkeit zu schitzen; erst in zweiter
Linie sind sie Gegenstand #sthetischer und kritischer Betrachtungen.
Ahnlich gutgliubig treten wir auch vor die Gemailde und Plastiken des
Rokokos und vergessen leicht, daf} diese «beauftragte Kunst» Menschen
und Gentreszenen in stark retouchierter Weise zeigt. Das Eintauchen
aller Erscheinungen in die Sphire des Lieblichen, Gefilligen, «le désir
de plaire », ist eine selbstverstindliche Haltung aller bildenden Kunst des
18. Jahrhunderts. Das Komdodiantisch-Kokette, die Freude am Applaus,
an der Bewunderung, an der Verziickung, das starke Bezugnehmen auf
den Betrachter, der Enthusiasmus fiir die Flichtigkeit aller Schonheit —
schaffen eine Kunst, die nicht als reiner Spiegel gewertet werden kann.
In den hinterlassenen Papieren von Jacob Burckhardt steht der merk-
wiirdige Satz: «Im Ganzen ist also der Zusammenhang der Kunst mit
der allgemeinen Kultur nur lose und leicht zu fassen — die Kunst hat
ihr eigenes Leben und ihre eigene Geschichte. » Dies sagt nun gerade ein
Gelehrter, der als einer der ersten immer wieder auf die gegenseitige
Durchdringung von Kunst und Kultur hingewiesen hat. Der unerwar-
tete Ausspruch zeigt, daB Burckhardt — darin ganz Sohn des 19. —
wuflte, wie sehr der Kiinstler in seiner Schopfung allein steht, und dal3

440



die Massen fast nie, meistens aber nur die kiinstlerischen Naturen, zu
folgen und dem Ton der Kunst mitschwingende Resonanz zu geben
vermogen.

Ich glaube, und hier spricht nun die Uberzeugung des zwanzigsten
Jahrhunderts, da3 die Erzeugnisse des Kunsthandwerks, zumal in ihrer
Funktion, besonders gut geeignet sind, vom Leben einer Epoche
schonste Kunde zu geben. Die Publikationen des Germanischen Museums
zur deutschen Kunst und Kulturgeschichte, die Ludwig Grote besorgt,
fordern diese Anschauung aufs gliicklichste.

Nun sind gerade die Maler in ihrer ausgesprochenen Freude am
Stofflichen des Handwerks grote Nachahmer und Lobredner. Man ex-
zelliert im Abbilden von Fayencetépfen, Flaschen und Glisern, Silber-
bechern, Kupferschalen und vor allem in Sammet und Seidenstoffen.
Die meist einfachen, aber geistvollen Gebrauchsgegenstinde sind der
Beitrag von unten! Vergleicht man die iibetladenen hollindischen Bild-
kompositionen des biirgerlichen 17. Jahrhunderts mit den gemalten
Gedichten eines Jean-Baptiste Simeon Chardin, so zeigt die einfache
Sprache des franzosischen Meisters jenen Mozartschen Adel, der das
Unten mit dem Oben organisch verbindet. Die glickliche Perfektion
dieses Zusammenklanges etlebt man eindriicklich in der Miinchner Resi-
denz. Der Ausstellungsweg gleicht einer gedankenreichen Bahnj; sie
kommt zu allem Wesentlichen, dank einer deutlichen Vorstellung vom
gesamten Leben des 18. Jahrhunderts. Sie soll uns Vorbild sein.

In den nun folgenden Ausfithrungen wird versucht, die ausgetretenen
Pfade der Kunst- und Bildbetrachtung zu meiden, vom Parkweg auch
gelegentlich ins Dickicht zu treten, dort aber immer wieder auf den
sinnenfrohen Menschen zu stoBlen, das Lebensgefiihl der Zeit zu spiiren
und in einer Wanderung zum Ursprung des Barocks auch die Quelle zu
finden. Was diese zu erzihlen hat, soll alsobald folgen:

Als Nikolaus von Kues, der Cusaner, in der Mitte des 15. Jahrhun-
derts den Begriff des Unendlichen philosophisch formte, muflte er iiber
die gewaltsame Offnung des endlichen, antik-mittelalterlichen Raumes
so sehr erschrocken sein, dal3 er den von ihm heraufbeschworenen, sich
alsobald ins Kampfgewiihl stiirzenden Geistesmichten als Waffenstill-
stand und Verséhnung die «Coincidentia oppositorum» als Polaritits-
prinzip anbot. Dieser Versuch, den Ausgleich nicht in der Ruhe des
Gleichgewichtes, sondern in einem Spiel der Krifte, gleichsam im Ba-
lance-Akt auf dem hohen Seil des Lebens, nicht in der Statik, sondern in
der Dynamik zu finden, zeigt uns, im GruBle der Planeten, die Geburts-
stunde des Barocks. Wer aber mit dem Unendlichen sich einld3t, muf} mit
dem kosmischen Gefiihl, das der Anblick des gestirnten Himmels im
denkenden Menschen ausldst, fertig zu werden versuchen.

Die «speculatio» treibt ihn, und dies gilt fiir alle hoheren Kulturen
der Erde, in seiner staunenden Hilflosigkeit zum mathematischen Den-

441



ken. So ist denn auch in allen Formen des Barocks das Wirken der Ver-
nunft unverkennbar. Am Webstuhl der Kunst kann der Zettel der
«ratio» nie fehlen. Dieses Ordnungsprinzip immer wieder aufgezeigt zu
haben am Grundrif3 des barocken Kirchenbaus, im neu entwickelten Ge-
fige der musikalischen Harmonik, in der Planung der Palast- und Park-
anlagen, an vielen anderen Phinomenen, ist vielleicht die gliicklichste
Leistung kunsthistorischer Forschung der letzten fiinfzig Jahre. Von der
sich fast nie ganz l6senden Verflechtung von Klassik und Barock ist
vielerorts gesprochen worden. Gespeist aber wurden alle diese zu einer
reichen Geometrie dringenden Formen von der ippigen Phantasie der
Barockseele, die tiber den Rost und das Gefiige allen Bauens eine Abun-
danz des Wachsens und Gedeihens und des kiinstlerischen Blithens wu-
chern lieB, wie nie zuvor auf christlichem Boden. Das Sehnen des Men-
schen, bis dahin nach oben gerichtet, geht tiber in die Horizontale. Es
tritt aus der Kammer des Mittelalters in den Garten der Landschaft. Es
steht am Ufer des Meeres und ahnt ferne Linder. Es sucht die Weite und
findet im neuen Bewegungsdrange den Menschen. Der Mensch aber
wagt jetzt Fragezeichen zu setzen. Die Denker, Forscher und Erfinder
legen Argumente vor, die das Dogma st6ren. Die Diskussion wird der
Kampfplatz der Anschauungen. Da aber Argumente allein wenig Ubet-
zeugungskraft haben, treten an ihre Stelle als Ausdruck rechthaberischen
Behauptungswillens die Affekte. In den Trigern und Erben der Refor-
mation schlagen sie mehr nach innen, im Existenzkampfe und im grof3en
Werben der katholischen Kirche treten sie nach auflen. Im Bruderkrieg
der Konfessionen treffen sie sich in grausamer Weise. Die Gefiihle der
Erregung dringen jetzt vehement zum Ausdruck, sie kristallisieren sich
nicht mehr in der Berghohlenstille der romanischen Welt oder in der
strebend gerichteten Steilheit der Gotik! Ein Wind, ein Sturmwind tobt
durch das Gehiduse der Menschen. Mit derselben Heftigkeit, mit einer
bis zur Ekstase gesteigerten Ausdruckswut, blist der Barock seinen
Seelenatem in die Formen der Kunst und des Lebens. In der Renaissance
sind Baukunst und Malerei, Bildwerk und Dichtung umflutet vom alles
belebenden Lichte der Sonne. Jetzt aber, im Barock, zieht am bewegten
Himmel des Welttheaters die Nacht herauf. Dunkel und nur von den
Fackeln der Mordbrenner erleuchtet, steht vor uns die Landschaft des
Simplizissimus. Aus schwarzem Hintergrund treten die Figuren Shake-
speares, und mit dem Lichte einer Kerze saugt Rembrandt seine Men-
schen aus der Finsternis.

Das Denken des Cartesius jedoch, Schrei des Chantecler, gleicht einer
Morgenrote, und mit der steigenden Sonne strahlt von Frankreichs Kénig
der Abglanz durch die Welt. Der Zenith des 18. Jahrhunderts, der un-
gliicklicherweise mit dem niedlichen Diminutiv « Rokoko» behaftet und
etikettiert wurde, steigert die Lichtfreude bis zur Trunkenheit eines
Tiepolo. Wir erleben die Aufklirung.

442



Da nun die Welt nach allen Richtungen neu erforscht sein will, treten
in nie zuvor gesehener Weise auch die Sinne in ihr Recht und helfen das
Gesamtkunstwerk fiigen, als das wir den Barock betrachten miissen. Am
verhiltnismiBig einfachsten mag eine AuBerung iiber Sehen und Horen,
iiber Auge und Ohr gelingen, zumal diese beiden, dem «Eros der Ferne »
dienenden Sinnesfunktionen durch Kunst- und Musikgeschichte einer-
seits, durch Asthetik- und Harmonielehre anderseits, mit groem Erfolg
erforscht worden sind. Beide Sinnesfunktionen, Sehen und Héren, sind
dem Metaphysischen verbunden. Fiir die Griechen war Sehen und Wis-
sen oida, ein und dasselbe. Das Auge, sonnenhaft, wird aber, wenn es die
Lider senkt, zum Organ des Mystik. Das Ohr, Instrument des Verneh-
mens und des Verstehens, ist der Mittler des Verstandes, aber auch der
Entriickung und der kollektiven Ekstase! Hier nun sei es schon ver-
merkt, dall die schopferische Phantasie von Aug und Ohr, dal3 alle
Kunst, daB Bild- und Tonwerk undenkbar sind ohne die geheimnisvolle
Gabe des Vorstellungsvermogens. Was antiker und mittelalterlicher Bau-
gesinnung absurd vorgekommen wire, der Barock kennt es als Ziel und
darf sich rithmen, das Unwahrscheinliche und Paradoxe, das Einfangen
des Unendlichen im Endlichen, erreicht zu haben!

Und nun tiben wir unser Vorstellungsvermogen: Die Phantasie zeigt
Ihnen im Geistesfluge die Deckenbemalung von S. Ignazio in Rom,
die Bassins und Gartenanlagen in Versailles, fiihrt Sie unter die Kuppel
der Abteikirche von Weingarten und schwebt mit Ihnen {iber die Trep-
pen der Residenz in Wiirzburg. Das Auge weitet den Raum, das Ohr
erweitert die Welt der T6ne und stellt in den Mittelpunkt des Horraums
die Orgel, auf der ein Universum in Tonen gefiigt werden kann, nicht
weniger grofartig und ausgreifend als die Rdume der hellen Gotteshiuser
selbst. Im FEleusis geniigte eine Flote, um das Mysterium zu begleiten.
Der Barock aber braucht die Orgel, um die Festsile Gottes zum Tonen
und Beben zu bringen. Die menschliche Stimme, zumal im Chor, ist der
Triger der Musik im Mittelalter. Es war der Barock, der die Blas- und
ganz besonders die Streichinstrumente weiterentwickelte; in seinetr Un-
befangenheit holte er vom Tanzboden des Volkes die Fiedel und ver-
edelte sie zur Geige. Sie erreicht ihre Entelechie am Anfang des 18. Jahr-
hunderts in den Meisterwerken des Stradivarius und in den Solo-Sonaten
von Bach. Die Partiten und Suiten sind folgerichtig noch immer eine
Kette von Tinzen: die Allemande, die Gavotte, die Sarabande, das
Menuett, die Pavane, gipfeln in der Chaconne. Der Einfall, ein Thema
zu variieren, ist ein typisches Kind barocker Phantasie. Thema, vom
griechischen tithemi, verwandt mit Thesis, heiB3t das Gesetzte, das Auf-
gestellte. An ihm kann sich barocker Geist emporranken, iibersprudelnd
im Abwechseln und Abwandeln. In den Variationen der Chaconne er-
reicht Bach die hochste Form der Geigenkunst. Und die Geige selbst
hat unter den Meisterhinden der Cremoneser die Vollendung erreicht —

443



sie ist am Ziele angelangt. Alle Versuche, sie zu verindern, oder zu ver-
bessern, sind gescheitert. Dies zu betonen erscheint mir wichtig. Johann
Sebastian war — beildufig sei es erwihnt — der Sohn eines Spielmanns
und Stadtpfeifers in FEisenach. Fast alle Musiker, Maler und Baumeister
des Spitbarocks sind Nachfahren von Handwerkern, und so kann Goethes
Ausspruch «Alle Kunst geht vom Handwerk aus» nicht nur funktionell,
sondern auch genealogisch verstanden werden. In der Musik der Barock-
zeit wird der Mensch, Mitspieler oder Zuhorer, durch die Schonheit der
Harmonik und durch die Kunst der Fuge in Verbindung gebracht mit
der alles durchdringenden gottlichen Ordnung. Die Fuge, die Flucht,
erlebt er aber auch optisch im Spiegelsaal, in der schwindelerregenden
Zimmerflucht, in den Alleen der Landstrallen und der Parke, im Spiel
mit der ganz neu verwendeten perspektivischen Verkiirzung, im vielfach
angewandten «Trompe-I’ceil » der bildenden Kunst und des Handwerks.
Ja, selbst die Architektur freut sich an der bis zur Tduschung gehenden
Verwandlungskunst. Die Behandlung von Auflen und Innen, zumal am
sakralen Bau, ist nicht nur durch den Gegensatz von schlicht und prunk-
voll gekennzeichnet — man denke an die «Wies», wo die, einen unvor-
stellbaren Reichtum umschlieBenden Fassaden fast eine Art von «under-
statement» darstellen —, sondern auch durch einen Wechsel der Raum-
formen selbst. Als bestes Beispiel nenne ich die von Domenikus Zimmer-
mann erbaute Wallfahrtskirche in Steinhausen. Das AuBere des Gottes-
hauses prisentiert sich auf der flachen Hochebene kubisch-eckig. Wir
treten in das Innere — den Fiihllosen kann man nicht denken, der hier
nicht staunend stillesteht —; es 6ffnet sich ein vollendetes Oval. Das Ei
umschlieft uns. Dur geht iiber in Moll.

Die Gesetze der Harmonik, Spender hochster Lust, miissen die selben
sein wie die der Schopfung. In der Musik wirken die ewigen Gesetze:
Der Tanz der Sterne wiederholt sich im Ballsaal; die Schonheit der kirch-
lichen Musik ist eine Mahnung und Predigt, sie bringt mit dem «Esprit
de finesse» Ordnung in die Konfusionen der Affekte. Wir sehen, dieses
der Aufklirung verschriebene Jahrhundert weil3 um die mysteriosen Zu-
sammenhinge in der Seele des Menschen.

Von Blaise Pascal stammt der berithmte Satz: «Le Cceur a ses raisons
que la raison ne connait pas.» Zu deutsch: Das Herz hat Griinde, die
der Verstand nicht kennt. Dieses Wort der Mystik gilt immer, und ihrem
Walten begegnen wir im 17. und 18. Jahrhundert wie ewigen Lichtern:

In der Spiegelsymbolik der Dreifaltigkeitskirche in Miinchen —

Im Schlafzimmer des Firsten, wo die korpetlichen Dienstleistun-
gen einem strengen Zeremoniell folgen: Der Leib darf nur von Edel-
leuten beriihrt werden; die Sphire der hochgestellten Person ist sakral,
sie selbst genief3t mystische Verehrung —

Wir begegnen diesem Walten im protestantischen Kirchenlied der
Herrenhuter —



Im weltfliichtigen Gehaben frommer Pietisten, die das gottgefillige
Feiern ins Innere ihrer Brust verschliefen —

Im Fandango von Mozarts Figaro —

Im maskenreichen Zauber Venedigs. —

Wenn die Orgel braust, verbindet sich ihr T6nen mit der im Kirchen-
schiff sitzenden Gemeinde: «Oh, daB} ich tausend Zungen hitte, und
einen tausendfachen Mund, so stimmt ich damit um die Wette, aus aller-
tiefstem Herzensgrund!» Folgen wir aber der weillgepuderten Gesell-
schaft ins Opernhaus, so wird auch sie eine Horgemeinschaft bilden,
wihrend auf der Biihne die mythischen Gotter und Helden auf hohem
Koturn mit StrauBlenfedern geschmiickt, in phantastischem Gewande
ihre spannungsgeladenen Rezitative und Arien singen. Und drauBlen im
Felde kann ein kleiner Tambour die Kompagnie totmiider Musketiere
mit seinem Trommelschlag zu lebendigem Gleichschritt, ja, zum Sturm-
angriff erwecken!

Soviel iiber Auge und Obhr.

Die drei dem Hier und Jetzt verhafteten Sinnes-Funktionen Tasten,
Schmecken, Riechen — als Mittler stehen die Haut, die Zunge und die
Nase bereit — liefern im wesentlichen hochgradig idiopathische, um
nicht zu sagen, eigensiichtige Sensationen. Und da alle fiir das «Vorstel-
len» mehr oder weniger unverwendbar, sind sie der Abstraktion unzu-
ginglich. Wir konnen demzufolge fiir ort- und zeitgebundene Erregun-
gen keine Zeichen, keine Schrift erfinden. Zwar dringen diese Sinnes-
funktionen, zumal im Essen und Trinken, zu gemeinsamem Genie3en —
primir als Trieb der Selbsterhaltung, spiter aus Griinden der Gesellig-
keit. Was aber nicht entstehen kann, ist ein gemeinsam begriftlich tber-
lieferbares Verstehen. Selbst der hochste Augenblick des christlichen
Kultes, das Mysterium der Transsubstanziation, die Wandlung der Messe,
in der das Gebot Christi: Esset und Trinket, wiederholt wird, mul} die
mystische Einverleibung durch Liuten der Campanellen kundtun. Die
«Ars amandi» und die Kochkunst, selbst wenn sich diese als «Physiolo-
gie du Gott» prisentiert, sind weiter nichts als praktische Ratgeber, aber
beileibe nicht wirkliche Kunst! Ein Blick in einen vollen Speiseraum
oder ins Innere einer Festhiitte auf der «Wiesen» zeigt uns die vollige
Isolation der Essenden und Trinkenden! Die Seligkeit der schunkelnden
Massen schenkt der Rhythmus der Musik — die Seligkeit individueller
Entspannung aber liefert das Bier! Vom Versuch einer Riechkunst zu
reden, blieb spitbarocken Sonderlingen vorbehalten. Sie waren unter
dem Namen der «Odoristen» bekannt; ihr bester Kopf ist der jesuitisch
gebildete Romer Lorenzo Magalotti (1637—1712). Eine Geruchssen-
sation kann jede Art von Erlebnissen heraufbeschworen; sie kann mit
unabwendbarer Gewalt Riume, Keller, Feldwege, Wilder, Menschen im
Erinnerungsbild wecken. Wir konnen aber diese nur uns zugehorigen

445



Widerfahrnisse nicht iibermitteln; sie sind nicht reproduzierbar, sie blei-
ben unteilbar uns allein. Mit dieser Erkenntnis wollten sich die Odoristen
nicht zufrieden geben; sie glaubten, da Ubung und Meditation beim
Einatmen von Geriichen eine Riechgemeinde entstehen lasse. Es wurden
Theorien ausgehegt, man setzte Menschen in dunkle Zimmer, lieB3 sie
Geriiche analysieren und glaubte, eine Erweiterung unserer Erkenntnisse,
eine Art Entdeckung miisse folgen.

Es ist fast anzunehmen, dal3 die vielen Blumenstilleben, die der Barock,
zumal in Holland und Italien, hervorgebracht hat, nicht nur Manifesta-
tionen botanischer, koloristischer und dekorativer Freude waren, nein,
so wie der Geruch evoziert, so sollte der Anblick von Blumen Duftvor-
stellungen erwecken. Den wahrscheinlich groBartigsten Versuch, mit
den Mitteln des Pinsels eine Geruchssensation zu erwecken, malte kein
geringerer als Velazquez in seinen « Meninas». Da uns dieses Gemilde
ein typisch barockes Erlebnis vermitteln kann, verweilen wir einige
Augenblicke davor.

Wir sehen in ein saalartiges Atelier, in dem der Kiinstler an der Arbeit
ist. Die Perspektive der Zeichnung sucht ihren Fluchtpunkt iiber dem
Kopfchen der zentral aufgestellten Prinzessin Margareta. Der Blick wird
dann zu den jungen Hofdamen — las Meninas — gelenkt. Die linke der
Damen ist im Begriff, mit einem tiefen Knix einen roten Gegenstand auf
einem Serviertablett anzubieten. Es ist keine Tasse, keine Kanne; der
Gegenstand hat vielmehr die Form einer kleinen Vase, und ist leuchtend
rot. Dieses Objekt ist ein aus wohlriechender spanischer Erde geschnit-
tener « Buccharo». Es war damals Sitte, die Riume durch das Aufstellen
solcher Bucchari zu parfiimieren. Das auf dem Silberteller Dargereichte
ist nicht eBbar; wahrscheinlicht duftet es ein wenig stark, so dal man
versteht, weshalb die Infantin das Gesicht leicht abwendet. Magalotti
meint, der Geruchssinn habe, wie die Sicht, eine Perspektive; es gibe
bei jedem Parfum den idealen Standort — bald niher, bald weiter ent-
fernt. Jetzt begreifen wir auch den seltsamen Blick des Kindes, als wollte
er besagen: Gefillt er Euch, der Duft des neuen Buccharo?!

~ Die beiden Zwerge rechts im Bilde sollen das PrinzeBchen unterhalten,
und von frithester Jugend an soll es sich an den Anblick solcher Mon-
strosititen des Lebens gewShnen. Die Erziechung hochgestellter Personen
fordert das «nil admirari», das «sich iiber nichts wundern und immer
Haltung bewahren». Auch der groBe Hund wird der kleinen Prinzessin
keine Angst machen. Man iibersieht die Ehrendame im Nonnengewand
und den Hofherrn im Schatten. Deutlich sichtbar ist dagegen der in der
Tiire erscheinende Sefior, von dem wir durch das erhaltene Verzeichnis
wissen, dal} es der Hofmarschall ist. Im Spiegel an der Riickwand erken-
nen wit, obzwar undeutlich, das kénigliche Paar, die Eltern der kleinen
Margareta. Zuletzt erst fillt unser Blick auf den Maler selbst. Je linger wir
ihn betrachten, desto forschender sieht er uns an. Er blickt nicht auf die

446



Infantin, sondern auf uns!! Will er #ns etwa auf die hohe Leinwand
bannen??

Von Velazquez selbst betrachtet zu werden, hat etwas Verwirrendes;
und die Verwirrung wird noch groBler, wenn wir als aufmerksame Be-
trachter des Bildes bemerken, daBl wir den eigentlichen Modellen, dem
Konig und seiner Gemahlin, den Platz versperren! Nicht wir, das Paar,
das in der Ferne sich spiegelt, ist das wirkliche Ziel des Malerauges. Es
war ein Irrtum zu glauben, Velazquez sehe uns an!

Die Bilder des Barocks erzihlen nicht nur, sie zwingen den Betrachter
zum Zwiegesprich, zum denkenden Schauen. Im Hin und Her, zwischen
Bild und Beschauer, in der Bewegung offenbart sich der Geist. Den
Imperativ der Klassik, von Rilke in das berithmte Wort gefaBt: «Du
mufit Dein Leben indern!», kennt der Barock nicht. Er will nur zum
Leben und zum Erleben tiberreden.

(Sehluf folgt)
Nach einem im Germanischen Museum in Niirnberg gebaltenen Vortrag

DIE BRAUT DES CERVANTES
VON AZORIN

... Ein hastiges Signal ertont, weit ab, mit schrillem, unablissigem Ge-
klingel. Kurz darauf und niher antwortet ein zweites mit lautem, him-
merndem Anschlag. In den groBen, runden elektrischen Lampen zuckt
es bisweilen; manchmal hat es den Anschein als ob sie verloschen woll-
ten, aber dann gewinnen sie plotzlich ihre gleiBend weiBle Lichtstirke
zuriick. Unter der weiten Glasiiberdachung verfingt sich drohnend das
gewaltige Schnauben der Lokomotiven; man hort gedimpft entferntes
Hupen; die kleinen Gepickkarren rattern laut vorbei, stoBend und mit
kreischenden Ridern; die Stimme eines Zeitungsverkiufers leiert eine
traurige Melodie. Aufs neue ertonen lang und kurz die Pfiffe der Loko-
motiven. Vor dem schwarzen Himmel in der Ferne, stehen unbeweglich
die roten Punkte der Signale. Und ab und an zuckt es wieder schweigend
in den grofBen, weillen, runden Lampen, mit dem kalten Licht. ..

Der Zug wird gleich abfahren. In mein Abteil steigt eine Dame in
Trauer ein; mit ihr zwei Kinder, drei Kinder, vier Kinder, sechs Kinder.
Sie sind alle noch klein, blond oder dunkel, mit seidigschimmernden
Pagenkdpfchen und glithenden Bickchen. Der Zug wird gleich abfahren.
Zu meiner Rechten, hochst ernst und héchst manierlich, sitzt ein kleiner
Herr von vier Jahren, zu meiner Linken eine kleine Dame von drei;
auf meinen Knieen habe ich noch einen winzigen Kavalier mit zwei

447



	Versuch einer Rokokodeutung

