
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 38 (1958-1959)

Heft: 5

Buchbesprechung: Bücher-Rundschau

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BÜCHER-RUNDSCHAU

Hinweis auf zwei historische Bücher

Hier soU auf zwei historische Werke
hingewiesen werden, die es verdienen, in der
heutigen Zeit bekannt zu werden und ihre
Wirkung zu tun. Das eine stammt aus der Feder
eines in internationalen Fragen über größte
Erfahrungen verfügenden reifen Mannes,
das andere hat einen jungen, viel
versprechenden Autor zum Urheber.

I

Es ist immer wieder überraschend, wieviel
bedeutende darsteUende Geschichtswerke
einzig von Fachvertretern zur Kenntnis
genommen werden, dem historisch gebildeten
PubUkum aber vorenthalten bleiben:

Die «Geschichte der Heiligen AUianz»
des hervorragenden belgischen Staatsrechtslehrers

und internationalen Politikers, Maurice

Bourquin, die schon vor vier Jahren
erschien, ist immer noch nicht ins Deutsche

übertragen worden, obwohl ihr Inhalt in so
besonderem Maße gerade Mittel-Europa
angeht1.

Alles, was in diesem Buche gesammelt,
vereinigt und geprüft wird, besitzt heute

noch die allergrößte Aktualität, handelt es

sich doch von der ersten bis zur letzten Seite

um das europäische Problem.
Die Durchsichtigkeit von Bourquins Dar-

stellungsweise erreicht einen, auch in der
Geschichtsschreibung der lateinischen Völker,
seltenen Grad. Sie entspricht dem juristisch
geschulten Denken des Autors sowie einer

jahrzehntelangen Erfahrung auf dem Gebiet

1« Histoire de la Sainte AUiance», Librairie

de l'Université Georg & Cie. S. A.,
Genève, 1954.

internationaler Verhandlungen, und sie ist

bedingt durch eine bewußte Absicht, sich

wirkUch für einmal wieder an diplomatische
Geschichte, an die bis zum Raffinement
erkannte diplomatische Aktion zu halten. Diese

gewoUte Beschränkung findet im Stoffe selbst

ein deutliches Entgegenkommen. Nach
Abschluß der Revolutionskriege und der

Napoleonischen Ausnahmezustände bestanden

unter den ihr gegenseitiges Gleichgewicht
suchenden europäischen Mächten

Voraussetzungen, die ein diplomatisches Vorgehen
nach Spielregeln erlaubten. Einmal noch hat

eine homogene Gesellschaft auf der Oberfläche

des Geschehens die ganze Erfahrung,
Klugheit und Mäßigung des alten Régimes

zur Anwendung bringen können. Nicht
etwa, daß der Autor in die Tiefe damaliger
menschlicher Bedürfnisse keinen Einblick
besäße, er kennt die Gewalten, die im Hintergrunde

wirken. Was er uns aber zeigen will,
ist Staatskunst, lang geübtes, alt gewohntes
Können innerhalb einer gewissen, damals

noch weitgehend respektierten,
zwischenstaatlichen Sitte. Er schreibt die Geschichte
der Leistung europäischer Kabinette, einer

Leistung, die möglich wurde in einem der
seltenen Augenblicke der Ernüchterung, wie
sie nach den explosiven Vorgängen in Frankreich

und der amerikanischen Revolution für
kurze Zeit eintrat, um dann zum Entstehen
einer der längsten Friedensperioden
beizutragen, die die europäischen Völker der neueren

Geschichtsalter gekannt haben und welche

im Zeitraum von 1814 bis 1914 nur durch
lokale Konflikte unterbrochen wurde. Den

Ideen, die sich auf diese Kunst der AußenpoUtik

auswirkten, ihr noch als eines ihrer
Mittel zur Verfügung standen, räumt der



Verfasser den Platz ein, der ihnen zukommt,
wohl wissend, daß der eigentliche Gehalt
an Leidenschaften und mitreißenden
Zeitparolen jenseits von aUen programmatischen
Erklärungen an Kongressen, staatlichen
Manifesten und Staatsverträgen ein verworrenes
und unwiderstehUches Leben führt, das

immer wieder durchbricht, bis eines Tages und
für kurze Zeit die Erfahrung der Träger maß-
voUer Einsichten in neuer Übereinkunft
ordnend sich gegen verhängnisvoUe RegeUosig-
keit durchsetzen kann.

Der Abstand, den wir heute zu der
Episode der Heiligen AUianz besitzen, erlaubt

es, die Qualität ihrer Leistung, ihre Schwächen

und ihr schUeßliches Auseinanderfallen
darzustellen. Wir haben unter soziologisch,
psychologisch und wirtschaftlich voUkom-
men veränderten Voraussetzungen den
Versuch des Wilsonschen Völkerbundes und
sein Mißlingen erlebt, die nach der
Katastrophe des ersten Weltkrieges im zwanzigsten

Jahrhundert einsetzte, und wir erleben
heute die schier unüberwindlichenSchwierig-
keiten, denen sich der Versuch der
«Vereinigten Nationen» innerhalb eines

Spannungsfeldes gegenübersieht, dessen Gefähr-
Hchkeit in ungeheurem Ausmaße all dasjenige

übertrifft, was frühere Bestrebungen zur
Eindämmung und Lenkung bis anhin als

Aufgabe gekannt haben. Falls man aus der
Geschichte etwas lernen soll und falls aus
ihr überhaupt zu lernen ist, so muß ihre
Darstellung den Grad der Objektivität und
der Leidenschaftslosigkeit erreichen, die wir
als eine hohe Qualität von Bourquins
Leistung bewundern. Niemand kann, und auch

er kann nicht, über den eigenen Schatten

springen. Auch er besitzt einen Standpunkt,
ohne welchen er nicht messen könnte. Aber
seine große Freiheit besteht darin, daß er
keine Thesen verficht. Er strebt bis zum
Erkennen leisester Gewichtsverschiebungen
unablässig nach gerechtem Urteil.

Jeder Anwärter auf eine diplomatische
Laufbahn, auf eine Betätigung innerhalb von
staatlichen Belangen, überhaupt jeder an
Politik interessierte Zeitgenosse, sollte dieses

Werk kennenlernen. Es vermittelt nicht nur
die Kenntnis einer ganz bestimmten
staatsmännischen Technik zur Wahrung der
Friedenswerte, sondern es zeigt vor aUem auch

gewisse Konstanten auf, die sich auch unter
gänzUch veränderten Bedingungen auf die

Dauer immer wieder durchsetzen werden.

II

Im Rahmen der an wissenschaftlicher Qualität

so hochstehenden «Tübinger Studien zur
Geschichte und Politik2» ist 1957 ein 421
Seiten umfassender Band des jungen Historikers

Dr. Hans Roos, eines Rothfels-Schülers,
erschienen, welcher aUgemeine Aufmerksamkeit

verdient. Die Arbeit trägt den Titel «Polen

und Europa» und den bescheidenen

Untertitel: «Studien zur polnischen Außenpolitik

1931—19393. »

Die drei Teilungen Polens schließen eine

europäische Epoche ab, die vom neunten bis

zum Ende des achtzehnten Jahrhunderts sich

erstreckt. Diese Geschichtsperiode hat nicht
viele Frevel aufzuweisen, die über die Untat
hinausgehen, die in den Jahren 1773,1793 und

1795 durch die Löschung eines ehrwürdigen
Staatsgebietes mit geschlossenem Volkstum,
eigener Sprache und einheitlicher ReHgion
im Verlaufe der drei Teilungen Polens

begangen wurde. Im ersten der beiden großen

Weltkriege unseres Jahrhunderts haben die

Mittelmächte, Deutschland und Österreich,

aus politisch-strategischen Gründen eine

WiederhersteUung des polnischen Staates

angestrebt; diese Aufgabe wurde ihnen dann

von der siegreichen Entente abgenommen.
Schematische und gleichzeitig unkonsequente

Anwendung des Prinzips nationalstaatlicher

Grenzziehung in den Friedensverträgen

von 1918 mußte bei den äußerst komplizierten

ethnischen Voraussetzungen Osteuropas

2 Herausgegeben von Hans Rothfels —
Theodor Eschenburg und Werner Marken,
Nr. 7.

3 J. C. B. Mohr (Paul Siebeck), Tübingen

1957-

389



unausweichlich zum Ursprung schwerer
Verwicklungen werden. Die siegreiche KoaHtion

entzog ein wiUkürUch umrissenes Territorium

den bisherigen «Besetzungsmächten»
Deutschland, Österreich-Ungarn und
Rußland, sie teilte der polnischen Nation ein

Staatsgebiet zu, verlieh ihr staatliche
Souveränität und entzog sich selbst ihrer
Verantwortung, deren erstes Gebot gelautet
hätte: Schafft dem neu entstandenen Polen

tragbare außenpolitische, strategische und
wirtschaftliche Voraussetzungen.

Hans Roos behandelt, auf Grund umfassender

Studien und einer seltenen Fähigkeit
zur Beurteilung des jeweiUgen Aktenwertes
zahlloser Dokumente, die im Spiele stehenden

außen- und innenpoUtischen Kräfte, ihre
ökonomischen und sozialen Voraussetzungen

und vor allem auch die im Vordergrund
des Geschehens handelnden Personen. Er
zeigt, wie ungeheuer schwierig von Anfang
an und in jedem AugenbUck die Aufgabe der

polnischen Staatsführung war, die darin
bestand, den auferstandenen Staat durch die
Fährnisse der Zwischenkriegszeit hindurch
zu steuern. Er läßt uns erkennen, wie Polen

1920 schon als europäisches Bollwerk in der

von Püsudski gewonnenen Schlacht an der
Weichsel den ersten bewaffneten Vorstoß
Rußlands gegen den Westen zusammenbrechen

ließ, und wie dann aus diesem Siege im
Frieden von Riga unter der Einwirkung der
Mächte keinerlei Gewinn für den Sieger
erwuchs, wobei in jenem Zeitpunkt eine andere

Fixierung der Grenzen im Osten größere
Sekurität für Polen und eine MögHchkeit der

Lösung brennender Fragen an seiner

Westgrenze erlaubt hätte. Deutlich hat der
Verfasser die von Anfang an gespannte Lage
geschildert, die zwischen Deutschland und
seinen östlichen Nachbarn durch
Kompromißlösungen, wie der Schaffung des Danzi-

ger Freistaates und des Korridors, entstanden

war. Er zeigt, daß im Prinzip schon die
Stresemannsche Regierung Warschau gegenüber

dieselben Ansprüche stellte, die 1939
unter dem NationalsoziaUsmus schließlich

zum Konflikt führten, und er macht es deut¬

lich, wie Polen seit den Locarnoverträgen
keinen wirkHchen Rückhalt an Frankreich
mehr besaß.

Die deutsche Nachbarschaft war bedrohlich

und die russische war es noch mehr.

Törichte und kurzsichtige Siegerpolitik hatten

Deutschland und Rußland zu Parias der

Völkergemeinschaft gestempelt. Dieser
Umstand hat die beiden Unterlegenen des ersten

Weltkrieges zu zeitweise enger Zusammenarbeit

veranlaßt, die unter anderem, wie man
heute weiß, soweit ging, daß Rußland der
Reichswehr Gebiete zur Einübung der durch
den Vertrag von VersaiUes verbotenen Waffen

zur Verfügung steUte. Diese enge
Zusammenarbeit war 1922 in RapaUo eingeleitet

worden. Vom ersten Tage seiner neuen
Existenz bis 1939 stand Polen für den Fall
deutsch-russischen Einverständnisses unter
der Drohung einer neuen Teilung, im FaUe

aber eines deutsch-russischen Konfliktes
mußte es zum Kriegsschauplatz der beiden

Mächte werden.
Die bedeutendste Figur der polnischen

Zwischenkriegsgeschichte, Marschall
Pilsudski, hat Rußland immer für den
gefährlicheren der beiden potentieUen Gegner
gehalten. Dies unter anderem hat ihn dazu

geführt, die von gewissen Kreisen seines Landes

bisweilen erwogene MögUchkeit eines

Präventivkrieges gegen Deutschland, auch

in den Zeiten, in denen Deutschland noch
nicht gerüstet war, auszuschließen.

Roos macht die Beziehungen Polens zu
seinen andern Nachbarn, zu den ephemeren
baltischen Staaten, zu jenem Litauen, das

durch Jahrhunderte in Schicksalsgemeinschaft

mit Polen gelebt hatte, zu Rumänien
und zur Tschechoslowakei, vor allem auch

zur Kleinen Entente, deutlich. Er zeigt, wie
das Verhältnis zu Prag aus dem Gesichtswinkel

der russischen Bedrohung, der ru-
thenisch-ukrainischen Minoritätsprobleme,
der Beziehung zu dem befreundeten Ungarn,
dem Wunsch nach einer gemeinsamen

Karpatengrenze mit diesem Staat zu beurteilen
ist. Er weist darauf hin, daß die Tschechoslowakei,

die Pilsudski für einen lebens-

390



unfähigen Saisonstaat hielt, ungarische Hilfe
an Polen im Jahre 1920 während des

russischen Krieges verhindert hatte, und macht
es deutlich, wie Rumänien, das derselben

russischen Drohung ausgesetzt war, die auf
Polen lastete, durch die Zugehörigkeit zu
der von Prag aus geleiteten Kleinen Entente
für Warschau zu einem unsicheren Bündnisfaktor

wurde.

Mit größter Sachlichkeit und
bewundernswerter Akribie zeigt uns der Verfasser

in den Jahren 1931 bis 1939 die immer
rascher werdende Entwicklung auf die
endgültige Katastrophe hin, er macht deutlich,
wie die strategische Lage des gefährdeten
Landes nach den Abenteuern des national-
soziahstischen Regimes in Österreich und
der Tschechoslowakei eine aussichtslose

wird. Fast von Tag zu Tag führt er uns die

widerspruchsvoUe Außenpolitik des Obersten

Beck vor Augen, und er läßt erkennen,
wie dieser partieUe Nachfolger des autoritä¬

ren Püsudski-Regimes im Verlauf von lauter
scheinbar gewagten Initiativen in Wirklichkeit

voUkommen von wechselnden Einflüssen

der Weltpolitik abhing, in keinem Augenblick

mehr führend war, sondern nur noch

geführt wurde. Diesen Tatbestand läßt er
auf dem Hintergrund genau beobachteter

innenpolitischer Ereignisse plastisch werden,
und in meisterhafter Beherrschung der

außenpolitischen Entwicklungen bei den

Westmächten wie in den beiden Diktaturen
Deutschland und Rußland schreibt er einige

Kapitel neuester Geschichte, die in ihrer

Prägnanz für die weiteren Leistungen des

Autors eine sehr günstige Prognose zulassen.

Diese knappen Andeutungen mögen die

Aufmerksamkeit interessierter Kreise auf das

Werk eines jungen Gelehrten lenken, dessen

Können als Forscher, selbständiger Beurteiler

und DarsteUer ihn als geborenen
Historiker erkennen lassen.

CarlJ. Burckhardt

Wesen und Wirklichkeit des Menschen

Zur Festschrift für Helmuth Pleßner

Die heutige Lage der Philosophie bringt es

mit sich, daß die philosophische Problematik
überall zur Grundfrage nach dem Menschen
führt. Man kann sich im Ernst fragen, ob die

Philosophie in dieser unserer Zeit ihres

offenkundigen Niedergangs noch in andererWeise
als in bewußt anthropologischer Ausrichtung
eine Zukunft habe. Des weitern vollzieht sich

gegenwärtig allenthalben ein Integrationsprozeß

im Kreis der Wissenschaften vom
Menschen, dessen Zentren vor allem in der

Psychologie, Soziologie und Kulturanthropologie

liegen. Eine grundlegende und letztlich

philosophische Theorie vom Menschen
zeichnet sich auch von daher ab, in deren

noch imaginären Konturen sich aUe

Wissenschaften vom Menschen, die Geisteswissenschaften

im überlieferten Sinne nicht ausge¬

nommen, bewegen müssen, wenn sie fruchtbar

und im ganzen gerechtfertigt sein woUen.

Die stattliche, von Klaus Ziegler (Tübingen)

herausgegebene Festschrift mit dem

wegweisenden Titel Wesen und Wirklichkeit
des Menschen, die von Schülern und Kollegen
Helmuth Pleßner zum 65. Geburtstag
dargebracht wird, ist deshalb Ausdruck einer
zentralen philosophischen und zugleich
einzelwissenschaftlichen Thematik unserer Zeitl. In
drei, den «philosophischen Grundlagen»,
der « Geschichtsphilosophie und Soziologie »

und der «Ästhetik und Poetik» gewidmeten
Teilen werden fünfzehn Beiträge vereinigt,
die von Philosophen, Soziologen, Biologen
und Historikern stammen (Theodor Litt,

1 Vandenhoeck & Ruprecht, Göttingen.

391



Adolf Portmann, F. J. J. Buytendijk, Karl
Lowith, Otto Friedrich Bollnow, Walter
Schulz, Karl Jaspers, Ruth-Eva Schulz, Hans

Barth, Jan Romein, Theodor W. Adorno,
Max Horkheimer, Josef König, Bruno Snell

und Winfried Hellmann). Der Reichtum dieser

Beiträge ist ein Spiegelbild für das Wirken

Pleßners, der seit den zwanziger Jahren
auf breiter Front, von der Philosophie und

von den Einzelwissenschaften her,
philosophisch-anthropologische Fragestellungen
in Angriff nahm. Die von Liselotte Stern

zusammengestellte BibUographie gibt hiervon
ein instruktives Bild. Pleßner gehört heute

zu den bedeutsamsten Vertretern
philosophisch-anthropologischer Bestrebungen,
zusammen etwa mit Arnold Gehlen, von dem

ihn freiUch manches trennen mag. Im Rahmen

dieser Anzeige ist es unmöglich, die
einzelnen Beiträge angemessen zu besprechen,

so sehr dies für manche in hohem
Maße gerechtfertigt wäre, wie z. B. die
bedeutsame Kierkegaard-Studie von Walter
Schulz. Da es sich um eine Festschrift handelt,

sei mir erlaubt, den Blick in erster Linie
auf den Gefeierten zu richten und an Hand
einzelner Beiträge einige Grundgedanken
Pleßners hervorzuheben und zu illustrieren,
wozu der Band reichen Anlaß gibt.

Pleßner befaßte sich von Anfang an mit
der kritischen Selbstbesinnung der
philosophischen Anthropologie und ihrer letzten

Fundierung. Theodor Litt wirft in seiner an
die Spitze des Bandes gestellten Arbeit über

«Empirische Wissenschaft und Philosophie»
solche Grundfragen der philosophischen
Anthropologie auf. Danach ist es von
entscheidender Bedeutung, ob es gelingt, den

Kern des menschlichen Wesens, den «noolo-
gischen Aspekt», angemessen zu erfassen.

Dies war auch stets Pleßners Anliegen, der
bei aller Betonung der «Naturseite» des

menschlichen Wesens die «Subjekthaftigkeit»
in die Struktur des Menschen einzubauen
bestrebt war. Dabei muß man sich fragen, ob
Pleßner den Phänomenen nicht näher gebUeben

ist als Theodor Litt, der im vorliegenden
Beitrag, wie auch sonst, eine letztlich ideaU-

stische, d. i. metaphysische Ausdeutung des

Menschen zur Geltung bringt. Eher in der

Richtung von Pleßner bewegen sich die

Bemühungen Karl Löwiths um «Natur und
Humanität des Menschen», der mit Pleßner

(und übrigens wie Gehlen, der jedoch nicht
erwähnt wird) die Wesensbestimmung des

Menschen in der Abhebung vom Tier zu
gewinnen sucht und im Anschluß an ein
bekanntes Wort Nietzsches den Menschen als

das «nicht festgesteüte Tier» versteht. In
anderer Formulierung scheint uns ferner
Lowith den Gedanken der «offenen Immanenz»

des Menschen im Sinne von Pleßner

aufzunehmen. Nach Lowith transzendiert der
Mensch zwar aUes Gegebene, jedoch nicht
auf ein Jenseits hin, sondern in das Diesseits

der ihn übergreifenden «Natur». Daß eine

grundlegende Wissenschaft vom Menschen

ohne philosophische Reflexion nicht Bestand

hat, legt für den sozialen Bereich Adorno in
seiner Erörterung von «Soziologie und
empirischer Forschung» dar. Empirische
Sozialforschung bedarf der kritischen Reflexion.
«Das ist die Funktion der Philosophie in der

empirischen Sozialforschung. » Eine sehr

wichtige Einsicht, die der neuerdings aus

Amerika übernommenen empirischen
Sozialforschung zwar durchaus Raum läßt, sie

jedoch in einen weiteren Zusammenhang
hineinstellt und in Zucht nimmt. Wie sehr
auch die Geschichte der anthropologischen
Theorie nicht entraten dürfte, iUustriert Jan
Romeins Versuch « Über den Konservativismus

als historische Kategorie».
Die phüosophische Anthropologie Pleßners

hat von Anfang an die «Naturseite » des

Menschen berücksichtigt. Dabei ging es

nicht darum, Natur und Seele, bzw. Geist,
einfach aneinander zu fügen, sei es auch in
der Weise eines Schichtenmodells. Vielmehr
galt es, die gegenseitige spezifisch menschUche

Verschränkung darzulegen, wie dies

Pleßner 1928 in seiner grundlegenden
«Einleitung in die philosophische Anthropologie»,

dem Werk «Die Stufen des Organischen

und der Mensch», in einem aUgemeinen

Rahmen entwickelt und in einer glänzen-

392



den Monographie (1941, 2. Aufl. 1950) am

Beispiel von Lachen und Weinen dargesteUt
hat. Deshalb ist für Pleßner die «Grenzforschung»,

die sich im Zwischenbereich
verschiedener Wissenschaften und Methoden
bewegt, von entscheidender Bedeutung.
Beispiele für solche « Grenzforschung », die auf
eine umfassendere Theorie und in bezug auf
den Menschen auf die philosophische
Anthropologie verweisen, bieten die Beiträge
von Portmann über «Die Erscheinung der

lebendigen Gestalten im Lichtfelde » und von
Buytendijk über den «Geschmack», die mit
Recht im ersten, den «philosophischen
Grundlagen » gewidmeten Teil stehen.
Portmann zeigt hier einmal mehr, daß außer der
Selbst- und Arterhaltung auch die

«Selbstdarstellung» lebendiger Gestalten als eine
«Grundtatsache» zu ihrem Rechte kommen
muß. Und Buytendijk, mit dem Pleßner oft
eng zusammenarbeitete, bezieht in seiner

Untersuchung über den Geschmack alle
Dimensionen ein, von den biologischen bis zu
den geistigen, da ohne deren Ineinander das

Phänomen des Geschmacks «in seiner
MenschUchkeit » gar nicht sichtbar würde.
Dies führt, wie Buytendijk ausdrücklich
feststeht, «über die Tradition der klassischen

Anthropologie hinaus ».

Heute sieht sich der Mensch vor neue
Probleme gesteUt, weü der Rekurs auf eine

greifbare, in absoluten Positionen ausformu-
Herbare Transzendenz unmöglich geworden
ist. Wir stehen vor einem nicht mehr zu
leugnenden Pluralismus von Werten und
normativen Institutionen, der uns die «offene
Immanenz» des Menschen handgreiflich
vordemonstriert. Immer noch muß sich aber
der Mensch, wenn auch auf dem Grund eines

neuen Selbstverständnisses, in dieser zudem
wesentlich veränderten Welt auf eine
menschliche Weise einrichten. Dies kann er

nur, indem er sich auf seine «Subjekthaf-
tigkeit » besinnt und sich der VerdingUchung
entzieht, der ihn die fortschreitende
wissenschaftliche Behandlung auch aUer menschlichen

Probleme stetsfort unterwirft. Heute
sind wir, wie Pleßner einmal formuUerte, in

einer Zeit der «voUendeten Aufklärung».
Wir können auch von einem Zeitalter des

«Säkularismus» sprechen, wie dies Hans
Barth in seinem Beitrag «Staat und Gewissen

im Zeitalter des Säkularismus » tut. Denn
«Säkularismus» ist Absage an jegliche
absolute Transzendenz. Nach Barth kann es

heute wegen des Fehlens absoluter Maßstäbe

im politischen Bereich nur noch darum
gehen, unvermeidliche Konflikte in humaner
Weise zu lösen. Der Friede ist «kein
Naturzustand» und deshalb ein labiler Zustand,
wie der Aufsatz von Jaspers über Kants
Schrift «Zum ewigen Frieden» darlegt. Die
Vernunft ist eine Insel im Meer des Irrationalen,

wie dies in Bollnows Beitrag «Die
Vernunft und die Mächte des Irrationalen»
zum Ausdruck gelangt. Adorno handelt in
seiner schon angeführten Auseinandersetzung

mit der empirischen Sozialforschung
von der in unserer Zeit mögUch gewordenen
Manipulation des Menschen. Denn dieser

dient tatsächlich die empirische Sozialforschung,

und wenn er verlangt, daß der
empirischen Forschung die kritische Reflexion

zuzugesellen sei, so deshalb, weil nur auf
diese Weise die Manipulation der Menschen
menschlichen Maßstäben unterstellt werden
kann. Mit Hegel zu reden: die öffentliche

Meinung verdient «ebenso geachtet als

verachtet zu werden », d. h. sie ist in ihrer Fak-
tizität festzusteUen, ihr Wahrheitsanspruch
ist aber zu kritisieren. Welches die menschlichen

Maßstäbe sind, vermöge deren z. B.
auch die öffentliche Meinung zu kritisieren
wäre, ist freilich heute eine peinvolle Frage.
Dies bringt uns der Beitrag von Horkheimer
«Zum Begriff des Menschen heute» zum
Bewußtsein, der über den Wandel des

Menschen berichtet und die «Schrumpfung des

Menschlichen» in unserer Zeit beklagt.
Horkheimers warnende und bedrückende

Ausführungen zeigen uns neuerdings, daß

in aller Zeitdiagnose und Abschätzung der

Zukunftsperspektiven «echte Sorge um die

persönliche Freiheit» und «reaktionäre
Dummheit» nahe beieinander sein können,
wie Pleßner einmal gesagt hat. Daraus ergibt

393



sich eine scheinbare Ausweglosigkeit und
Ratlosigkeit für die Zukunft des Menschen
in unserer Zeit des Übergangs. Einen festen,
obzwar elastisch-verschiebbaren, weil
kritischen Standort erringen wir nur, wenn wir,
ebenfaUs nach Pleßner, eine letzte Grenze in
der «Scheu vor dem Ineffabile des

Individuums» und im Menschen das Rätsel und
die UnergründUchkeit anerkennen, die aUein

die «menschUche Würde» verbürgen und
uns davor bewahren, daß wir den Menschen

verdinglichen. Die Einsicht in den «homo
absconditus, den unergründlichen Men¬

schen» ist aber die Leistung einer
philosophischen Anthropologie im Sinne Pleßners.

Lassen wir abschließend nochmals Pleßner
selber zu Worte kommen: «Als eine

derartige Besinnung auf sein eigenes Wesen
entzieht sie den Menschen der Vergegenständ-
Hchung und damit seiner Verfügbarmachung
für die Abstraktionen der Wissenschaften
und der GeseUschaft. So erfüUt sie in den

Grenzen seiner Würde ihre offenhaltende,
ihre universale Funktion. »

Hans Ryffel

Eine Ethik von Erich Brock

Was erwartet man von einer Ethik unserer
Tage? Die Ansprüche, die gesteUt werden,
sind wohl sehr verschiedener Art. Zahlreich
sind die Gläubigen, die gerne in ihrem Glauben

bestärkt werden möchten, zahlreich auch
die Suchenden, die wünschen, daß der

Schleier, der die Zukunft verbirgt, etwas
gelüftet werde, endüch ist nicht zu vergessen
das rein philosophisch-systematische Interesse,

das in den widersprechenden Systemen,
welche die Gegenwart hervorgebracht hat,

so etwas wie Gültigkeit sucht und sie

vielleicht in einem «dritten System» zu finden

hofft, das eine Brücke schlägt. AUe diese

Gruppen von Interessierten können etwas
finden in der neuen Ethik von Erich Brock,
aber aUe werden auch überrascht sein. Es ist
jene Art von Überraschung, die jedes echt

gefühlte und gedachte phüosophische Werk
bereitet, da es sich nicht einordnen läßt und
deshalb jede Erwartung, die von der
«Literatur» ausgeht, in gewissem Sinne enttäuschen

muß. Eine Enttäuschung, eine

Überraschung aber, die bei fortschreitender Lektüre

bald abgelöst werden von einer
Aufmerksamkeit, einem Interesse, das der Leser

nur dann verspürt, wenn er fühlt, daß es in
diesem Werk auch um ihn selbst geht, daß
auch von ihm gesprochen wird. Es gibt nicht

nur Inseln im Raum, es gibt auch Inseln in
der Zeit, ein bestimmter Zeitabschnitt gleicht
einer Insel im weiten Meer, auf welcher sich
die «Ausgesetzten» unterhalten, und insofern

sie einander wesendiches zu sagen
haben, fühlen sie sich daheim, dann aber nur,
wenn ein Wort gerade aus dieser Situation
gesprochen wird, ein Wort, welches
charakteristisch ist für diese «Insel in der Zeit », ein

Wort, welches wie aus ihrem geheimsten
Herzen spricht. Ein solches Wort, ein
solches Buch ist, glaube ich, die im Artemis-
Verlag erschienene Ethik von Erich Brock,
Befreiung und Erfüllung.

Befreiung und ErfüUung? Der Schlüssel,
den der Titel andeutet, scheint in das Schloß

unserer Zeit zu passen. Wir leben in einer
Zeit des Messianismus, ja der «Messianis-

men». Das Heü wird uns von aUen Seiten

verheißen, wenn wir uns nur zu befreien
verstehen, um uns zu erfüUen. Aber es scheint,
daß wir vor lauter «Befreiung» nicht zur
«ErfüUung » kommen und umgekehrt. Woran

fehlt es denn? Fehlt es vieUeicht an der
wahren inneren Freiheit, die sich nicht
gewaltsam losreißen wül, um sich zu erfüUen,
einer inneren Freiheit, die vieUeicht fast

gleichbedeutend ist mit einer «Gelassenheit»,
die da gehen läßt, ohne sich gehen zu lassen,

394



einer Gelegenheit, die ohne Krampfund
verbohrte Programmatik den richtigen Moment,
sei er nun « psychologischen » oder anderer

Art, den einen AugenbUck, den göttUchen,
Kairos zu erfassen weiß, um ihn frei zu
nützen, frei, um sich zu erfüUen. Wer
vielleicht ähnliches schon gedacht hat, der,
gerade der wird die Ethik von Erich Brock mit
großem Gewinn lesen.

Es läßt sich nichts erzwingen. Zwang
aber scheint unsere heutige Freiheit zu sein,

Zwang auch unsere heutige ErfüUung. Noch
nie vielleicht wie in unsern Tagen stand die

Spitze einer radikalen existenzphilosophischen

Freiheitskonzeption, wie etwa in
Frankreich, so gegen die Spitze eines
radikalen Determinismus, wie etwa in
Sowjetrußland. Extreme aber pflegen ineinander

umzuschlagen, die radikale Freiheit, d. h.

die WiUkür, kann sich nicht behaupten, sie

muß in die WiUkür umschlagen, die Despotie
ist, in die Despotie, die wesenthch
herrschende WiUkür, aber auch Herrscher über
die WiUkür ist. Die Geschichte lehrt die
tiefe Verwandtschaft von unbeherrschtem,
fanatischen Freiheitsstreben und ebenso
fanatischem Despotismus, sie lehrt die
Verwandtschaft von Anarchie und WiUkürherr-
schaft. Die «Entfesselten» wissen auch zu
binden, zu ketten und anzuketten wie sonst
niemand, wenn sie zur Herrschaft gelangen
— sie kennen sich selbst zu gut. Sowohl dem
Streben nach Freiheit wie dem Streben nach

ErfüUung fehlt auf beiden Seiten die
«Gelassenheit », die sich einläßt in die Dinge, die
sich mit ihnen einläßt, um sie kennen zu
lernen, sie benutzen zu lernen, nicht nur, um
sie zu tragen, sondern auch, um sich von
ihnen tragen zu lassen, an ein Ziel, das

immer nur dann wirkUch erreicht wird, wenn
wir nicht unsern EigenwiUen über den Wülen

der Dinge steUen. Wir müssen auch eine
WirkUchkeit außer uns anerkennen, die
unsere Freiheit einschränkt, die unsere Erfüllung

in Frage steUt. Unsere eigentliche Freiheit
ist also im Innern dieser Einschränkung der
Freiheit, unsere eigentliche ErfüUung im Innern
dieser Problematik der ErfüUung zu suchen.

Der Autor weiß sich durch sein eigenstes

Denken den Vorsokratikern tief verbunden,
deren Phüosophie er in einem großen Werk,
das leider bis jetzt nicht veröffendicht werden

konnte, dargesteUt hat. Unter den Vorsokratikern

sind es vor aUem deren zwei, deren

Geist uns aus «Befreiung und Erfüllung»
anweht, es sind Heraklit und Parmenides. Par-

menides ist der Phüosoph des Seins, Heraklit
der Phüosoph des Werdens. Was nun der

Autor für unsere Zeit befürchtet, ist ein Verlust

des wesentUchen Inhalts des Lebens, des

Seins gegenüber dem Werden, einem Werden

aber, so wie es vor aUem heute vom
Menschen ausgeht, als « Machen » und « Tun ».

So schreibt er auf S. 259: «Das Sein und
seine Notwendigkeit ist mindestens die

Hälfte des Menschenwesens, gegenüber
allem Machen, Streben, Werden, gegenüber
aUem Intentionalen. » Zwanglos ergibt sich

dann auch der Übergang vom parmenide-
ischen Sein zu den Begriffen «Natur» und
«Leben». Das parmenideische Sein ist ganz
eigentlich dasjenige, das nicht anders sein

kann, als eben zu sein, es hat kein Gegenüber,
es ist in sich ungeteilt und abgeschlossen wie
die Kugel, die Parmenides als Sinnbüd
dient. Es kann nicht «gemacht», es kann

nicht «produziert» werden, WiUe und
Absicht vermögen nichts über es. Weitgehend
dasselbe gilt von Natur und Leben. Der
Autor verbirgt nicht seine Sorge über die

moderne Entwicklung, die über elementare

Gesetze der Natur und des Lebens einfach

hinwegschreitet. Der «Substanzverlust» ist
nicht zu leugnen. Es bleiben «Reste» von
Natur und Leben, die es zu pflegen gut.

Wer nun daraus schUeßen würde, das

ganze Werk sei nur eine Polemik von der

Natur, dem Leben, dem Sein her gegen den

Geist, die Leistungsmoral, die
Aktivitätsbesessenheit des modernen Menschen, der
hätte die Lehre des Werkes nicht begriffen.
Denn nicht eigentlich Parmenides, sondern

Heraklit ist der «Pate» dieses Werkes, Hera-

kUt, der durch das dichte Geflecht der
werdenden Welt hindurch das Walten des Logos
sieht, des Sinns also, der hinter dem Treiben

395



der Welt sich erfüUt. HerakUt ist der Philosoph

der Gegensätze, der Polarität, des polar
ausgerichteten Denkens. Der Autor findet
sehr eindrückhche Worte, um die Sackgasse

zu schildern, in welche sich der Geist
verrennt, wenn er gerade mit seinen Mitteln die
Partei des Lebens ergreift (S. 55): «Sobald
das Leben grundsätzlich gegen den Geist

ausgespielt wird, so hat es bereits seine

Umfassungsmacht verloren, und dann zerreißt
jede Einheit bis zu dem Punkt hinab, wo aus

der Zerreißung der Vorrang des Tuns vor
dem Sein hervortritt, der auf dem Grund der

Tatsache des Weltablaufs beruht, und damit
hat dann der Geist gesiegt. » Nicht also der
Geist soU ausgespielt werden wider das

Leben, ebensowenig das Leben wider den
Geist. Es soU eine Harmonie zwischen ihnen

herrschen, die der Autor an anderer SteUe

als «energische Ruhe» kennzeichnet.

Hans Rütter

Viaggio di notte

Eine Erzählung von Elena Bonzanigo

In vieler Herzen hat sich die BeUenzer

SchriftsteUerin eingeprägt: mit den ebenso

anmutigen wie besinnlichen Storielle primaverili,

mit den beiden reichbewegten Romanen

aus der Barockzeit, Serena Serodine und
Oltre le mura, mit feinfühligen Buchbesprechungen

sowie mit mannigfachen
Radiobeiträgen: Schilderungen, Kurzgeschichten,
Hörspielen.

Ihre Leser und Hörer empfangen wohl
mit Freude die jüngste Gabe aus ihrer Werkstatt,

die längere, «Nächtliche Reise»
betitelte Erzählung, zu welcher sie, während
einer Romfahrt, durch seltsame, ihre Phantasie

intensiv anregende Beobachtungen
veranlaßt wurde1. Jahrelang setzte sie sich im
Geheimen mit den acht für ihre Erzählung
ersonnenen Personen auseinander. Als sie

spürte, jede einzelne genau erfaßt zu haben,
auf jede einzelne gewissermaßen lauschen zu
können, begann sie zu schreiben, und aus
einem Guß ward dies eigenartige
epischdramatische Gebilde. Nach mehrmonatiger
Pause nahm sie den Erstentwurf wieder auf,
mit frischem Auge unterzog sie ihn einer

gründlichen Durchsicht, vielmehr Durch-

1 Viaggio di notte. In der von Guido
Calgari betreuten Sammlung II Ceppo, Verlag

Grassi & Co., Belünzona/Lugano.

leuchtung, feilte mit leidenschaftHcher

Geduld,—und nun ist es an uns, das mit so viel
Hingabe Geschaffene dankbar zu würdigen.
(Zweifellos wird die unentwegt Selbstkritische,

nach einer nochmaligen Distanzierung,
da und dort, zu Gunsten der Zweitaufläge,
abermals die Feile anlegen, eine Situation

überprüfen, einen Akzent abdämpfen, eine

konventioneüe Note ausmerzen.)
Diese «Nächtliche Reise» wirkt spannend

nicht nur durch den äußeren Ablauf
der Geschehnisse, sondern durch die

Aufgewühltheit im Innersten jedes Beteiligten.
Gesprächspartner und Träger der Handlung
sind Saverio Marignani, ein gerechter, auch

etwas herrischer Richter und allzustrenger
Vater, Linda, seine milde Gattin und
allzunachsichtige Mutter: einer telegraphischen
Aufforderung folgend, begeben sie sich von
ihrer Residenz Lugano nach Rom, um ihrem
einzigen, dort tätigen, in eine düstere Affäre
verwickelten Sohn beizustehen; ferner, von
Como an, Virginia, eine fürsorgliche,
energische Laienschwester, die ihre zwei, seit
kurzem der Mutter beraubten Nichten, eine

Fünfzehn- und eine Achtjährige, in das

römische Waisenhaus mit sich führt, wo sie

als Aufseherin amtet; von Mailand an, TulUa
Del Fior, eine Sängerin wohl zweitletzter
Garnitur, ganz Putz, Tand, Mache, im

396



Grunde aber gutartig, und Michele, ihr
schhchter, treuergebener Beschützer und
künftiger Gatte; in Parma aufgetaucht, ihr
Verführer AttiHo, ein nicht ungefährlicher,
im Wortgefecht allzu flinker, sein Leben
waghalsig auf Lug und Trug aufbauender Geck
und Frechling.

Auf die Gespräche und Taten dieser

Reisegefährten hier auch nur kurz
einzugehen, hieße dem LesewiUigen den Reiz des

Leseerlebnisses erheblich schmälern. Mitgeteilt

sei nur deren Ergebnis, nämlich, daß —
außer dem unterwegs durch die Bahnpohzei
in Gewahrsam genommenen Attilio und der

kleinen, noch in der Knospe eingefangenen,
dem Gehaben der Großen erst fragend und
staunend sich erschHeßenden Lucina — die
im Wagenabteil zweiter Klasse
zusammengetroffenen schwergeprüften Menschen nach

und nach sich gegenseitig nähern, nach und
nach einander verstehen oder einander von
neuem und tiefer verstehen, und daß sie mit
neuer Hoffnung, neuem Vertrauen in die

ewige Stadt als wie in ein neues Leben
einfahren. Nach jahrelanger Entfremdung sehen

Saverio und Linda einander in neuem Licht ;

die durch Attilio enttäuschte, abgeschreckte
TuUia findet zu ihrem verläßlichen Michele
zurück; die junge RebelHn Milietta, die sich

von Rom Kinoglorien und sonstigen Glanz

versprochen, jäh aus Traum und Täuschung
aufgerüttelt, über Schein und Sein aufgeklärt,

schmiegt sich an die Schulter ihrer
ehedem mißachteten Tante Virginia ; Marignani,
aus seiner selbstgerechten Abseitigkeit
herausgetreten, neigt sich ratend und helfend
den vorher ihm Unbekannten, Unwillkommenen

zu. Die Kunst der behutsamen,
psychologisch sicher fundierten Erzählerin
erreicht es, uns diese Wandlungen, dies gegenseitige

Sich-Zueinander-Wenden ihrer
Personen im Laufe einer Nacht als völUg natürlich

empfinden zu lassen. Nicht wenig trägt

dazu bei das vielfach angewandte Mittel der
lautlosen inneren Selbstgespräche, die uns
manches Schwerwiegende aus der
Vorgeschichte der verschiedenen Personen

verraten, uns dartun, wie die einen in den andern

sich spiegeln, gelegentUch auch, wie der

Zugang vom einen zum andern sich anbahnt.

Wiederum bewährt Elena Bonzanigo,
und in erhöhtem Maß, die von jeher sie

kennzeichnenden Eigenschaften: das knappe,
wirksame Umreißen der Gestalten, so daß

diese unverwechselbar in uns haften; die

besonders glückliche Hand Kindern gegenüber

— man meint, ihre Lucina, ein köstH-

ches Geschöpf, «halb Engel, halb
Eichhörnchen», vor sich zu sehen, meint ihr
Stimmchen, ihre drolUgen Ausbrüche zu
hören — ; im häufigen Dialog die lebendige,
für jeden einzelnen Partner typische Sprechweise;

das diskrete Andeuten ihres FabuHe-

rens, was um so aufmerksamere Lektüre
erheischt; die landschaftlichen Aspekte als

leise Hintergründigkeit der Gedankenwelt

jedes Einzelnen; bei festem Fußen in
der Wirklichkeit, im Alltag, die stete

Ausrichtung nach oben, das Verlangen nach dem

Sonntag der Menschenseele; und, besonders

erfreulich, die vielen Arten und Nuancen des

Humors, der aUe Dumpfheit auflichtet, aUe

Kümmernisse erhellt, der auch die am wenigsten

uns ansprechenden Personen mit einem

Schimmer versöhnlicher MenschUchkeit

beschenkt; eines Humors, wie er nur aus

eigenster leidvoller Erfahrung, aus still und

stark erkämpftem Da-Sein für andere zu
reifen vermag.

In Elena Bonzanigos Viaggio di notte

begrüßen wir eine dichterische Leistung, in der
aU diese ihre besten Eigenschaften sich

eindrücklich entfalten und harmonisch inein-

anderspielen.

Elsa Nerina Baragiola

397


	Bücher-Rundschau

