
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 38 (1958-1959)

Heft: 2

Buchbesprechung: Bücher-Rundschau

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BÜCHER-RUNDSCHAU

Ethik und Atomzeitalter

Eine Abhandlung von Walter Boveri

«Wie können wir verhindern, daß die
zerstörenden Kräfte, die wir zu entfesseln gelernt
haben, nicht uns selbst und unsere Zivüisation

der Vernichtung preisgeben?»
Wenn ein Wirtschaftsführer sich in

bedrohter Zeit gedrängt sieht, aus dem
gewohnten und beherrschten Bereich seiner
Berufs- und Einflußsphäre herauszutreten
und sein Mahnwort an die Allgemeinheit zu
richten, darf er wohl erwarten, daß man
aufhorcht und mit gebührendem Respekt den

Ausführungen des Mannes folgt, der sich
seines autoritativen Stuhles in seinem Betriebe

begibt und auf die Plattform öffentlicher
Diskussion herabsteigt, wo jeder, der es besser

zu wissen meint, jedem am Zeug flicken
darf. Diese Anzeige will denn auch in erster
Linie das Anhegen des Verfassers würdigen.
Man braucht nicht mit aUen Positionen
Boveris übereinstimmen und kann doch der
Tendenz der Schrift dankbar beipflichten1.
Ihr Verfasser gibt selber die Anweisung, wie
er sie gelesen wissen wiU:

«Wer sich mit diesem Problem
auseinanderzusetzen versucht, entfernt sich vom
festen Boden der exakten Wissenschaft, und
wenn er eine Ansicht zum Ausdruck bringt,
kann es sich dabei ledigUch um ein subjektives,

unwissenschaftliches Gedankengebäude
handeln. Wenn dieses jedoch zum Nachdenken

und zur Besinnung Anlaß bietet und dazu

verhilft, die Betonung auf die wirküch
wichtigen Umstände und Tatsachen zu richten,

dann ist der Zweck dieser kurzen
Abhandlung erfüüt. »

Der reich befrachtete Gedankengang Bo-

1Manesseverlag, Zürich 1958.

veris ist der folgende: Man muß feststehen,
daß weder die Gemeinschaft noch der
einzelne Mensch von heute reif sind, eine
poUtische Lösung herbeizuführen, die den aus

der Technik emporgewachsenen Gefahren Zu

begegnen möchte. Drei Momente haben diese

Gefahren gesteigert: die relative Verkleinerung

der Erdoberfläche durch die

Entwicklung der Verkehrsmittel, die

Bevölkerungszunahme durch verbesserte Hygiene
und erweiterteNahrungsmittelgrundlage, ferner

die Mechanisierung der Geister zufolge
der Verbesserung des Nachrichtendienstes

zusammen mit dem Absinken des

Verantwortungsbewußtseins im Wohlfahrtsstaat.
AUe drei Momente erleichtern die
Gewaltherrschaft rücksichtsloser und verbrecherischer

Diktatoren. Die Katastrophenangst der

Völker ist begründet.
Dem aUem steUt sich Boveris Glaube

entgegen an die sich unbedingt durchsetzende,
freüich unangepaßte Wesen durchaus nicht
schonende Evolution («Gottes Heilsplan»).
Wie sie einst über die Saurier weggeschritten
ist, wird sie gleich der Sintflut über die heutige

Menschheit kommen, wenn diese nicht
ihre Berufung erkennt, zu einem höheren

geistigen Wesen aufzusteigen.
Läßt sich an dem bisherigen Gang der

Evolution eine gewisse Verhaltungsanweisung

entziffern? Boveri glaubt, es bejahen zu
dürfen. Im Sinne eines Leibnitz nimmt er an,
daß jedes Teilchen der Materie ein unendHch

kleines Teilchen der göttlichen Urkraft
enthalte, und so hat auch der Mensch teü an der
sinnlichen wie an der metaphysischen Welt.

Er ist damit aufgefordert, die Gabe der

schöpferischen Entfaltung zu betätigen. Die

143



Kulturgeschichte zeigt nun aber gewisse
Einseitigkeiten des menschHchen Strebens. Auf
die sinnUch-materiahstische Kultur der Antike

folgte die asketisch-spiritueUe von über

iooo Jahren christlicher Einwirkung. Seit

der Renaissance hat sich das Schwergewicht
kultureller Betätigung wieder mehr und
mehr dem Diesseits zugewandt. Heute ist
nun aber der AugenbHck herangereift, daß

sich aUe Anstrengung des Menschen wieder
der metaphysischen Welt zuwenden soUte.

Zwei Bedingungen müßten freilich dazu er-
füUt sein : Freiheit und das in der GeseUschaft

vorherrschende geistige Klima. AbträgHch
ist das leider ständig wachsende
Minderwertigkeitsgefühl. Der von ihm Betroffene fragt
nicht nach Förderung des Werks, sondern

nur nach der Ehrung in der öffenthchkeit.
Ebenso schädUch ist die Leisetreterei, die
nicht mehr wagt, die Wahrheit zu sagen aus

Angst, der mit Minderwertigkeitsgefühlen
Belastete, an den sich das Wort richtet,
könnte beleidigt sein und mit Haß reagieren.
So muß die Umkehr von mutigen einzelnen

ausgehen, die sich von der Gebundenheit an

dumpfe Instinkte gelöst haben und in eine

Sphäre der Freiheit vorgedrungen sind, in
der schöpferische Gestaltung gedeiht. Damit
kommt Boveri zur KernsteUe der Abhandlung

mit derForderung an den einzelnen, und

zwar ausschließHch an ihn, «den Versuch zu
unternehmen, aus dem Räume seiner trieb-
und instinktgebundenen selbstsüchtigen
Impulse hinaus zu entweichen und deren Kräfte
umzuleiten zur Hingabe an die zu gestaltende
Aufgabe. Dieser Weg ist, wenn auch mit
bedeutenden Gradunterschieden, für jeden
einzelnen beschreitbar. Der selbsdos seiner
Forschung hingegebene Gelehrte und der wahre

Künstler sind die anschauhchsten Beispiele
für das, was zur Hebung der PersönHchkeit

und damit unserer Kultur auf dem Wege zu
einem voUkommeneren Menschen auch in
der modernen GeseUschaftsordnung erreicht
werden kann. Aber auch dem PoUtiker, Arzt
und Geschäftsmann steht der Weg offen,
durch Überwindung allzu menschUcher Triebe

sämtliche Energien voU dem Werke
entgegenzubringen Entscheidend ist, ob das

Handeln vom Wunsch nach Gestaltung oder
durch selbstsüchtige Motive geleitet wird».

Der Wirtschaftsführer Boveri sieht den

Weg in ein höheres Menschentum klarer für
die führende Schicht als für die geführte
große Masse... Er sieht die Rettung im
reinen Gestaltungswülen, den zu gewinnen und
zu erhalten ihm die Schicksalsfrage schlechthin

ist. Zur Wende der Zeitnot wird aber

freilich noch etwas anderes dazu kommen

müssen, das Aufbrechen der Liebe bei
Führenden und Geführten. Ihre Zeichen sind da

und dort sichtbar: Albert Schweitzer, Abbé
Pierre, die Bruderschaft von Taizé, die
Gruppenbewegung, die morahsche Aufrüstung,
der Einsatz der Hilfswerke usf.

FreiUch sind diese Zeichen erst schwache

Flämmchen, und es ist ungewiß, ob sie das

Feuer entfachen werden, in dem die harte

Kruste der Selbstsucht und des Ressentiments

schmilzt und Raum wird, daß
schöpferischer und Hebender Geist vereint das

Werk der Rettung schaffen. Wenn die
bedeutsame und aufrüttelnde Schrift Boveris

Zustimmung und seine Haltung in der
führenden Schicht Nachfolge findet, darf
unsere Hoffnung steigen.

Fritz Enderlin

Aus der französischen und deutschen Literatur

Wird es dem selbstlosen Fleiß unserer Übersetzer

diesmal beschieden sein, Racine in
Deutschland einzubürgern? SchiUers deutsche

«Phädra» eroberte die Bühnen nicht;
Goethes Anlauf gedieh nicht über ein paar

Chorfragmente der «Athalia ». Nun Ueß

Rudolf Alexander Schröder diese Tragödie und
die «Berenize» erscheinen und machte

Bruchstücke aus der «Phädra» und dem

«Britannicus» bekannt (vgl. Schweizer Mo-

144



natshefte XXXVII, Januar 1958). Auch gab
Wilhelm Willige eine zweibändige französischdeutsche

Gesamtausgabe von Racines

Dramatischen Diebtungen heraus ; sie ist gegenüber
der Erstausgabe von 1939 um drei Stücke
sowie um die Geistlichen Gesänge vermehrt
und zugleich sprachUch überarbeitet1. Der
Vergleich von WiUiges und Schröders

Übersetzungen wäre verlockend; wir versagen
ihn uns, weü er in der gebotenen Kürze
undurchführbar ist. Mit einem mageren «gewiß
schätzenswert » (Walter Boehlich) ist WiUiges
Werk jedenfaUs nicht abgetan. Vielmehr Hegt
eine bedeutende Leistung vor: dem Original
getreu, biegsam in der Sprachführung, voU
Kunstsinn und Melodie (wenngleich aus guten

Gründen nicht in Alexandrinern) — nur
gleichsam um eine Oktave tiefer, «bürger-
Ucher » gestimmt als das heroische Original.
Eine Racine-Renaissance in Deutschland?
Wir haben Grund, an ihr zu zweifeln. Mögen
durch die modernen Übertragungen immerhin

die sprachlichen Voraussetzungen für die
Bühne gegeben sein — die geistigen fehlen
bei uns heute wie je.

Im Geiste von Racines Ethos der

Entsagung ist der «erste moderne Roman der

europäischen Literatur» erzählt. So nennt
E. Merian-Genast die Prinzessin von Clèves

(1678; warum eigentlich im Deutschen nicht
Kleve?) der Madame de la Fayette, die Ferdinand

Hardekopf mit der Erzählung Die
Prinzessin von Montpensier der la Fayette übersetzt
hat2. In seiner schHchten Französischen
Literaturgeschichte in Grundzügen, deren Brauchbarkeit

als Einführung die 4. erweiterte Auflage
bezeugt, schreibt Eduard von Jan über den

Roman, er weise «aUe Eigenarten einer
tragischen Handlung auf. Denn nicht die Frau

trägt die Schuld an dieser Seelenverwirrung,
auch nur Zum kleinen Teil der Nebenbuhler,
sondern aUein das Fatum... Das Opfer, das

fäUt, ist der schuldlose Gatte, er ist... der

einzige, der sich selbst treu gebheben ist. Das
ist die innere Tragik, die dem Roman zu-
grundeHegt»3. Merkwürdig, daß Wolfgang
Kayser in seiner interessanten Studie über
Entstehung und Krise des modernen Romans der

la Fayette nicht gedenkt4. Er sieht in
Cervantes, Fielding und Wieland die Schöpfer
der Gattung und faßt das Ergebnis ihrer
Entstehungsgeschichte im 18. Jahrhundert so

zusammen: «Der Roman ist die von einem

(fiktiven) persönUchen Erzähler vorgetragene,

einen persönlichen Leser einbeziehende

Erzählung von Welt, soweit sie als persön-
Hche Erfahrung faßbar wird. Der einzelne

Roman gewinnt Geschlossenheit dadurch,
daß er entweder eine Handlung oder einen

Raum (d. h. eine Vielzahl von RäumHchkei-

ten) oder eine Figur zur strukturtragenden
Schicht macht. » Daß der gegenwärtige
Roman sich dieser Wesensbestimmung nicht
mehr fügt, Hegt auf der Hand. So steUt sich

die Frage, «welche Formkräfte wirksam werden

können», um etwa die genaue Wiedergabe

der Gedanken eines Durchschnittsmenschen

an einem Durchschnittstage zu einem

Kunstwerk zu machen, welches nun keine

bloße Reportage mehr wäre. Hier scheint

mir die Grenze der Kayserschen
Betrachtungsweise erreicht: Die Krise des Romans

ist eine Krise im Verhältnis von Individuum
und GeseUschaft; sie läßt sich bei einer derart

geseUschaftsempfincüichen Gattung wie dem

Roman ohne Ausgreifen in den sozialen
Bereich nicht angemessen darsteUen.

Denn solange der Einzelmensch wenigstens

mit einigen GeseUschaftsschichten im
Einklang steht, solange er sich nicht
grundsätzlich vereinsamt oder ausgestoßen fühlt,
kann man von einer Krise der Gattung nicht
sprechen. Ein Roman wie Alain René Le

Sages Geschichten des Gil Blas von Santillana

(1715—1735; deutsch von Konrad Thorer;
das Nachwort Reinhard Buchwalds beschränkt
sich im wesentlichen auf einen Vergleich mit
dem « SimpHzissimus ») zeigt deutlich die

Sympathie des Autors für die Herkunft seines

zigeunernden Picaro aus den unteren sozialen

Schichten5. Darin steckt zwar viel satirische

Koketterie, doch auch ein echtes soziales

Anlehnungsbedürfnis, wie es den soHpsisti-
schen Gebilden unserer Zeit durchaus fehlt.
Auch in anderer Hinsicht ergibt sich der
soziale Kontakt. Gü Blas dringt in die höhere

145



Gesellschaft ein und sonnt sich schließHch als

geadelter Landstreicher im Ruhme seines

Aufstiegs. Dieser vollzieht sich freihch in
recht primitiver Weise, und der ZufaU —
guter Genius aller unpsychologischen
Erzählkunst — hat mehr teil am Erfolg als die

Tüchtigkeit. Mit der Meisterschaft des

Seelenkenners und -gestalters von höchstem

Rang behandelt anderthalb Jahrhunderte
später Guy de Maupassant im Bel-Ami ein
nah verwandtes Thema, das auch in den

NoveUen gelegentlich anklingt; seine Werke

sind jetzt dem deutschen Leser in vorzügH-
chen Übersetzungen {Bel-Ami von Erich

Marx, etwa 80 NoveUen von Helmut Bartu-
schek und Karl Friese; Nachwort von Georg

von der Vring) wieder zugängUch6. Welch
bezauberndes Hin und Her zwischen Virtù und
Fortuna (im Sinne der Renaissance),
Zwischen Individuum und Welt, Erzähler und
Leser stellt diese Geschichte eines Empor-
kömmHngs dar! Wie wenig möchten wir
Georges Duroy moraUsch gleichen — und
wie versteht es der Dichter dennoch, uns zu
zwingen, mit seinem Helden als Gestalt der
künstlerischen Einbildungskraft zu
sympathisieren! Vielleicht Hegt im Widerstreit von
moralischer Abneigung und ästhetischer

Billigung der höchste Reiz dieses bezaubernden
Gebildes — wir kommen sogleich auf das

Thema zurück.

Moralischer und ästhetischer Maßstab

Mit vielen französischen Romanen hat Bel-

Ami gemein, daß er nicht nur welthaltig
ist, sondern auch weltläufig. Bei deutschen

Erzählungen vermissen wir die übernationale

Gültigkeit oft, und ihre Aufnahme im Ausland

bestätigt unseren Eindruck. Die Ursachen

dieser Erscheinung hat der Leipziger
Literarhistoriker Hans Mayer im Titelessay
seiner Sammlung Deutsche Literatur und
Weltliteratur untersucht'. Sie enthält rund 50
Reden und Aufsätze zur europäischen
Literatur, darunter zeitgebundene Anmerkungen
und Kritiken, die wegen ihrer Formuherun-

gen immer lesenswert bleiben werden, aber

auch umfangreiche Studien, etwa über

«Goethes Begriff der Realität», über «Deutsche

Literatur und Sowjetliteratur»,
«Kulturkrise und neue Musik», «Mickiewicz und
die deutsche Klassik», «Frankreich zwischen
den Weltkriegen» usw. Die Titel soUen nur
die Spannweite des Geistes zeigen, der über
das «Fach» Germanistik weit hinausreicht,
wie denn Mayer erfreulicherweise auch keine

Hemmungen empfindet, sich als deutschen

Schriftsteller statt als deutschen Professor zu
bezeichnen. —¦ Der Titelaufsatz geht also

dem Zusammenhang der beiden Größen
nach und kommt zu dem Ergebnis, Goethe,
SchiUer, Heine, Hoffmann, Wagner, Nietzsche,

der junge Hauptmann seien die welt-
Hterarischen Ereignisse deutscher Zunge
im vorigen Jahrhundert gewesen. (Dabei
scheint mir aus der Beurteilung des Falles

Hoffmann eine bemerkenswerte Rücksichtnahme

zu sprechen; offenbar spielen hier
intern marxistische Auseinandersetzungen
hinein.) Man wird mit Thomas Mann
bedauern, daß Keller und Fontane in dieser

Reihe fehlen — es bleibt richtig, daß die

Welt sich nicht sonderlich um sie gekümmert
hat. Bis hierher besteht Einigkeit. Die Geister

scheiden sich am 20. Jahrhundert. Unterdessen

hat Mayer selbst im Ostberliner

«Sonntag» seinen mutigen und klugen
Rundfunkvortrag «Zur Gegenwartslage
unserer Literatur » veröffentlicht, der zwar nur
zweieinhalb Jahre später gedruckt wurde als

der Essay «Deutsche Literatur und
Weltliteratur », doch, sofern wir nicht sehr irren,
eine freundlichere Haltung gegenüber der
«literarischen Opulenz» der zwanziger Jahre
einnimmt. Über Gründe und Hintergründe
dieser Wandlung zu urteilen, steht dem
Außenstehenden nicht zu; der Autor, der sich

wandelt, darf jedenfaUs der Teilnahme seiner

Leser gewiß bleiben. Worin ich Mayer nicht
zustimmen kann, läßt sich — abgesehen von
der Beurteüung einzelner Autoren — in zwei
Punkten zusammenfassen. Einmal scheint es

mir verfehlt, das moraHsche Kriterium zum
höchsten und ausschheßüchen Maßstab der

Literaturkritik zu machen, denn ästhetische

146



Kategorien sind keine «bürgerUchen Vor-
urteüe», und autoritätsunabhängige
Entscheidungsfreiheit des Kritikers ist die

Voraussetzung jeder echt humanistischen Kultur.
Zweitens aber wissen wir die Zukunft nicht,
die nur zu kennen vermeint, wer an die

Zwangsläufigkeit der geschichtlichen
Vorgänge glaubt.

Doch das moraHsche Kriterium Uegt offenbar

im Zeitklima begründet. Ein so anders

strukturierter Geist wie Walter Muschg wendet

es in seinem höchst lesenswerten
Sammelband Die Zerstörung der deutschen Literatur
mit innerer Folgerichtigkeit an8. Drei
Beispiele dichterisch-menschhcherWürde (Schiller,

Gotthelf, Freud) stehen fünf Beispielen
des Versagens gegenüber (Weinheber, Benn,
Nadler, Heidegger und seinem Gefolge, dem
Uterarischen «Betrieb » als Zeiterscheinung).
Den Maßstab bildet Muschgs tragische
Grundgesinnung, die «kein Lavieren und
Renommieren» zuläßt. Doch vereinfacht
dieser Aspekt nicht die Dinge? Wirft sich
die Kritik hier nicht zur Richterin über
menschUche (und nicht nur literarische) Un-
zulänghchkeit auf? Muschgs Antwort dürfte
lauten: Literatur und Moral sind nicht zu
trennen — wie bei Hans Mayer. Nun gehört
das Richteramt allerdings zu den Grundlagen
des sozialen Lebens; doch der Richter ist
fehlbar wie der Angeklagte. Im Falle Benn
scheint mir die Grenze überschritten: Kritik
wird zum Pamphlet — ebenfaUs wie bei

Mayer. Wenn ich schon die «unerhörte
Schönheit» (Muschg) einiger Gedichte Benns
als Blüte — Sumpfblüte? ¦— menschlicher
Fehlbarkeit verstehen muß, so möchte ich
ihr gegenüber nicht die richterHche, die
urteilende und verurteilende Haltung einnehmen,

sondern sie als Mensch lesen, das aber

heißt : als Wesen, welches jederzeit und überall

der gleichen oder einer anderen Gefahr
des Scheiterns ausgesetzt ist. Denn wir sind
Sünder allzumal; so hat es uns der Neue Bund
gelehrt. Auch tönt mir Sarastros Mahnung
in den Ohren: «Und ist der Mensch gefallen,
führt Liebe ihn zur Pflicht»; auch Goethes

Wort, daß reine MenschUchkeit alle Gebre¬

chen sühne. Es kommt im Grunde darauf

an, nach welchem Gesetz man den Menschen

und sich selbst versteht: nach dem Gesetz

des Alten oder des Neuen Bundes. Und
nochmals wie Hans Mayer, nimmt auch

Muschg die Geste des Propheten an, nur in
andere Richtung weisend : Nicht die Stunde

der gesellschaftsgebundenen Dichtung habe

geschlagen, sondern «die Stunde der religiös
verstandenen Kunst, was immer die Ästheten

sagen mögen ». Doch darauf gibt es nur eine

Antwort: Wir wissen es nicht; manche
Anzeichen sprechen dafür, viele dagegen.
Unwissen über die Zukunft gehört zu unseren
erblichen Mängeln, die uns keine noch so

entschiedene moralische Geste abnimmt.
Doch gesetzt, die reHgiöse (oder geseU-

schaftsgebundene) Dichtung wäre wirklich
an der Zeit — auch sie könnte bestimmter

Formen nicht entraten, die ästhetischen

Gesetzen gehorchen, wenn anders sie Kunst
sein will. Was heute vorbei ist, und zwar
unwiederbringlich, ist das Ideal des l'art

pour l'art; was nicht zu Ende gehen kann,
sind die ästhetischen Gesetze und mit ihnen
die ästhetischen Kriterien, welche nach Form
und nicht nach Gesinnung fragen. Ich möchte

nicht mißverstanden werden: Das moraHsche

Kriterium scheint mir nicht überflüssig;
doch die Voraussetzung für freie kritische

Würdigung ist der Verzicht auf die Absolutsetzung

des einen, ist das Zusammenwirken
beider Kriterien.

Problematische Romantik

Mit der deutschen Literatur nähern wir uns
also einem problematischen Gegenstand, und
vieUeicht Uegt gerade darin ihre Anziehungskraft

und ihre Würde begründet. Man
bemerkt das Problematische selbst in einer so

schUchten Darstellung wie Bernt von Heiselers

vier Beiträgen über Kleist, Grillparzer, George

und seinen Vater Henry von Heiseler,
die er unter dem Titel Lebenswege der Dichter

vereinigt hat9. Denn schon im Biographischen

werden die Spannungen zwischen
Einzelwesen, GeseUschaft und Staat sichtbar ge-

147



nug. Deutücher spricht meist das unmittelbare

Wort der brieflichen Äußerung. Im
Nachwort zu der interessanten Sammlung,
die er auf Grund eines glücklichen Fundes

von 32 unbekannten Briefen Friedrich
Schlegels veranstaltete, nennt der Herausgeber

Max Preitz den Schreiber einen

«kunstbesessenen Denker», den Empfänger
Novalis einen «denkbesessenen Künstler»
{Friedrich Schlegel und Novalis — Biographie
einer Romantikerfreundschaft in ihren Briefen;
2 Porträts, 2 Handschriftproben10). Verfolgt
man die «epistolarische Symphüosophie »

(Schlegel) an Hand des sehr sorgfältigen
Kommentars sowie der zum Verständnis

nachgedruckten bekannten Briefe der Freunde

durch das kritische Jahrzehnt von 1791
bis 1801, so wird man sich besonders bei

Schlegel des Gefühls einer Auflösung der

ästhetischen, doch auch der moralischen

Ordnungen hinter dem ZwieHcht einer

Kunstreligiosität kaum erwehren können.
Der Band gehört Zu den wichtigsten QueUen
der Romantik und ihrer kritischen Wertung.

Wieviel unproblematischer wirkt da der

ungebrochene Eichendorff (vgl. den Aufsatz

von Hans Jürg Lüthi in Schweizer Monatshefte

XXXVn, Dezember 1957)! Unter dem

etwas zu engen Titel Der Dichter des Taugenichts

— denn er war ja weit mehr als das —
lassen Paul Stöcklein und Inge Feuchtmeyer

Eichendorffs Welt und Leben, geschüdert von
ihm selbst und von Zeitgenossen,
geschmückt mit 6 Zeichnungen von Emil
Preetortus aus einer vergriffenen «Taugenichts

»-Ausgabe,' neu erstehen11. Bekannte
wie entlegene Äußerungen bestätigen die
Reinheit dieses Menschen, der, wo Geister

spukten, seinen Gang ruhig beschloß. Nah
verwandt in Reinheit der Gesinnung ist ihm
Adalbert Stifter, über den ein alter Herausgeber

einmal den schönen Satz schrieb, seine

Dichtungen seien sittUche Offenbarungenund
darum unsterbHch. Hätten sie das Sittliche
freüich nicht in die Form des Schönen
gebracht, so wären sie wohl längst vergessen.
Die Verbindung offenbart sich selbst in Stifters

wenig bekannten Schriften. Max Stefl

legt die Aufsätze aus dem Sammelwerk
«Wien und die Wiener» unter dem Titel
Aus dem alten Wien — Sonnenfinsternis zugleich
mit der letzten Fassung der Mappe meines

Urgroßvaters mit erläuternden Nachworten
erneut vor12. Man sollte sie auch lesen als frühe

Zeugnisse feuületonistischer Kunst, die in
Wien später so hohen Rang erreichte.

Ein «entbürgerlichter » Keller?

Stifter ähnHch, war auch Gottfried Keller ein

unermüdlicher Umarbeiter. Für seinen

Herausgeber ergibt sich also die Frage, welche

Fassung zu bevorzugen sei. Clemens Hesel-

haus hat sich in seiner dreibändigen, auf
Fränkels und HelbUngs kritischer Texther-
steUung beruhenden Ausgabe der Sämtlichen

Werke und ausgewählten Briefe entschieden, den

«Grünen Heinrich» in der Erstfassung zu

geben, dazu den Abdruck der zweiten

Fassung ab III 9 und ein sorgfältiges Verzeichnis

der Varianten; ebenso die Lyrik nach den

frühen Ausgaben statt nach den « Gesammelten

Gedichten» von 1883, mit einigen
Varianten im Anhang; die NoveUen (und den

«Apotheker von Chamounix») hingegen in
den späteren Fassungen, doch mit den

wichtigsten Abweichungen der Erstausgaben;
hinzu kommt der «Martin Salander» und
eine überzeugende Auswahl aus Briefen,
Aufsätzen sowie den dramatischen und erzählerischen

Fragmenten18. Über Mangel an VoU-

ständigkeit — rund 3670 Seiten Text und

110 Seiten Anhang mit vergleichenden Ta-

beUen, Registern, Nachworten usw. — hat

sich der Leser also nicht zu beklagen. Doch

fragt es sich grundsätzlich, ob ein Herausgeber

berechtigt sei, in einer Ausgabe je nach

Geschmack eine ältere bzw. jüngere Fassung

zu vereinigen und damit dem Stück seiner

Wahl aus eigener MachtvoUkommenheit

gleichsam das Visum der Endgültigkeit zu
erteilen — selbst wenn er dem Leser durch
den Abdruck wichtiger Varianten beschränkte

Gelegenheit zu eigener Urteilsbildung bietet;

und ferner, ob er gegen den erklärten
WiUen des Autors handeln soUte, besonders

148



in einer Ausgabe, die nicht ausschUeßlich

wissenschafthchen Zwecken dient. Beim
«Grünen Heinrich» ist die Frage klar zu
beantworten: KeUer hat sich zu nachdrücklich
für die Endgültigkeit der zwe'ten Fassung
ausgesprochen, als daß man seinen Wülen
hintansetzen dürfte. In einem Brief an Marie
von Frisch, der in der vorliegenden Ausgabe
nicht abgedruckt ist, schreibt er über die

nachträgliche Bevorzugung der Erstfassung :

«Es ist ungefähr die Situation, wie wenn man
im Garten einen alten Mops begräbt, und es

kommen nächtlicherweile die Nachbaren,
graben ihn wieder heraus und legen das

arme Scheusal einem vor die Hausrüre...»
Das scheint mir eindeutig. — Bei Kellers

Ausgewählten Gedichten hat Walter Muschg, dem

WiUen des Dichters folgend, die letzte
Redaktion zugrundegelegt und die Varianten
der früheren Fassungen zuverlässig mitgeteilt14.

Überdies hat er vortrefflich eingeleitet

und kommentiert, getreu der Mahnung:
«Denn bei den alten Heben Toten / Braucht

man Erklärung, wiU man Noten. » Heselhaus

verzichtet auf einen Kommentar, wodurch
Anlaß und Einzelheiten manches Gedichtes
unverständUch bleiben, und verfährt in der

Textgestaltung umgekehrt, indem er Kellers
frühere Bände abdruckt (selbstverständlich
unter Rückgängigmachung von Follens
« Korrekturen ») und die Veränderungen von
1883 im Anhang insoweit berücksichtigt, als

«wirkliche Verbesserungen vorliegen ». Doch
dies zu entscheiden scheint mir nicht
Aufgabe des Herausgebers, sondern des Autors.
So macht sich die Neigung unserer Zeit zur
Überschätzimg des Interpretatorischen wie
zur «Urfassung», das aber bedeutet: zum
unabgerundet Antiklassischen auch bei der

Textgestaltung unserer Klassiker bemerkbar.
Es geht jedoch nicht darum, einen mehr oder

weniger «entbütgerlichten » KeUer ins Zwielicht

des 20. Jahrhunderts zu rücken, sondern
den Dichter, der sich in bewußter
Selbstüberwindung geläutert hatte und eben
deshalb ein Anrecht besitzt, so überHefert zu

werden, wie er es wünschte. Dennoch sind

wir Verlag und Herausgeber für den Ab¬

druck der Erstfassungen dankbar, weil diese

nicht leicht zugängUch sind. Dieser Vorzug
entbindet freüich nicht vom Besitz einer

zweiten Ausgabe mit der vom Dichter
gewünschten Endgültigkeit seiner Werke.

«Man fühlt nur: Da ists!» und «Das

sitzt... » rufen die «jungen, nicht überjungen

Freunde» begeistert aus, die sich über
KeUers Kunst der erzählerischen Pointierung
unterhalten. Hugo vonHofmannsthals Gespräch
über Keller ist eins der schönsten in der

Perlenkette bewundernswerter Aufsätze, die

jetzt nicht nur in der großen, von Herbert
Steiner besorgten Ausgabe der Gesammelten

Werke zugänglich sind (von denen uns der

IV. Band der Lustspiele zugesandt wurde mit
«Arabella», «Dame Kobold», dem
«Unbestechlichen » und kleineren Szenen), sondern

auch in den Ausgewählten Werken in zwei
Bänden15. Rudolf Hirsch hat hier das WesentUche

mit feinstem Herausgebertakt zusammengestellt.

Meist in chronologischer Ordnung
folgen einander auf insgesamt 1526 Seiten
Gedichte und Dramen, Erzählungen und Aufsätze-

Ich vermisse nichts, was ich Hebe, habe aber

manches Stück gefunden, das mir entgangen
war. Fürwahr eine gelungene Sammlung, die

ohne Dreinmischen des Sammlers das wahre

Bild Hofmannsthals in uns zu festigen berufen

ist.

Mit Hofmannsthal freundschaftlich
verbunden war Rudolf Borchardt. Im Rahmen

der «Gesammelten Werke» Hegen uns seine

Erzählungen vor, herausgegeben von Marie
Luise Borchardt unter Mitarbeit von S. RizZ*

(über die «Reden» und die «Gedichte» vgl.
Schweizer Monatshefte XXXVII, Dezember

1957)16. Der Band enthält vier unter dem

Titel «Das hoffnungslose Geschlecht»

zusammengefaßte Erzählungen, den Roman

«Vereinigung durch den Feind hindurch»
und zwei kleinere Stücke. Die Herausgeber
weisen mit Fug auf die «zeitgenössische»

Bindung dieser Prosa hin und sprechen von
ihren vornehmHch moralischen Qualitäten.
Das trifft den Kern. Es erklärt auch die

eigentümUch kühle, unnahbare Art des

Erzählens bei allem Glanz der Sprache. Der

149



Redner Borchardt war dem Erzähler
überlegen.

Rechenschaft über die Emigration

Eine wirldiche Bereicherung unserer
erzählenden Literatur steUt die dreibändige Ausgabe

der Werke von Joseph Roth dar17. In
seiner Einleitung schreibt Hermann Kesten,

gesammelte Werke könnten «einen Autor
erschaffen, bekräftigen oder erledigen». In
diesem FaUe ist kein Zweifel: Sie schufen

ihn. Noch in der 6. Auflage von Fritz Martinis

Deutscher Literaturgeschichte von den

Anfängen bis zur Gegenwart — 1955 —, der man
Stoffülle und -meisterung gleichzeitig
nachzurühmen hat, der knappsten und in ihrer
Knappheit besten modernen DarsteUung
ihrer Art, fehlte der Name Joseph Roth; in
der 8. Auflage von 1957 widmet ihm Martini
25 Zeilen und erinnert dabei an den großen
Fontane (was zugleich die Aktualität der

Neuauflagen dieser vorzüglichen
Literaturgeschichte bezeugen mag)18. Wer sonst
zwischen 1933 und 1956 — in diesem Jahre
erschienen Roths Werke — deutsche Literatur

darsteUte oder registrierte, nahm Roth
ebenfalls nicht zur Kenntnis, von sehr wenigen

rühmlichen Ausnahmen abgesehen.
Selbst die dem «österreichischen Geist»
insonderheit gewidmeten DarsteUungen ließen
sich den Wahlkatholiken und unentwegten
Legitimisten entgehen, obwohl man doch
meinen sollte, er hätte den «Bodenständigen»
unter unseren Literarhistorikern besonders

zusagen müssen. So hat Nadler, der aUe

Schreiber der «Ostmark» bis zu den
verseschmiedenden Waldschratten und Wurzel-
weiblein getreu verzeichnet, von dem
faszinierendsten Erzähler der k. und k. Monarchie
offenbar nie gehört : Er war verfemt und

vergessen. Der Fall Roth ist kein Ruhmesblatt

unserer Literaturgeschichtschreibung. Und

was für ein Gestalter im Wort war hier am
Werk, sei es in den Romanen, den Erzählungen

oder den geschüffenen Feuilletons Eine
sanfte Melancholie durchweht das Meisterwerk,

den « Radetzkymarsch », in dem drei

Generationen die Katastrophe Österreichs

kommen spüren wie Tiere das nahende

Erdbeben. VerfaU und Tod sind schon

allgegenwärtig; noch einmal beherrscht ein

Romancier die Kunst der Stimmung,
beschwört unvergeßhche Szenen der gahzi-
schen Landschaft — dann bricht das Unheil

herein, und mit ihm der Anfang vom Ende

Joseph Roths.

Er starb 1939 in Paris, wohin er geflüchtet

war. Und er muß anderes menschHches

Format gehabt haben als sein Mitemigrant
Klaus Mann, dessen Roman Der Vulkan eine

DarsteUung der Emigration werden soUte19.

Der Vater nannte das Buch «eine wirklich
vorzügliche Sache». Bei aUem Respekt vor
den Toten ¦— das ist es nicht. Es ist eine

höchst mittelmäßige Sache. Zwei Pläne

überschneiden einander: die soziologische
Studie über die Emigration, für die wir Mann
dankbar gewesen wären, und der Roman,
den wir ihm nicht danken können, weil er

zu oft wider den guten Geschmack verstößt.

Das Buch ist salopp, unzusammenhängend
und uninteressant geschrieben. Diese
Intellektuellen reden zu viel und sind zu wenig:
Federgewichte neben den Zentnerlasten der

grausamen Wirklichkeit. Klaus Mann hat

nicht den Roman der Emigration geschrieben,

sondern einer Emigrationsweise, die

nicht die anziehendste war. Bleiben einige

gute Formulierungen, eindringHche Szenen,

geglückte Gestalten. Aber sie geben dem

verfehlten Bau keinen Halt.
Wül man sich über die literarische Lage

der jüngsten Vergangenheit unterrichten, so

greift man besser nicht zu einer Darstellung
mit wissenschaftlichen Ambitionen, weil eine

solche fast notwendig zum Scheitern aus

Mangel an geschichtlichem Abstand verurteüt

ist, sondern zu den Erinnerungen der

Männer, die am farbigen Bilde der Zeit tätig
mitgewirkt haben. Wer wissen wiU, wie die
rebellierenden deutschen Künstler in Berlin

um 1920 dachten, als sie meinten, die Interessen

der Arbeiterschaft zu vertreten und oft
nichts anderes vertraten als ihren zur Anarchie

neigenden Individualismus; wie der

150



Weg sie über Moskau und seine

Enttäuschungen schHeßHch nach den USA führte,
der lese die sehr aufschlußreiche Autobiographie

von George Grosz mlt dem bezeichnenden

Titel Ein kleines Ja und ein großes

Nein20. Sie ist mit 17 Tafel- und 45 Text-
abbüdungen ausgestattet, die nochmals den

Bürgerschreck Grosz («Das Gesicht der
herrschenden Klasse» usw.), dann aber auch
den resignierenden Apokalyptiker der
amerikanischen Jahre zeigen. Denn eine Wandlung
war in ihm vorgegangen: «.. .mich packte
plötzUch der Ekel, und ich konnte keine
satirischen Fratzen mehr sehen. Jetzt rächte
sich die jahrelange Clownerie.» Neben der
Anteilnahme, die der Leser für die menschliche

und künstlerische Wandlung Grosz'
empfindet, hat er einen wesendichen Beitrag
zur Kunst und Literaturgeschichte der
Moderne vor sich. Denn der Maler ist im Laufe
seines bewegten Lebens vielen Zeitgenossen
begegnet — die Skala reicht von Karl May
bis zu ToUer und von Lenin bis zur Lasker-
Schüler — und vermag sie in einem saftig-
praUen Deutsch zu vergegenwärtigen. Leider
fehlt das unentbehrliche Personenverzeichnis.

Ähnhch wie die Lebenskurve des Pommern

Grosz ist die des Pragers Willy Haas
verlaufen. Auch sein Erinnerungs- und
Rechenschaftsbuch, dem er den Titel der einst

von ihm geleiteten Zeitschrift Die literarische

Welt gegeben hat, gehört zu den wichtigen
Zeitdokumenten21. Besonders gefesselt hat
mich der Anfang — Prag mit Werfel, Brod,
Kafka, Karl Kraus («ein geborener Sadist...,
ein bewußter Giftmischer..., ein vergeistigter

Knabenverführer, wie André Gide,
wie sogar Sokrates... ») —-, das Kapitel über
Indien, wo Haas lange geweilt hat, und die

Heimkehr nach Hamburg. Hier findet sich

nach der Begegnung mit Ernst Robert Curtius

und Wühelm Lehmann der schöne Satz :

«Es ist nicht leicht, als alternder Mann
Freundschaften zu schließen oder auch nur
die bestehenden wirküch lebendig zu erhalten.

Aber es gibt im Alter eine Form der

LoyaHtät und Treue, die die Jugend gar
nicht kennt und die einem manchmal wert-
voUer scheint als aUes andere. » — Wir wollen

uns hüten, Erinnerungsbücher auch hoher

QuaHtät als Hterarhistorische QueUen zu
betrachten — Haas selbst warnt im ersten
Satz vor diesem Fehler; doch wo «das

Erlebnis die Perspektive ist », mag uns niemand

verwehren, auch mit dem Herzen
teilzunehmen.

Horst Rudiger

1 Hermann Luchterhand Verlag, Darmstadt

1956. 2Manesse Verlag, Zürich 1957.

3QueUe & Meyer, Heidelberg 1956. 4J. B.
Metzlersche Verlagsbuchhandlung, Stuttgart

1955. 6Insel-Verlag, Wiesbaden 1957.
8 Verlag Kurt Desch, Wien-München-Basel

1957. 'Rütten & Loening, Berlin 1957.
8Francke Verlag, Bern 1956. 9C. Bertelsmann,

Gütersloh 1958. 10Hermann Gentner

Verlag, Darmstadt 1957. 11 Süddeutscher

Verlag, München 1957. 12Benno Schwabe

& Co. Verlag, Basel 1957.13Carl Hanser Verlag,

München 1956/57. "Francke Verlag,
Bern 1956. 15S. Fischer Verlag, Frankfurt a.

M. 1956 und 1957. "Ernst Klett Verlag,
Stuttgart 1956. "Kiepenheuer & Witsch,
Köln-Berlin. 18 Alfred Kröner Verlag, Stuttgart.

19G. B. Fischer, 1956. 20Rowohlt Verlag,

Hamburg 1955. 21Paul List Verlag,
München 1958.

I51


	Bücher-Rundschau

