
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 38 (1958-1959)

Heft: 2

Rubrik: Kulturelle Umschau

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


KULTURELLE UMSCHAU

Cuno Amiet

Die AussteUung, welche die Kunsthalle Bern

zum neunzigsten Geburtstag von Cuno
Amiet eröffnet hat, ist ein Ereignis. Gemälde

aus aUen Schaffenszeiten des Malers vertreten
ein Lebenswerk, das in unserem Lande an
FüUe und Reichtum seinesgleichen sucht und
über die Grenzen hinaus europäische Gültigkeit

hat. Mehr noch: die 117 Bilder verbreiten

ein einziges Gefühl des Lebensglücks und
der Lebensfreude, wie es sonst nur der
Jugend eigen zu sein scheint. Hier Uegt denn
auch eines der Geheimnisse von Amiets
Malerei: sie ist heute noch jung wie vor
65 Jahren, als sich ihr zum erstenmal das

Wunder der Farbe enthüUt hat.
Obschon beim Brand des Münchner

Glaspalastes 1931 ein Großteil des

Frühwerks vernichtet wurde, ließen sich die Jahre
des Lernens, Suchens und Entdeckens in der
Berner AussteUung aufs beste vertreten. Die
kleine Landschaft bei HeUsau aus dem Jahre
1891 verrät noch die Nähe des kurz zuvor
verstorbenen Frank Buchser, der Amiets
erster Lehrer war. Fasziniert stehen wir vor
den Bildern, die in Pont-Aven entstanden
sind und erleben, wie der junge Maler von
der großen Kunst seiner Zeit berührt wird,
wie er durch sie die reine, ungebrochene
Farbe entdeckt. Die beiden «Bretonischen
Mädchen» und die «Ansicht von Pont-
Aven» lassen zwar die Wirkung von Gauguin
und van Gogh erkennen. Entscheidender ist
die Tatsache, daß Amiet durch diese Begegnung

sich selber findet und bereits mit 24
Jahren Werke schafft, die meisterhaft und
unverwechselbar sind. Überraschend vor
aUem die junge Bretonin mit der hohen
Haube: die Farben klar und fast transparent,
zart und zauberhaft das Licht.

Die folgenden Jahre in der Schweiz bringen

eine erste Entfaltung. Vor dem Selbstbildnis

von 1894 und dem liegenden Akt
aus dem gleichen Jahr erinnern wir uns, daß

Amiet Zeitgenosse von Toulouse-Lautrec
und der Nabis ist, jener Künstlergruppe, die

sich gegen Ende des vergangenen Jahrhunderts

um die Revue Blanche geschart hat.

An Lautrec erinnert nicht nur der braune

Malkarton, der überall durchscheint und also

das Kolorit des Bildes wesentlich
mitbestimmt, an ihn gemahnen auch der
zeichnende und modellierende Pinselstrich und
die gedämpften, fast dissonanten Farbtöne.

Die Auseinandersetzung mit Ferdinand

Hodler, den der um fünfzehn Jahre jüngere
Amiet 1893 kennenlernt, tritt besonders

deudich um die Jahrhundertwende in
Erscheinung. Das Selbstbildnis mit dem Apfel
ist streng frontal, die Formen fest umrissen,
und auch der ParaUelismus der Bäume und
die symbolische Geste weisen auf Hodler
zurück. Dessen überragende Wirkung mag
Amiet auch zum großen Figurenbüd und

zum Wandbild gedrängt haben.

AuffaUend ist die Bedeutung, die in dieser

frühen Zeit — und auch später — der
Winterlandschaft zukommt. Man darf wohl sagen,
Amiet habe in unserem Lande die Schönheit

verschneiter Felder und Bäume entdeckt. Die
winterliche Landschaft ist es denn auch, die

ihm immer wieder die feinsten Töne
entlockt und ihn stets zu neuen Lösungen führt :

bald mehr im Sinne neoimpressionistischen

Farbauftrags, zart und nuancenreich wie im

großen Winterbild mit dem Skifahrer, dann

wieder holzschnittartig auf Flächenkontraste

hin angelegt, während mehr expressionistische

Darstellungen von starker Farbigkeit

137



in Erinnerung rufen, daß Amiet 1906
MitgUed der Dresdener Künsdervereinigung
«Brücke» wurde. Die schönste dieser
Landschaften ist erst vor wenigen Wochen auf der
Oschwand entstanden: ließe sich ein zweites

Winterbüd nennen, das Wärme und Poesie

ausstrahlt wie dieser BUck durchs Fenster in
den Schnee hinaus?

Immer deutlicher rücken zwei andere

Motive ins Zentrum des Schaffens, gehen
nebeneinander her, durchziehen das Werk
wie Leitbilder: der Garten und die
Obsternte. 1895 hatte Amiet am Wettbewerb
für die Ausmalung des Bundesgerichtsgebäudes

in Lausanne teügenommen. Was den

Maler ein Leben lang immer neu beschäftigen
wird, findet sich im Entwurf des «Sünden-
faUs» noch vereinigt: die erste Früchteleserin

ist Eva im Garten Eden. Wer hätte

angesichts einer solchen FüUe roter Äpfel der

Versuchung widerstehen können? Amiet hat

später nicht mehr den SündenfaU gemalt,
sondern die Ernte, vorerst in einer köstlichnaiven

Darstellung: der Baum in der Mitte
und die kleineren ringsum sind rund und
praU, daß sie den Rahmen zu sprengen scheinen;

auf dem grünen Grund leuchten die
zahllosenFrüchte wie rote Kugeln auf, unten
werden sie eifrigst in Körbe gesammelt. Die
große Apfelernte von 1912 stellt dann die
monumentale Fassung des Themas dar: das

glühende Rot der Früchte ergießt sich über
das Bild, als ob es in Feuer getaucht wäre,
und die körbetragenden Frauen bestimmen
den feierüch-getragenen Rhythmus. Gleich
einer frühen Erinnerung erscheinen die
Früchteleserinnen nochmals auf der großen
Obsternte vom vergangenen Jahr.

Daneben stehen die Gartenbüder. Nicht
der wildgewachsene Park, sondern der

gepflegte Blumen- oder Obstgarten wird immer
wieder dargesteUt. Amiet ist weniger ein

Gärtner als ein Gartenkünstler, und nicht die

Natur schlechthin, sondern die veredelte

Natur ist seinem Wesen gemäß, ihm vertraut:
blühendes Obstgehege, Blumenbeete,
wohlgegliedert, von kundigen Händen gepflegt.
Auch die Stüleben gehören hierher, und man
weiß nicht, soU man mehr die «Kunst des

Blumenbindens » oder die Malerei bewundern?

Amiet hat sich bis ins Alter hinein stets-

fort erneuert. Jedes Bild ist mit neuem Einsatz

gemalt, als ob ihm nichts vorausgegangen

wäre. Wohl ist eine klare und folgerichtige

Entwicklung festzusteUen — von den

Anfängen bei Buchser bis zu den letzten und

großartigen Schöpfungen aus dem Anfang
unseres Jahres —, aber Amiet hat sich nie

auf Prinzipien festgelegt, seien diese nun
kompositioneUer, malerischer oder maltechnischer

Art. Die malerische Faktur des Bildes

zieht er gleichsam aus dem Gegenstande

selbst, den er darstellen, aus dem Eindruck,
den er festhalten wiU. Er ist ganz Auge, und
das Medium, das ihm die Welt vermittelt, ist
bis heute die Farbe gebüeben. Sie wird in
den letzten Jahren — in einem großartigen
Altersstil — immer reicher, milder und
transparenter und rückt den Gegenstand ins

Ungreifbare. Es wül scheinen, als ob all das

herrüch Gelebte und Geschaute nun am
inneren Auge nochmals vorüberziehe.

Hugo Wagner

Das Unbehagen an der Naturwissenschaft

Bemerkungen zum Darmstädter Gespräch über die Testpsychologie

In Darmstadt sind die Folgen der
Darmstädter Gespräche aUenthalben sichtbar. Mit
dem ersten Gespräch « Das Menschenbüd in

unserer Zeit» (1950) begründete die Neue
Darmstädter Sezession eine Folge moderner

KunstaussteUungen. Das zweite Gespräch



über «Mensch und Raum» (1951) führte zu
einer Reihe moderner Meisterbauten, so der
Frauenklinik von Otto Bartning, dem Jung-
geseUenheim von Ernst Neufert, dem
Kinderhort von Franz Schuster, dem humanistischen

Gymnasium von Max Taut — und dem
Grundstein eines weiteren Gymnasiums, der
den Stadtvätern seit einem Jahr auf dem

Magen Uegt, sich aber nun endgültig zum
fünften Meisterbau wölben soU. Das
Gespräch über «Mensch und Technik» (1952)
führte mit Förderung der Bundesregierung,
der hessischen Landesregierung und der
Wirtschaft zur Gründung des Rats für
Formgebung, der von seinem Darmstädter Sitz

aus veredelnd auf die Industrieform von
Gebrauchsgütern einwirken soll. Die auch in
der Schweiz gezeigte Ausstellung des

Gesprächs über das «Theater» (1955) schHeßHch

gab den Bauherren der öffentlichen
Hand mannigfaltige Anregung zur Ausführung

ihrer Theaterbaupläne1.
Der gereizten Müdigkeit zum Trotz, mit

der die Kritik zumeist auf die in Professorenchinesisch

mühsam sich entfaltenden Diskussionen

reagierte, um dann das später im
Druck erschienene ProtokoU um so erfreuter
zu begrüßen, hat die Stadt Darmstadt, nicht
ohne ironischen Starrsinn, an ihrer Absicht
festgehalten, der Debatte geistiger Lebensfragen

ein unabhängiges Forum zu stellen.

Der hessische Kultusminister Dr. Arno
Henning lobte dieses Beginnen, als er in
diesem Jahr die Diskussionen über die Frage
«Ist der Mensch meßbar?» mit unverhohlener

Skepsis eröffnete. Er bezog Goethes

Qualifikation Weimars «wie Bethlehem in
Juda klein und groß» auf Darmstadt, um
sich dann als ein «Hoffender und HUfe-
suchender» zu bekennen, der aus dem

Gespräch Beweise dafür erwartete, daß der
Mensch Mensch genug sei, um sich gegenüber

den Bedrohungen durch die
MassengeseUschaft zu behaupten. Offenbar zählte

1 Vgl. Alfred Schüler: Subventionen und
der deutsche Thespiskarren, Zum 5.
Darmstädter Gespräch. Julinummer 1955.

er auch die Methoden der Menschenmessung

zu diesen Bedrohungen. Die Frage, ob der
Mensch meßbar sei, wurde von ihm jedenfaUs

rundweg verneint. Aber es saßen eine Reihe

hervorragender Wissenschaftler am runden

Tisch, die entschlossen waren, den humanistisch

gesonnenen Politiker eines anderen zu
belehren.

«Nicht unbereichert und nicht völlig
verwirrt » ging man, wie Professor Eugen Kogon

(Darmstadt) im Schlußwort sagte, nach

dreitägigem Gespräch auseinander, dessen

spezialistisch bis ätherischen Referaten, scharfen

Polemiken und hitzigen RededueUen ein

letztlich um sich selbst besorgtes PubUkum

mit ungewöhnlicher Geduld gefolgt war.
Prof. Dr. Erich Franzen (Darmstadt),

kundiger Sozialpsychologe und feinsinniger
Literaturkritiker, hatte in einführenden Worten

die Arena der von ihm geleiteten
Diskussion abgesteckt und die schwer faßbare

Doppelnatur des Menschen nach Kant
anvisiert. Wie man in der Medizin von der

Ganzheitsnatur des Menschen absehe, um in
kausaler Betrachtungsweise seine Krankheit
zu isoHeren und zu heilen, so könne man sich

auch, meinte Franzen, in der Psychologie
Funktionszusammenhänge klar machen,
ohne den Menschen in Frage zu steUen. Dazu

sei jedes Erkenntnismittel, das sich selbst

durchsichtig werde, willkommen. An die

Stelle der alten aristotelischen Eigenschaften,
die bei der Erkenntnis des Menschen im

Schnittpunkt von Kraftfeldern unzureichend

seien, träten in der modernen Welt
Testsymbole. Die Tests selbst könnten zur Messung

der Intelligenz, des Strukturganzen und
einzelner Funktionen angewendet werden.

Eine Fetischisierung ihrer Resultate müsse

freilich falsch sein. Die Gefahr, daß die

Testpsychologie vom Herrschaftsinteresse ausgenutzt

werde, sei gegeben.
Waren bei Franzen Grenzen undMögUch-

keiten der Testpsychologie bereits erkennbar

geworden, so wurden sie von Kogon den

entscheidenden Antworten der philosophischen

Anthropologie über das Wesen des

Menschen nachgeordnet. Der Mensch deute

139



über sich selbst hinaus, sagte Kogon. Seine

Fähigkeit zur Spontaneität sei das radikale

Gegenteil von Determination. Auch sei er
der GeseUschaft nicht bedingungslos eingepaßt,

er könne sich lösen oder wenigstens
distanzieren. Kogon bejahte das psychische
System von Hemmungen, auf das jede Kultur

angewiesen ist, warf jedoch die Frage auf,
was am Menschen wichtiger sei: das Meßbare

oder das Unwägbare. Die programmatischen

Verben Kogons lauteten: prüfen —
erkennen — verstehen und stellten den

nüchternen Praktiken der psychologischen
Menschenkunde die philosophischen Postulate

der MenschenUebe gegenüber. Dagegen
forderte Prof. Max Bense (Stuttgart), der
Mensch müsse aus seinen rationalen Fähigkeiten

verstanden werden. Meßbarkeit
bedeute nicht nur Zerlegung, sondern auch

Konstruktion. Bei dem tröstlich gemeinten
Wort Konstruktion zuckten freüich selbst

jene Zuhörer zusammen, die Benses

hochkonzentrierte Skizze einer mit Informationstheorie

und Kommunikationsforschung
operierenden wissenschafthchen Philosophie
nicht nächvollzogen hatten, d. h. fast aUe.

Um so lieber Ueßen sie sich von Prof.
Carlo Schmid (Bonn), der sich zur «musischen

Methode» bekannt hatte, durch die

imposante Galerie genußvoU dargebotener
Menschenbilder der Kulturepochen führen,
in denen sich Konturen der Ganzheit
denkerisch darzustellen versucht hatten. Am
Ausgang seines Referates traf Schmid auf einen

«neuen Archaismus», in dem der Mensch
sich nur als Funktion außermenschHcher

Wirklichkeiten begreife. Damit waren die
alten Donnergötter und die Atombomben-
geseUschaft gleichgesetzt, und mancher
mochte sich skeptisch fragen, warum wir
nicht bei den Donnergöttern gebUeben
waren.

Lebhafter wurde es im Parkett, als Prof.
Ludwig Marcuse (Los Angeles) die

vorangegangenen Monologe unter ein mehr oder
minder gezieltes Streufeuer von Aphorismen
nahm, wobei ihm immerhin der Treffer
gelang, daß das Individuum das Maß aUer

Dinge sei. «Ich wünschte», rief er, «daß die
Menschheit sich eine Anarchie leisten könnte

Vergessen wir nie, daß dies das Ideal ist. »

Sein zorniger Aufruf zum Mut zur Spontaneität

erhielt den stärksten BeifaU.

In seinem mehrmals verschobenen Referat

gelang es Marcuse dann, seine Position
des radikalen IndividuaUsmus polemisierend
auszubauen. Das theologische Menschenbild
habe den Menschen zu dem Ebenbild eines

Gottes, das zoologisch-evolutionistische zum
Ebenbild eines Affen und das soziologische
zum Ebenbild der GeseUschaft erklärt. Das
kommende vierte Bild vom Menschen werde
auf Ebenbildlichkeit verzichten. «Sein

Original ist völUg unbekannt. » Es seien weder
«Gott, Natur, Vernunft noch progressive
Dialektik» vonnöten, damit der Mensch
seiner Menschlichkeit sicher sei. Die
vielberufene Anarchie der Werte sei ein
Kinderschreck; auf 2000 Jahren Phüosophie und
Theologie balancierend, sagte Marcuse, es

stehe ihr «die wundervoUe Monotonie der

Moral » gegenüber. Im Zeitalter des « Hoch-
kapitahsmus und Tiefsozialismus» existiere
der einzelne nur als «Anhängsel zu einem
öffentHchen Belang ». Der Mensch sei jedoch
«der einzige Bezugspunkt für aUe Ideen,
Gefühle, Apparate und Maße». Marcuses

Antwort auf die Frage, ob der Mensch meßbar

sei, lautete: «Ein bißchen, und nur mit
unendlich vielen Maßen. »

Nach den von verschiedenen geistigen
Standorten und keineswegs in einheUiger

Gesinnung vorgetragenen Angriffen von
Kogon, Carlo Schmid und Marcuse mußte

es die gedrängte Phalanx der Testpsychologen

schwer haben, ihre Notwendigkeit und
lautere Absicht nachzuweisen.

Prof. Dr. Max Lüscher (Basel) gab die

beruhigende Erklärung ab, daß die Erkenntnis

der menschHchen Ganzheit einen absoluten

Boden, also Theologie oder Philosophie,
verlangte. Prof. Dr. Robert Heiß (Freiburg)
pries den Test als ein Mittel, Selbsterkenntnis
einzuleiten. Prof. Dr. Josef Meurers (Bonn)
wies die Ansicht ab, daß der Mensch nur
eine Funktion von Tests sei. Für sein Geheim-

140



nis sei die Wissenschaft absolut unzuständig.
Ein Test sei kein Test, sondern ein Zeichen

von Ungeduld, meinte Dr. A. Friedemann

(Biel): «Der Mensch steckt in jedem unserer
Meßergebnisse, aber sie gleichen ihm nie, sie

sind ihm ähnHch. » Der Kriminalpsychologe
Dr. Neuland (Rockenberg) bestätigte mit
seinem Hinweis, daß es eine krimineUe
Charakterstruktur nicht gebe, Marcuses Vertrauen
in die Macht der Moral, beklagte aber, daß

vom Psychologen amtlich verlangt werde,
neben der «Knochen- und Gliedertaxe» auch
die seelischen Begleiterscheinungen einer

Schädigung in Prozentsätzen anzugeben.
Mit guten Gründen konnte sich also

Prof. Peter R. Hofstätter (Wilhelmshaven)
darauf berufen, daß die Psychologen an der
Menschenmessung völlig unschuldig seien.

Der Mensch stehe in einem gesellschaftlichen
RoUensystem, und die Gesellschaft bestimme
sowohl die Notwendigkeit des Messens als

auch die Maßstäbe. Messung habe es seit
dem Sündenfall, dem ersten Test, gegeben,
wie Hofstätter an überraschenden historischen

Beispielen nachwies. Sein geistfunkeln-
der Historismus überspielte freilich die
Tatsache, daß alle Beispiele sich nur auf die
Abgeltung in materiellen Werten, nicht auf die
Gültigkeit menschUcher Werte bezogen.
Solange etwa der Intelligenztest nur zur
Bestimmung von Ingenieuren und Oberingenieuren

angewendet wird, brauchte er nur
kritisch, nicht skeptisch genommen zu werden.

Anders wird es, wenn er sich für die

Ernennung von Ober- und Untermenschen

zuständig fühlen soUte.

Hier lag ein neuralgischer Punkt des

Themas, auf den überraschenderweise Dr.
Ulrich Sonnemann (München) aus dem Lager
der berufsmäßigen Menschenkenner sein

scharf gescfüiffenes inteUektueUes Mikroskop

richtete. 1984 sei schon da, erklärte er
mit gemessener Sachlichkeit. Der Test Uefere

Menschen, die man brauchen, d. h. verbrauchen

könne. Wo er angewendet werde, breite
sich Mittelmaß aus. Die Psychometrie
bezeichnete er als eine Art Geheimpolizei. Sie

könne Proportionen erfassen und Quantitä¬

ten messen; ihr fehle es aber an jenem

«Augenmaß», mit dem man wahrnehme.

Die authentische InteUigenz wirke, zum
Unterschied von der apparathaften, im
schöpferischen Durchbruch durch Bewußtseinsschranken.

Das WesentUche an der InteUigenz

sei so wenig meßbar wie das Wesen

überhaupt.
Dieser Explosion in der eigenen Stellung

folgten eindeutige kurze Klarstellungen, die,

etwas früher provoziert, lange Referate

erspart hätten.

Dr. H. R. Lückert (München) stellte fest,
daß die Geistigkeit, «das Format einer
Persönlichkeit» im Intelhgenztest nicht gemessen

werde. Er hatte freüich schon früher in
seinem Fachreferat hervorgehoben, daß alle

Tests nur ein «dürftiges Surrogat» dessen

erbrächten, was man suchte.

Prof. Dr. Robert Heiß gab die

Verantwortung an die Gesellschaft weiter, von der

der Testpsychologe seine Werte erhalte.

Auch er hatte in einem früheren Vortrag die

Geltung von Zahl und Experiment auf die

Ermüdung der Norm eingeschränkt, «auf
den Begriff, von dem wir erst das Individuum
abheben». Je mehr man im einzelnen von
LeistungsintelUgenz wisse, sagte Heiß, desto

weniger wisse man, was Intelligenz sei.

In einer kurzen, heftigen Schlußdebatte

wurden Psychometrie und Soziometrie auf
ihren bloßen Indizcharakter festgenagelt.
Das letzte Wort über den Menschen behält,

wie Eugen Kogon am Anfang schon gefordert

hatte, die philosophische Anthropologie

— wenn man von jeder überirdischen
Instanz absieht. Das Individuum braucht, so

schien es, um sich zu retten, nur ein geistiger
Freischwimmer zu sein.

Es war das Verdienst dieses 6.

Darmstädter Gesprächs, das manche in Terminologie

erstarrte ödstrecke durchqueren mußte,

daß es eine auf einer solch finsteren Wolke
thronende Wissenschaft vor das Forum der

Öffentlichkeit zog. Möglicherweise wäre seine

Frage durch eine ironische Erinnerung an

die Aussagekraft und Autorität des ersten

und allgemeinsten Menschentests, des Schul-

141



Zeugnisses, zu klären gewesen, nach dessen

Symbolen manchem Sitzenbleiber der spätere
Nobelpreis nicht hätte zukommen dürfen.
Andererseits war seine Vielzahl von
Auskünften, sein Aufklärungsgehalt der Langmut

des PubHkums wert.
Die heißesten Eisen freüich waiderten,

kaum aufs Podium gereicht, unter den runden

Tisch. Man hätte gerne gehört, wo bei

der Betriebspsychologie, deren Tes s «frei-
wüHge» Zwangssituationen schaflen, die
Grenze zwischen Wissenschaft und
Machtinteresse verläuft. Man hätte gern gewußt,
in welcher Weise der Test zu Zwecken
mißbraucht werden kann, für die er nicht
erfunden ist. SchHeßHch wäre auch noch ein-

dringUch zu fragen gewesen, ob die
naturwissenschaftliche Psychologie, vieUeicht
ohne Absicht, Beihilfe zur Kernspaltung, zu
einer Pawlowschen Dressur des Menschen
leisten könne, so wie die Massenpsychologie
einmal die Propaganda zur Waffe des

Totalitarismus schmieden half.

Der Darmstädter Oberbürgermeister Dr.
Ludwig Engel hatte diese Frage in seiner
Eröffnungsrede bereits berührt, indem er an
die Methoden der Reduzierung des
Menschen in den Konzentrationslagern erinnerte.

Jedermann ging dieser anstößigen Erinnerung

aus dem Wege, bis auf den
Kunsthistoriker Prof. H. G. Evers, der aus dem
Pubhkum heraus, schockiert von einem

Testversuch, den seine Kinder nach den

ersten Diskussionen an ihm verübten, in
wohlabgewogener Empörung forderte, die

Testpsychologie soüe sich gefäUigst selber in
Frage steUen. Er hielt auch die Meinung
nicht hinter dem Berge, daß aus der Praxis
der Menschenvermessung letzten Endes auch
die Vermessenheit resultieren könne, das

Bewußtsein eines unbequemen Menschen mit
Hilfe einer Spritze zu verändern. Aber die
Naturwissenschaftler zeigten keine Lust,
ihrem KoUegen von der philosophischen Fa¬

kultät auf das provokatorisch bereitete Glatteis

zu folgen.
Das PubUkum verUeß die kampfdurch-

tobte Arena jedenfaUs mit dem gleichen
Mißtrauen, mit dem sie es betreten hatte. Drei
Tage lang der zuweÜen geradezu literarischen

Beredsamkeit der Testpsychologen
und ihrer naturwissenschaftlichen

Bundesgenossen ausgesetzt, war es von seinem
humanistisch zu nennenden Widerstreben nicht
abzubringen gewesen. Es mochte zur Not
zugeben, daß Messung und Test in bestimmten

FäUen im Interesse der GeseUschaft

Hegen. Aber es war ihm nicht entgangen, daß
dieses vermutliche Interesse der GeseUschaft

nur von der geisteswissenschaftlichen Seite

her ernstHch in Frage gesteUt oder
eingeschränkt worden war.

Sigmund Freud schrieb 1930 im Schlußabsatz

seines Essays «Das Unbehagen in der
Kultur»: «Die Menschen haben es in der

Beherrschung der Naturkräfte so weit
gebracht, daß sie es mit deren HUfe leicht
haben, einander bis auf den letzten Mann
auszurotten. Sie wissen das, daher ein gut Stück

ihrer gegenwärtigen Unruhe, ihres

Unglücks, ihrer Angststimmung. »

Es war nicht zu übersehen, daß das

Mißtrauen des Darmstädter Publikums einem

tiefen Unbehagen an den Naturwissenschaften

entsprang, deren großartigste Leistungen
zur Menschenvernichtung oder Menschendressur

mißbraucht werden können. Es
hätte sicherlich gern eine zuverlässige
Auskunft darüber gehabt, ob über dem
Machtgebrauch des Wissens vom Menschen das

Gewissen gelte. Aber es scheint, daß ihm
niemand eine beruhigende Garantie dafür
geben konnte. So blieb ihm nichts als die
auch von der Testpsychologie noch nicht
eingenommene uralte Fluchtburg der
menschHchen « Unbestimmtheitsrelation ».

Heinz-Winfried Sabais

142


	Kulturelle Umschau

