
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 37 (1957-1958)

Heft: 12

Artikel: Zur Auseinandersetzung zwischen Naturrecht und Historismus

Autor: Antoni, Carlo

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-160743

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-160743
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Eine wichtige Tatsache soUten wir Europäer bei aUer begründeten
Zurückhaltung und bei aller Würdigung der nicht zu leugnenden erheb-
bchen wirtschaftbchen und politischen Risiken, die mit Investitionen
in Afrika verbunden sind, jedoch nicht außer acht lassen: wenn wir
nicht Afrika als wertvoUe Rohstoffbasis und als Absatzmarkt für unsere
Produkte verberen woUen, so muß Europa an der Erschließung des

Schwarzen Erdteüs teilnehmen. Zum Nutzen späterer Generationen beider

Kontinente soUte man daher mit aUen Mitteln versuchen, zu einer
fruchtbaren und erfolgreichen eurafrikanischen Zusammenarbeit zu
gelangen.

ZUR AUSEINANDERSETZUNG ZWISCHEN
NATURRECHT UND HISTORISMUS

VON CARLO ANTONI

Auswirkungen des Historismus in Deutschland und Italien

Im Vorwort zu seinem Buch über den Ursprung des Historismus sagt
Friedrich Meinecke, der Glaube an das Naturrecht, der Glaube an die
rationale Natur des Menschen, an sein stets gleiches, universales und
ewiges Wesen sei fast zwei Jahrtausende lang der Polarstern des Abendlandes

gewesen. Der große Historiker hat es jedoch vermieden, sich mit
der Frage auseinanderzusetzen, ob und wieweit die Naturrechtslehre ein
Körnlein Wahrheit und damit den Keim für ein zeitloses menschliches
Anbegen enthielte. Statt dessen hat er sich beeüt, festzusteUen, daß diese
als ewig angesehene Vernunft doch imstande gewesen war, die verschiedensten

und widersprechendsten Anschauungen zu rechtfertigen. Im
Einklang mit der historistischenTradition hat er also von vornherein jenen
Glauben an die Einheit und Identität des menschbchen Geistes in direkten

Zusammenhang gebracht mit den verschiedenen inteUektuabstischen
Ideologien, die sich auf den Naturrechtsgedanken stützten. Er hat sich
damals nicht gefragt, ob die Kritik am abstrakten, reinen Verstand
zwangsläufig zur Ablehnung auch jenes Grundprinzips der abendländischen

Kultur führen muß. Heute scheint es mir nun äußerst wichtig, die
von Meinecke seinerzeit umgangenen Probleme näher zu untersuchen.

Wenn man nun Meineckes DarsteUung aufmerksam verfolgt, so steUt

1027



man fest, daß dieser versucht, den Historismus, der ja in erster Linie für
den Untergang jenes Polarsternes verantwortlich ist, schon durch seine
Definition einer solch schwerwiegenden Verantwortlichkeit zu entheben.
Meinecke erreicht das, indem er die kritische Wirksamkeit des Historismus

beschränkt; er setzt die Polemik fort, die vor ihm schon Droysen,
Rickert, Windelband und Dilthey gegen den positivistischen Anspruch
geführt hatten, aus der Geschichtschreibung eine von Gesetzen regierte
Naturwissenschaft zu machen, und so stellt er denn den Historismus
dar als jene Bewegung, die an die Stelle einer verallgemeinernden
Betrachtung der menschlichen Belange die Erkenntnis ihres individueUen
Wesens setzt. Jedoch soUte in seinen Augen eine solche individualisie-
rende Betrachtung natürlich nicht zur Verneinung einer höheren Einheit
in der Vielheit, einer universalen Harmonie in der Verschiedenheit führen.

Das Verdienst, den Jusnaturabsmus abgelöst zu haben, hat er für
jene große deutsche Geistesbewegung in Anspruch genommen, die von
Leibniz zu Goethe führt und in der eben an der Intuition irgendeiner
aUgemeinen Harmonie über aller Verschiedenheit festgehalten wird.

Aber die DarsteUung Meineckes, die dem Historismus in der Gestalt
Goethes seinen Höhepunkt gibt und die ganze Bewegung mit Ranke
abschließt, läßt doch die Bemühung erkennen, dem Historismus die
Belastung mit seinen letzten Konsequenzen zu ersparen ; es haftet ihr somit
etwas durchaus Gekünsteltes und Widergeschichtliches an. Der Historismus

ist die moderne Religion der Geschichte, jener blutrünstigen Göttin,
die aUes umstürzt und auch alles rechtfertigt, die in Hegel ihren großen
Propheten und Theologen gefunden hat und die bei ihrer Fortentwicklung

bis zu den äußersten Konsequenzen in die tragische Krise einmündet,

die Troeltsch als erster aufgezeigt hat und unter der wir heute aUe

leiden. Denn einerseits hat der Historismus in seiner Weiterbüdung zu
einem mehr rohen als nüchternen politischen Realismus geführt, der im
Leben der Nationen nichts anderes als ein Spiel der Kräfte und die
ethische Verankerung der Macht erblickt, anderseits hat er uns jene
Relativierung der Grundsätze, jene Wertanarchie gebracht, in der Zynismus

und Skepsis einander die Hand reichen. Die Leibnizsche Schau einer
prästabiberten Harmonie war sicher nicht imstande, diesem
Auflösungsprozeß weniger der Ideologien — die Ideologien haben ihn ja
überstanden — als der ethischen Ideale und Prinzipien Einhalt zu
gebieten. Und auf die Auflösung mußte schließlich die Angst der Existen-
tiabsten folgen, die Betrachtung der elementaren und unmittelbaren
Gegebenheit der eigenen Existenz in ihrer trostlosen Erbärmlichkeit.

Meinecke hat den Historismus als große Errungenschaft des
deutschen Geistes gefeiert, aber er hat sich nicht gefragt, ob die Ausschaltung
des belebenden Prinzips der abendländischen Kultur, der plötzbche
Untergang des zweitausendjährigen Polarsterns, in dieser Kultur nicht
vitale und wesentliche Bereiche in Mitleidenschaft gezogen hat.

1028



Das Erfassen dieses Problems, das Meinecke beiseite gelassen hat,
scheint mir für die deutsche Kultur besonders dringbch zu sein. Denn
Meinecke hat zwar anerkannt, daß der Historismus die Fortsetzung einer
aUgemeinen Bewegung in der abendländischen Kultur gewesen ist, er hat
aber dann den Historismus doch als die zweite große Leistung des
deutschen Geistes nach der Reformation verherrlicht.

Als die deutsche Nation in der zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts
das Bewußtsein ihrer eigenen Individuabtät gewann und mit frischer
und ursprünglicher Kraft in die Welt des abendländischen Geistes
hineinstürmte, steUte sie in der Tat der ratio die Historia entgegen. Doch was
die Gemüter eigentbch bewegte, war das Verlangen, sich mit aUer Kraft
für die Freiheit einzusetzen. Zwar wurde die Auseinandersetzung mit der
raison der IUuministen auch von tiefen sittlich-religiösen Bedürfnissen
bestimmt, die darauf abzielten, die schöpferische Freiheit der Seele vor
dem Zugriff der mechanistischen Anschauungen zu bewahren, aber sie
hatte daneben einen pobtischen Hintergrund: sie woUte die alten,
geschichtlich überbeferten Freiheiten der Nation, die bunte Vielfalt und
die Echtheit des Daseins, die natürliche Lebensfreude vor der bedrük-
kenden Herrschaft des gleichmacherischen modernen Staates französischer

Herkunft bewahren, wollte sie schützen vor dem Rationalismus
eines aufgeklärten Absolutismus, vor dem alles erstickenden bürokratischen

Zentrabsmus. Seither wird, durch zwei Jahrhunderte hindurch, die
bewundernswerte Blüte der deutschen Kultur durch ein und dasselbe
Leitmotiv mitgeprägt, das bei den verschiedensten Geistern anklingt:
Moser und Herder, Goethe und Hegel, Grimm und Savigny, Ranke und
Droysen, Nietzsche und Treitschke und selbst Marx und sogar Bismarck,
und noch Thomas Mann und schließlich Meinecke selbst weisen trotz
aUer großen Unterschiede doch einen gemeinsamen Grundzug auf: die
mehr oder weniger sarkastisch geäußerte Abneigung gegen den westlichen

Naturrechtsgedanken. Die letzten Gründe für diese stets
gleichbleibende Einstellung sind vieUeicht im alten lutherischen Haß gegen die
Vernunft und in seinem Pessimismus gegenüber dem Reich dieser Welt
zu sehen, und vielleicht auch in der jahrhundertealten deutschen
Tradition einer organischen Gliederung der Gesellschaft in den Ständen, mit
ihren verschiedenen Rechten und Aufgaben und ihrer strengen Berufsethik.

Bei alledem muß man sich darüber klar sein, daß mit dieser Polemik
gegen das Naturrecht der westlichen Demokratien doch auch die beiden
großen Katastrophen zusammenhängen, welche die deutsche Nation in
diesem Jahrhundert erlitten hat. Ich glaube mithin, daß eine gewisse
Überprüfung nicht zu vermeiden ist.

Ein solches Unterfangen ist sicher sehr mühevoU, denn wenn schon
eine Nation sich nicht leicht über zwei Jahrhunderte einer Kulturblüte
hinwegsetzen wird, durch die sie sich die Achtung der Welt errungen hat,

1029



so ist es doch auch nicht gut mögbch, einfach in die davor hegende Zeit,
zu den Anschauungen eines Grotius, eines Pufendorf und eines Thoma-
sius zurückzukehren. Schbeßbch kann man die Augen nicht davor ver-
schbeßen, daß die Kritik nur zu berechtigt war, die der Historismus
gegen die Naturrechtslehren des 17. Jahrhunderts erhoben hat.

Aber das Bedürfnis nach einer Überprüfung der gesamten Frage
bleibt bestehen, und das gleiche Bedürfnis verspürt auch die itabenische
Geisteswelt, die Welt eines Machiavelli, eines Vico, eines Benedetto Croce,
eine gleichermaßen reabstische und gleichermaßen historistische Welt.
Nach einem ganz ähnlichen Zusammenbruch sieht sich auch die itabenische

Kultur gezwungen, sich das Problem ihres ethisch-politischen Lebens
erneut zu steUen. So halte ich es denn in unserem gemeinsamen Interesse
für angebracht, einige Betrachtungen anzustehen, die von dieser
italienischen Tradition ausgehen, welche ihren systematischen Ausdruck im
absoluten Historismus Croces gefunden hat, Betrachtungen, die diese
Tradition nicht verlassen, sondern weiterbüden woUen, die also die
Absicht verfolgen, innerhalb des Historismus einen Anspruch zu befriedigen,

wie ihn die alten Naturrechtsanschauungen vertreten haben.

Der Kern der naturrechtlichen Forderungen

Meinecke hat den Historismus dargesteUt als Ausdruck jenes
Empfindens für den Wert der Individualität, das in Leibnitz seinen großen
Metaphysiker gefunden hatte. Nun ist aber das Problem, das Leibnitz
bewegte, meines Erachtens ein anderes als das des Historismus, wenn es
auch Berührungspunkte zwischen beiden gibt. Das Anbegen von Leibniz

ist das der ganzen Phüosophie der Neuzeit, seit Galilei verkündet
hatte, das Buch der Natur sei in der Sprache der Mathematik geschrieben.

Doch Gablei baute seine neue mathematische Naturwissenschaft
auf die Ruinen des Aristotehsmus und gab so einem mechanistischen
Wirkbehkeitsverständnis Raum. Die neue Methode konnte dann nicht
gut an den Grenzen der unbelebten Natur haltmachen, sondern mußte
zwangsläufig ins Reich des Lebendigen und des Beseelten vordringen
und schließlich mit ihrem Determinismus selbst die sittbche Freiheit und
Verantwortlichkeit des Menschen angreifen. Das Drama des neuzeitbchen
Geistes ist eigentbch das Drama einer auf alter christlicher und
humanistischer Überlieferung ruhenden Kultur, die durch die Anwendung des
mathematischen Denkens jene grandiose industrieUe Revolution hat
durchführen können, durch die sie die Erde eroberte und ihr Antbtz
verwandelt hat. Das Anliegen der Phüosophie der Neuzeit lag darin, sich
der neuen Methode nicht zu verschließen und zugleich die Seele des
Menschen vor ihr zu bewahren, und zwar durch eine Bestimmung der
Funktion und der Grenzen des mathematischen Denkens. Auf diese

1030



FragesteUung haben die europäischen Nationen durch ihre großen Phüo-
sophen in verschiedener Weise geantwortet : die Franzosen mit Descartes,
die Engländer mit Hume, die Itabener mit Vico und die Deutschen mit
Leibniz und Kant. Die Verschiedenartigkeit dieser Antworten hat zweifeUos

das Geschick dieser vier Nationen auch im Bereich der pobtischen
Geschichte bestimmt, ging es doch darum, die Grenzen der mathematischen

Vernunft auch gegen das religiöse, soziale, wirtschaftbche und
pobtische Leben abzustecken. Im wesentUchen war das Problem jedoch
eine Frage der Metaphysik, die dann zu einer Frage der Wissenschaftsbegründung,

nämbch der Kritik und Theorie der Mathematik wurde.
Am kurzlebigsten war die Antwort von Descartes, die Lehre von den

zwei Substanzen, die bald abgetan wurde, vor aUem, nachdem die neue
Newtonsche Physik die mathematische Methode in sensationeUer Weise

bestätigt hatte. Die Welt des französischen Illuminismus stellt sich dar
als die Kultur des mathematischen Geistes, der sich im sozialen, pobtischen

und sittbchen Leben durchsetzt und sich schbeßbch mit der
Zivüisation und dem Fortschritt der Menschheit gleichsetzt. Diese rationalistische

Kultur ist natürhch kosmopobtisch eingesteUt, aber sie hat uns
doch auch, gegen die sogenannten Mißbräuche und Privilegien, also

gegen die Freiheiten und die Autonomie des Adels, der Gemeinden und der
Zünfte, die Souveränität des modernen Staates gebracht, die große
bürokratische Maschinerie der absoluten Monarchie. Und die Monarchien

ihrerseits zeigten sich erkenntbch und heßen an die Stelle der
bloßen Despotie eine aufgeklärte Herrschaft treten, was dem Glücke
ihrer Untertanen und der Menschheit im allgemeinen durchaus zuträgbch
war...

Welche SteUung nimmt nun die Naturrechtsbewegung in diesem
Geschehen ein In ihrer modernen Ausprägung ist sie im 17. Jahrhundert
entstanden, um das Staatswesen aus konfessioneUen Streitigkeiten
herauszuhalten und es aufnatürhche, weltbche Grundlagen zu steUen. Dabei
stand ein utilitaristisches Menschenbüd im Vordergrund; die
Voraussetzung, auf die der Staat gegründet werden soUte, war der utüitaristi-
sche «Gesellschaftsvertrag», und auf dieser Grundlage erwuchs dann,
von Hobbes bis Rousseau, der Gedanke der Übertragung der wüden
natürlichen Freiheit auf den absolutistischen Leviathan und schbeßbch auf
die totahtäre volonté générale. Aber es gibt auch eine andere Form des

Naturrechtsdenkens, darauf gerichtet, die Freiheit zu erhalten in einer
Welt, in der die alten, privüegierten Freiheiten der Feudalreiche rasch
dahinschmolzcn. Beiden Ausprägungen des Naturrechtsgedankens begt
eine rationabstische Voraussetzung zu Grunde, beide gehen sie aus von
einer Auffassung, die aUen Menschen das gleiche, aUgemeingültige Wesen
zuerkennt, von der Verschiedenheit der Traditionen und der jeweiligen
historischen Situation absieht und aus den aUgemeinverbindbchen
Wesenszügen des Menschen die GeseUschaftsordnung ableiten will. Aber der

1031



Unterschied ergibt sich aus der Verschiedenheit dessen, was jeweüs als
die «Natur» des Menschen aufgefaßt wird : auf der einen Seite wird sie
verstanden als utilitaristisch oder gar brutal egoistisch geprägter
Naturzustand, aus dem heraus der einzelne homo, wahrhaft homin lupus, dann
auf seine natürliche Freiheit verzichtet und seine Sicherheit oder eine

neue Form bürgerlicher Freiheit in der TeUnahme am kollektiven WoUen
des Sozialgebildes findet. Die Folge daraus ist der Totahtarismus. Dem
gegenüber finden wir die alte stoisch-christliche Anschauung vom
göttlichen Funken, der in der Seele des einzelnen Menschen glüht. Hier gibt
das jus naturale dem Menschen Rechte, die unveräußerlich sind, d. h.
es erkennt im Gewissen des einzelnen eine souveräne sittliche Würde und
Autorität, für die keine Verzichterklärung gut. Hier entsteht der ethische
Begriff der Persönbchkeit, der über den ledigbch juristischen Personbegriff

hinausführt. Schon der Hugenotte Hotman hatte vor und über
den Pakt mit dem Fürsten den Pakt mit Gott gestellt, dessen Willen zu
befolgen soviel heißt wie die natürbchen Rechte zu achten. Die große
naturrechtliche Tradition, die ihren Höhepunkt in der amerikanischen
Unabhängigkeitserklärung von 1776 und in der Verkündung der
Menschenrechte durch die Franzosen im Jahre 1789 gefunden hat, vertritt
diese letztere Auffassung von der Unveräußerlichkeit der naturgegebenen

Rechte. Hier tritt klar zutage, daß eine enge und empfindliche
Beziehung besteht zwischen der Idee einer aUgemeinmenschhchen Natur
und dem Prinzip des Wertes und der Würde des Menschen als sittbcher
Persönlichkeit.

Die an diesem Punkt einsetzende historistische Kritik hat gewonnenes
Spiel, wenn sie auf die Unmöglichkeit verweist, von dem abstrakten
Begriff des Menschen a priori eine Sammlung ewiger Gesetze abzuleiten und
den geschichtbchen Charakter des Rechts sowie die Verschiedenheit der
Überlieferungen, der Situationen und schbeßbch auch der Interessen
betont, die sich im Recht widerspiegeln. Solche Kritik läßt aber die
wirkliche Frage außer acht. Diese lautet: Was bedeutet eigentlich die

Behauptung eines nicht übertragbaren Rechts an der menschlichen Person

Souveränität und Unterjochung des sittlichen Bewußtseins innerhalb des

Historismus

Wenn sich Antigone gegen die wandelbaren Gesetze der Menschen auf
die ewigen Gesetze der Götter beruft, so behauptet sie gegen die äußere
Macht die Souveränität eines universalen ethischen Gesetzes. Sie steht
in einem Konflikt, der immer dann auftritt, wenn die bestehende
Rechtsordnung nicht mehr als das heüige Gesetz des Vaterlandes Aufnahme
findet, sondern als Äußerung der bloßen Macht erscheint. Dann treten
Gewissen und Recht auseinander, aber es erhebt sich auch die Forderung

1032



nach einer Einwirkung des sittbchen Bewußtseins auf die juristischen
Institutionen. Die Idee des Naturrechts bedeutet nichts anderes als die
Forderung, das allgemeingültige sittliche Ideal solle die positive Gesetzgebung
mitgestalten. Es ist dies ein ewiges Moment des menschbchen Geistes, das
sich dafür einsetzt, daß die Gesetze, die das Gemeinschaftsleben ordnen,
«menschlich» und nicht bloß von der Gewalt diktiert seien. Justitia, die
hohe Tugend der Fürsten und die Grundlage ihrer Reiche, ist die Erhörung

der Anhegen der Ethik durch die Satzungen des positiven Rechts.
Sie ist nicht die falsche Göttin, von deren magischem Bann sich der
junge Benedetto Croce befreit erklärte — wobei er seinen Dank für diese

Befreiung an Marx richtete —, sondern ein nicht zu unterdrückendes
Anhegen des menschbchen Geistes, ohne das die Geschichte der Kultur
nicht zu erklären wäre. Ernst Troeltsch hat nachgewiesen, wie die
Naturrechtslehre von den lateinischen Patres und dann von der römischen
Kirche übernommen wurde, weü sie eine Vermittlung zwischen christlicher

Ethik und sozialer und politischer Welt bewirkte. Ich glaube, diese

Beobachtung von Troeltsch gut es zu erweitern, um so zur Definition
eines universalen, kategorischen Moments zu gelangen. Benedetto Croce

hat einmal in Vertiefung eines Rankewortes gesagt, die gesamte
Geschichte sei letzten Endes eine Geschichte des Kampfes zwischen Kirche
und Imperium, d. h. zwischen Ethik und Politik, wobei die Ethik jene
ideale Kraft ist, welche die sozialen, politischen und juristischen
Institutionen aufrechterhält und stärkt, aber auch ständig umstürzt,
fortschwemmt und erneuert. Sie ist die stete Gegenwart des «SoUens», der
Imperativ, welcher der Wirkbchkeit gegenüber nie befriedigt oder gleichgültig

ist. Und das sittliche Bewußtsein, das sich verletzt fühlt, das
protestiert oder reagiert, hat immer die Gewißheit, ein allgemeines natürbches

oder göttliches Gesetz von absolutem Wert, einen kategorischen
Imperativ zu vertreten.

Der deutsche Historismus der zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts
erhob sich gegen die Bedrückung durch den nivellierenden bürokratischen

Staat und verteidigte die alten Freiheiten der Heimat. Da aber
der aufgeklärte Absolutismus sich auf die raison der französischen Kultur
berief, wandte sich der deutsche Historismus gegen jeden Rationalismus,
auch gegen die Naturrechtslehre. Bei der Verteidigung der Freiheit, die
sich ihm in den besonderen Bräuchen und Überlieferungen der Nation
vergegenwärtigte, bekämpfte er nicht nur ein abstraktes Weltbürgertum,
sondern darüber hinaus sogar das Prinzip der Universalität des menschlichen

Geistes. Justus Moser, der Advocatus Patriae, der das Meierrecht
verteidigte, das gute alte Recht der freien, auf eigener Scholle ansäßigen
Bauern seiner westfälischen Heimat, verwarf den christlichen Begriff
des Menschen und den römischen der Person, die seiner Meinung nach
dafür verantwortlich waren, daß aus den Menschen eine amorphe Masse

von Untergebenen wurde, die jedem Willkürakt des absoluten Regimes

1033



ausgebefert war. Und gegen den aufgeklärten Staatsapparat Friedrich»
des Großen pries Herder die gesunde, in der Tiefe schlummernde Volksseele,

die sich in Sprache und Volkslied kundtut. Dabei erwärmte sich
Herder wie kaum jemand anders bei dem Gedanken an die große, aU-
umfassende Menschheit, die ihm wie ein polyphoner Chor erschien und
deren einzelne Stimmen er zu erfassen und zu sammeln versuchte. Aber
jedem einzelnen Volk gab er seine eigene, dunkle Seele, einer Leibniz-
schen Monade zu vergleichen, so daß bereits für ihn das Übersetzen ein
besonderes Problem aufwarf, die Frage nämbch, ob es überhaupt mögbch

sei, sich in eine fremde Volksseele hineinzuversetzen. Das Empfinden
für die Vielfalt des IndividueUen, von dem Meinecke spricht, richtete
sich also auf die Nationen als Individuen. Aus der vitalen TeUnahme des
einzelnen an der Wesenheit der Nation wird bei Hegel vöUige
Unterordnung: der auf das nationale Ethos begründete und jeweüs vom eigenen

Volksgeist regierte Staat wird zum «bestimmten AUgemeinen», zum
Universalen schlechthin und damit zur einzigen Form, in welcher sich
das sittbche Leben konkret voUzieht. Auf paradoxe Weise trifft sich hier
der Historismus mit der Naturrechtsströmung von Hobbes und Rousseau,

denn auch hier wird der einzelne in seiner bloß utüitaristischen
Natürhchkeit gesehen, so daß die Sitthchkeit, der Subjektivität des
individueUen Gewissens entzogen, ganz auf den Staat übertragen wird.
Und auch hier kommt es zu einer Entäußerung, durch die der
Einzelmensch auf seinen eigenen Willen verzichtet und sich den Befehlen des
Staates unterwirft. Der freie WiUe des menschbchen Subjektes wird von
Hegel mit dem anmaßenden Versuche der Sonderung und der Isolierung
gleichgesetzt, welcher das Böse schlechthin ist. Das sittbche Leben,
gänzbch vom Staate absorbiert, wird objektiv. So entsteht der große
Götze der neuesten Zeit : der ethische Leviathan In der Wirkbchkeit aber
gibt es keine objektive Sitthchkeit, es gibt nur das subjektive Gewissen
des einzelnen, vor dem aUein das sittbche Leben Bedeutung und Wert
hat. Und das Gewissen läßt sich nicht abtreten und nicht veräußern, es
kann seine Souveränität nicht aufgeben und auf sein unübertragbares
Recht nicht verzichten.

Nachdem Hegel die Universahtät des Sittbchen einmal in eine Reihe
«bestimmter Universaben» aufgeteüt hatte, konnte er über den Staaten
eine höhere Instanz nicht mehr anerkennen. Anderseits konnte aber jede
einzelne Staatsindividuabtät eine Grenze für ihren Drang zur
Selbstbehauptung nicht ertragen, so daß die einzig mögliche Beziehung
zwischen den Staaten der Krieg war. Hegel rechtfertigte aU das mit seiner
Theologie der Geschichte, mit der Theorie des Weltgeistes, der in seinem
Gang immer mit dem Volksgeist des jeweüs herrschenden Volkes eins
ist. Als aber dann dieser Hegeische Glaube an die heilige Ordnung der
Zeiten zusammenbrach, da blieb nichts als die Vielheit der Volkscharaktere

oder der Rassen, die in einen Ausrottungskampf gegeneinander ver-

1034



strickt sind. Und wenn schließlich das Urteü der Geschichte, welche die
Züge eines Scharfrichters annimmt, auf dem Schlachtfeld gegen ein
Volk ausfäUt, was kann diesem dann noch bleiben als existentiahstische
Leere

Naturrechtsdenken in neuer Sicht

Wir haben das Naturrecht als das Moment aufgefaßt, in dem das
sittbche Ideal auf die politische, soziale, juristische Wirkbchkeit
einwirkt. Aber eine solche Definition löst dieses Moment noch nicht aus
dem Bereich des Geschichtlichen. Der Historismus kann durchaus
nachweisen, daß auch die Ideale, die Prinzipien und Normen der Sitthchkeit
den WechselfäUen historischen Geschehens unterhegen.

Die Naturrechtsauffassung hatte in ihrem Wesen in der Tat etwas von
jener klassischen Gesinnung, die auf aUen Gebieten, von der Poetik bis
zur Moral und zur Logik, ewige Normen suchte und überaU Regeln auf-
steUte. Dieser klassischen Regelsucht gegenüber hat nun der Historismus
leichtes Spiel. Aber besteht denn das ethische Leben wirklich in der
Befolgung von Regeln Der Historismus ist im 18. Jahrhundert gleichzeitig

mit der modernen Ästhetik entstanden, die auf dem Gebiete der
Poesie den Aufstand gegen das Regelwerk der Poetiken im Namen des

OrigineUen und Schöpferischen, des Phantastischen und «Geniahschen»
darsteUt. Die Regel kommt später als die schöpferische Leistung des

Künstlers, sie ist Frucht des messenden und zählenden Verstandes des

Kritikers, des Grammatikers, des Begründers einer Dichtungslehre. Aber
wo die moderne Ästhetik den konventioneUen und historischen Charakter

der Regeln aufdeckt, behauptet sie gleichzeitig auch die Universahtät
des künstlerischen Schaffens als einer Kategorie des menschbchen
Geistes, die Universahtät, die uns erst instand setzt, über aUe Grenzen in
Zeit und Raum, über stilistische Traditionen und technische Konventionen

hinweg die großen Werke des Genies zu verstehen und ihre Schönheit
zu genießen. Hier kommt der Historismus gerade durch Überwindung
der klassischen Mentahtät des Kanons und durch Behauptung der
Individualität des Kunstwerks dazu, die tiefe Einheit des Menschengeistes
und die absolute Geltung seiner Werte anzuerkennen.

Im Bereich der Ethik ist kein ähnlicher Vorgang zu verzeichnen. Kant
hat zwar die heteronome Moral, die Moral der Gebote überwunden, aber
er bbeb doch der Auffassung der Sitthchkeit als der Befolgung einer
Maxime treu. Hegel beseitigte zwar den abstrakten und leeren Imperativ,
ohne sich jedoch von der Idee des Kanons freizumachen: er betrachtet
die Sitthchkeit des einzelnen immer noch als Übereinstimmung mit
jenem besonderen Kanon, den das Volksethos abgibt. In der Wirklichkeit

aber ist kein Unterschied zwischen ästhetischem Gestalten und
sitthchem Handeln. Die Regel ist auch im Bereich des Sittbchen immer

1035



abstrakt und der konkreten Situation nie ganz angemessen, denn immer
steht das sittliche Bewußtsein ohne jede Hilfe vor dem Neuen der jeweiligen

Lage und muß unmittelbar darauf ansprechen. Auch hier gibt es
das Genie, das sittliche Genie, nämlich den Heiligen oder den Held,
den Menschen mit ungewöhnlicher Charakterstärke, Tapferkeit und Großmut.

Auch hier muß der Historismus beim Aufzeigen der Konventionab-
tät und historischen Bedingtheit des Regelwesens gleichzeitig die
Universalität dieses Bereichs menschlichen Tuns und Verhaltens und damit
die Einheit des Menschengeistes anerkennen, der sich zu allen Zeiten
und allerorts zu hohen Taten edler Gesinnung emporzuschwingen wußte.
Und wie sich das ästhetische Urteil darauf beschränken muß, in einem
Kunstwerk die Gegenwart oder das Fehlen der künstlerischen Tätigkeit
und ihrer schöpferischen Kräfte zu erkennen und zu verkünden, so steht
auch das ethische Urteil in einer Handlung lediglich die Beteüigung oder
das Versagen des sittlichen Wollens fest. Das Absolute ist also nicht in
einem Kanon vertreten, sondern in dieser spezifischen Betätigung des

Menschengeistes, die in ihrer Entfaltung zwar individuell ist, aber doch
einen universalen Wert besitzt.

Wenn aber das morabsche Handeln nicht einer Regel gehorcht, weil
das sittbche Bewußtsein vor stets neuen Situationen steht und auf sich
allein gesteUt entscheiden muß, so wird es doch immer von einem Prinzip
geleitet, und dieses Prinzip bestimmt das Eingreifen des Gewissens in
den Bereich der politischen und sozialen Wirklichkeit. An dieser Stelle
begegnen sich die Anliegen des Naturrechtsgedankens und des Historismus,

denn das ideelle Prinzip, welches das ethische Handeln beseelt,
nimmt zwangsläufig die Gültigkeit und Gewißheit einer universalen
Norm an, aber gleichzeitig wird solch ein Prinzip auch als Frucht eines
historischen Prozesses, als Errungenschaft und Entdeckung erkannt. Das
sittliche Empfinden weiß, daß es gegenüber der Vergangenheit und dem,
was von der Vergangenheit noch in der Gegenwart lebt, einen
Fortschritt darstellt, daß es eine tiefere Wahrheit ausspricht. Die Bestimmung

und das Vorrecht des Menschen liegt im Gehorsam gegenüber einem
rationalen Prinzip, das er in seinem Innern suchen und finden muß. Aber
dieses Prinzip, das der Mensch im eigenen Innern sucht, ist nichts
anderes als die Wahrheit, in der er sich vom ersten Atemzuge an bewegt.
Denn wäre Wahrheit ein ihm Äußeres, so könnte sie der Mensch niemals
erreichen. Sie ist das Bewußtsein, das der Mensch von seiner geistigen
Natur hat, ein zunächst unmittelbares, naives Bewußtsein, das dann im
Laufe der Geschichte Bestimmtheit und Klarheit gewinnt. Ja, die
Geschichte ist im wesentlichen Klärung und Vertiefung dieses Bewußtseins
durch die Botschaften der rehgiösen Offenbarer und die Untersuchungen
der Philosophen. Die Wahrheit wird, nicht in dem Sinne, daß sie sich
mit der Zeit wandeln würde, sondern so, daß sie schärfere Umrisse und
größere Tiefe erhält ; sie ist nicht filia temporum, sondern fiba temporis.

1036



Die Anschauung, die der Mensch allmählich von seiner universalen Natur
gewinnt, ist einerseits das Prädikat seines historischen Urteils, der
Begriff, durch den er Geschichte und Gegenwartssituation erkennt, deutet
und beurteüt, anderseits ist sie jedoch das Prinzip, das sein sittliches
Handeln leitet und bestimmt. Die Wahrheit ist also nicht tote Theorie,
sondern wirkende Kraft, und so entwickelt sich denn mit dem
Fortschritt des Erkennens auch das ethische Leben der Menschheit. Das aber
ist ja die Geschichte der Kultur, welche die Menschen nicht besser und
nicht glücklicher macht, sondern uns den Bereich der Möglichkeit zu
sündigen und vielleicht auch zu leiden erweitert. Es ist klar, daß sich
das in einer bestimmten Phase dieses Prozesses erreichte Prinzip dem
Bewußtsein mit der Gewißheit und Notwendigkeit eines Naturgesetzes
aufdrängt und jene Sicherheit verleiht, welche die Handlungen der
Heiligen und der Helden leitet, der moralischen Genies, die einfach wissen,
wie man sich in einem bestimmten Augenbbck zu verhalten hat.

Zusammenklang der Anliegen von Historismus und Naturrechtslehre

Welches wird nun unser Leitbüd sein; wie wird das Ideal heute, in
der gegenwärtigen Phase des menschlichen Suchens, aussehen Ich gebe
durchaus zu, daß heute, inmitten von Ängsten, Irrungen und Wirrungen,
im Zusammenbruch der Ideologien und unter dem Sturz der Mythen das
Menschenbild oft jenen abstoßenden Darstellungen nahekommen mag,
die eine gewisse Gegenwartskunst uns vorsetzt. Aber die Krise, die wir
durchmachen, zwingt uns dazu, Einkehr zu halten und uns auf unsere
unmittelbarste Erfahrung, auf unsere Seele zu besinnen. Und was uns
diese Erfahrung bietet, ist gar nicht das «Dasein», dieser abstrakt
gleichförmige Terminus, sondern etwas, das zugleich konkreter und organischer

ist. Es ist die unmittelbare apriorische Erfahrung unseres Ich. In
seiner Einzigkeit ist es das Subjektivste, das es überhaupt geben kann,
und liegt all unseren persönlichsten Empfindungen und Gedanken
zugrunde. Es entsteht nicht, wie Hegel glaubte, nach dem Bewußtsein in
dem Augenblick, in dem das Selbst auf einen anderen trifft und mit ihm
zusammenstößt, sondern ist unmittelbar Selbstbewußtsein. Aber wenn
das Ich absolut einzig und unwiederholbar ist, so ist es doch auch wieder
das Universalste, das Notwendigste und Identischste in jedem Bewußtsein.

Das Ich ist der universale Begriff selbst, in ihm vereinen sich aUe

anderen Kategorien. Es ist Individuabsmus und Universalismus; beide
Momente leben a priori im Bewußtsein, das gerade in ihrer Koinzidenz
konkret und lebendig ist. Eine Trennung der beiden Termini ist ein
inteUektualistischer Akt und führt, wie bei Fichte und Hegel, zur
Metaphysik eines reinen Ich oder eines absoluten Geistes; dann entsteht das
eitle Problem der Ableitung des empirischen, individueUen Ich. Die
Universahtät ist das, was das Selbstbewußtsein instand setzt, die Um-

1037



welt nicht als etwas radikal «anderes» zu erkennen, sondern als etwas,
in das man eindringen, das man verstehen und denken kann. Die
Universahtät gehört wesenhaft zum Ich, das sich selbst außerhalb ihrer gar
nicht zu erfassen vermag. Ja, das Denken ist nichts anderes als das
Erkennen dieser Universahtät; das Anschauen und der Ausdruck der
subjektiven Individuabtät hingegen ist die Kunst.

Mit der unmittelbaren Erfahrung des Ich ist jedoch nicht nur das
theoretische Selbstbewußtsein, sondern auch das Bewußtsein der eigenen
Werthaftigkeit gegeben. Das Ich ist werthaft als Tätigkeit und
Lebensbejahung, als ein Gut, das es zu verteidigen und zu fördern gut gegen
Verneinung, Gefahren und Tod. Das Ich als Wertbewußtsein drängt zum
Handeln. Doch auch hier läßt sich die Unterscheidung zwischen dem
Universalen und dem IndividueUen beobachten: als Empfindung für
den Wert des universalen Lebens, das es fördert und verteidigt in jedem
Wesen, das seiner Hilfe bedarf, wird das Ich in sitthchem Verhalten
wirksam; hingegen als Sinn für die Unerläßlichkeit, den Wert und das
Recht der eigenen Individuabtät entfaltet es sich in ökonomischem
Handeln ; daraus ergibt sich das Drama des Bösen, d. h. der Zusammenstoß

der beiden Pflichten. Auf diese Weise bestimmt und ghedert sich
das Ich organisch in seinen Momenten oder Kategorien: es ist Denken
als Definition des Universalen; es ist Kunst als Intuition der Individualität,

es ist ökonomisches Tun als Schutz der eigenen Individualexistenz,
und es ist ethisches Handeln als Einsatz für das universale Leben. Und
in aU diesen Aspekten ist das Ich freies Schaffen, das sich in bleibenden
Werken äußert und die Geschichte hervorbringt.

Das Universale und stets Gleiche ist die ratio, die «Natur» des Jus-
naturalismus. Das IndividueUe ist das Mannigfaltige, das OrigineUe, das

ewig Neue, mit dem der Historismus sein Glück gemacht hat. Der Fehler
der Naturrechtslehre bestand darin, auch dem IndividueUen aUgemeine
Schemata und Canones auferlegen zu woUen. Der Irrtum des Historismus
hingegen lag darin, die beiden Momente zu trennen, um sie dann als
abstrakt oder unwirklich abzutun. So hat Hegel im Universalen ledigbch
den abstrakten üluministischen Menschheitsbegriff und im IndividueUen
nur die abstrakte, subjektive Willkür gesehen. So hat er zwischen die
beiden abstrakten Termini, als einzige konkrete Reahtät, den Staat
gesetzt, dem er die Funktion des mittleren Ghedes in einem SyUogismus
zuwies, auf den er in Wirklichkeit aber aUe Konsistenz und aUe sittbche
Werthaftigkeit konzentrierte. Der Historizismus des 19. Jahrhunderts
nahm einen solchen objektiven Wert für eine ganze Reihe vonvermittelnden

Bindeghedern in Anspruch, für metaphysische Projektionen, die nun
die Götzen des modernen Aberglaubens geworden sind: Staat, Nation,
GeseUschaft, Klasse, Partei. Er gab ihnen die souveräne Verfügungsgewalt

nicht nur über die materieUe und wirtschaftbche, sondern auch
über die sittbche Existenz des einzelnen und zwang diesen dazu, den

1038



Pakt mit Gott zu verletzen, von dem der Hugenotte Hotman gesprochen
hatte.

Es geht heute darum, den Inhalt dieser historischen Begriffe einer
Überprüfung zu unterziehen, ihre Bedeutung im subjektiven Bewußtsein

neu festzusetzen. Es wird natürhch niemand leugnen, daß es jene
Beziehungen praktischer Natur gibt, jene administrativen und juristischen

Verhältnisse, die sich zum Staatswesen ghedern, wie auch niemand
bestreiten wird, daß es im Bewußtsein gewisse Sympathien gibt, wie
Hume sagte, jene Gemeinsamkeit der Empfindungen, des sprachlichen
Ausdrucks, der Überheferungen, die mit dem Namen Nation umrissen
wird. Niemand wird diese vom konkreten Menschenleben gewobenen
Bande durchschneiden wollen, aber man wird ihre Grenzen festlegen und
sie den großen Menschheitszielen unterordnen müssen, den Zielen einer
Menschheit von freien Individuen, die universale Werte schaffen.

Eine solche Überprüfung ist für aUe Aspekte unserer Kultur von-
nöten, denn die Polemik gegen das Weltbürgertum hat das historistische
19. Jahrhundert dazu geführt, die Geschichte, die Kunst und die Literatur,

die Sprache, das Recht und die Kultur selbst unter dem Bhckwinkel
der nationalen Individuabtät zu betrachten. Aber noch wichtiger sind
die Konsequenzen im pobtischen, sozialen und juristischen Bereich, wo
<lie Souveränität aufgehoben werden muß, die einstmals diesen
metaphysischen Gebüden verhehen wurde. Es geht darum — um einmal ein
Modewort zu gebrauchen —, die große «Verfremdung» des modernen
Menschen zu überwinden. Gewiß ist das kein leichtes Unterfangen, aber

wenn ich die Dinge recht sehe, so entspricht ein solches Befreiungswerk
doch dem innersten Sehnen und Hoffen der Menschen, die guten Wülens
sind.

(Aus dem Italienischen übertragen von Werner Rautenberg.)

Nach einem am 5. Kongreß für Philosophie in Marburg im Oktober 1957 gehaltenen
Vortrag.

1039


	Zur Auseinandersetzung zwischen Naturrecht und Historismus

