
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 37 (1957-1958)

Heft: 9

Buchbesprechung: Bücher-Rundschau

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BUCHER-RUNDSCHAU
Redaktion : Dr. F. Rieter

Die indische Mihtärrevolte vor 100 Jahren

Mit gedämpftem Trommelklang sind
die Zentenarfeiern in Indien vor sich
gegangen. Denn wenn auch manche Nationalisten

behaupten, daß die «Mutiny» ein
erster Versuch war, das koloniale Joch
abzuschütteln, so sind sich Indiens Historiker
darüber durchaus nicht einig. Eine von der
Regierung 1952 ernannte Kommission,
die ein Buch für 1957 vorbereiten soUte,
konnte sich nicht über das Problem
verständigen. Daraufhin wurde Dr. S. N. Sen,
ein früherer Vizekanzler der Universität
Delhi, mit der Abfassung eines Werkes
beauftragt, zu dem Kultusminister Maulana

Azad ein Vorwort geschrieben hat.
Darin sagt er von den Führern der Revolte,

daß sie sich erst dann an dieser
beteiligten, als sie ihre persönlichen Interessen
gefährdet sahen...

Nun ist die Reihe von Werken, die sich
seit Jahrzehnten mit diesem Thema
befassen, um ein weiteres von einem
englischen Autor vermehrt worden, The
Indian Mutiny von Generalmajor Richard
Hilton1). Aus der Einleitung ist ersichtlich,

daß er in Indien geboren ist, wo er,
wie er sagt, die glücklichsten Jahre seines
Lebens als Kommandeur indischer Truppen

verbracht hat. Daraus schließt er,
daß er einigermaßen unbefangen an seine
schriftstellerische Aufgabe herangegangen
ist.

Wenn man jedoch im Anhang die Liste
der Bücher sieht, die er zu Rate gezogen
hat, so kann man sich des Eindrucks nicht
erwehren, daß es sich hier um eine gewisse
Einseitigkeit handeln dürfte. Es fehlen
Werke, die beinahe schon als klassisch zu
bezeichnen sind und die der Verfasser
unbedingt hätte konsultieren soUen, um
eine unparteibche Schilderung zu geben.
Offenbar hielt er es nicht für richtig, von
Indern geschriebene Bücher einzusehen,
aber es standen ihm z. B. das sehr
eingehende und kritische, 1897 in London
veröffentbchte «The Sepoy Revolt» von

GeneraUeutnant McLeod Innes und
Edward Thompsons «The other Side of the
Medal» zur Verfügung, oder hätten es tun
sollen, ganz zu schweigen von der
Oxford und von der Cambridge History of
India2). Innes spricht bei der Untersuchung

der Ursachen, die zu der Revolte
geführt haben, von «den alten Käuzen,
den Kaufleuten der Ostindischen
Kompanie, deren Hauptziel es war, Geld zu
machen und deren Eignung, zu regieren,

an dem Fehlen jedes materiellen
Fortschritts in dem ungeheuer großen
Gebiet gemessen werden kann...» Von
dem Generalgouverneur, Lord Dalhousie,
der vor der Mutiny (als Fünfunddreißiger!)

ein Regime von Annexionen
durchführte, sagte Innes, daß er viele
schwerwiegende Grundlagen einer guten Regierung

außer acht ließ. Die Mohammedaner
fürchteten, seiner Ansicht nach, daß das
Christentum die Oberherrschaft in Indien
erlangen könnte.

Der aktuelle Grund für den Ausbruch
der RebeUion war die Einführung des
Enfield-Gewehrs, dessen Patronen
abgebissen werden mußten. Die Hindus glaubten,

sie wären mit dem Fett des ihnen
heüigen Rindes eingerieben, und die
Muselmanen fürchteten, daß das Fett des
ihnen vom Koran verbotenen Schweins
zu diesem Zweck benutzt worden wäre.
Die anschließenden Kämpfe wurden von
beiden Seiten mit beispieUoser Grausamkeit

geführt, wobei Frauen und Kinder
nicht geschont wurden. Generalmajor
Hilton schildert Greueltaten der Aufrührer

in erschütternden Einzelheiten, aber
er setzt sich relativ leicht über «die andere
Seite der MedaiUe» hinweg. Er gibt da
keine Details, sondern sagt einfach und
schlicht : «... Es ist in derTat eine scheußliche

Sache, daß viele absolut unschuldige
Inder für die Unmenschlichkeiten, die von
einigen wenigen ihrer Landsleute begangen

worden sind, gebtten haben mögen,

1) Major-General Richard Hilton: The
Indian Mutiny, A Century History, Holbs
& Carter, London 1957.

2) Vgl. ferner: McLeod Innes: Lucknow
and Oude in the mutiny, A. D. Innes &
Co., London 1895.

827



und daß viele aufgehängt wurden, weü sie
kein anderes Verbrechen begangen hatten,
als eine dunkle Haut zu haben...» Er
hat jedoch für seine Landsleute gleich eine
Entschuldigung zur Hand, wenn er
fortfährt: «Aber es (d. h. offenbar das wahllose

Aufhängen) ist durchaus verständlich
und sogar verzeihbch, wenn wir nicht

gerade erwarten, daß diese einfachen,
britischen Soldaten den Charakter von
Engeln haben.»

Man muß HUton zustimmen, wenn er
feststeUt, daß der Aufstand eher reaktionäre

Motive hatte. Wie es in der Oxford-
Geschichte Indiens heißt, war der Zu-
sammenpraU europäischer Erfindungen,
wie Dampfschiff, Eisenbahn und Telegraf,
mit indischem Konservatismus zu
plötzlich gekommen. Hindus und
Mohammedaner sahen darin eine Gefahr für
ihre Glaubensbekenntnisse. Immerhin,
man kann dem Verfasser schwer folgen,
wenn er (eigentlich überflüssigerweise) auf
die heutigen Verhältnisse in Indien zu
sprechen kommt. Sehr kühn behauptet er,
daß es zur Zeit der Mutiny in Indien 90 %
politisch unverdorbene(i) Menschen
gegeben und sich sogar bis zum heutigen
Tag darin nicht viel geändert habe. Er
spinnt diese These von heute weiter aus,
daß nämlich, wenn Agitatoren vom
indischen Volk sprächen, so meinten sie eben
jene zehnprozentige Minorität, zu der die
«Babu-Klasse» der gebildeten,
halbabendländischen (semi-westernized) und
gewöhnlich agnostischen «Intelligentsia»
gehört. Das Wort «Babu» bedeutet in
diesem Zusammenhang nach dem Oxford-
Lexikon «einen indischen AngesteUten,
der Englisch beherrscht, oder (verächtlich)

einen halbanglisierten Hindu». Eine
solche DarsteUung bedeutet nicht nur eine
Verkennung der gegenwärtigen politischen

Situation Indiens, sondern hat auch
in dieser Form etwas Beleidigendes an
sich. Was hat sie überdies mit der Mutiny

von 1857 zu tun? Hilton klagt ferner die
britische Regierung an, daß sie (1947) die
unter der Königin Viktoria geschlossenen
Verträge mit den Fürsten nicht eingehalten

habe. Ob der Enkel dieser Königin,
Lord Louis Mountbatten, der als letzter
Vizekönig die Verhandlungen mit den
Fürsten geführt hat, der gleichen Ansicht
ist, muß bezweifelt werden. Der Autor
gelangt zu dem Ergebnis, die Zeit werde
zeigen, «ob die pobtisch hüf losen Massen,
auf lange Sicht gesehen, bei der Ersetzung
des britischen Regimes durch ein solches
der Babu-InteUektueUen profitieren
werden». Dieser verletzende Angriff auf
Indiens heutige Führer ist vöUig ungerechtfertigt,

auch wenn man nicht mit allem,
was sie tun, einverstanden zu sein braucht.
Der Autor endigt sein Buch mit den Worten:

«Dieses Jahr, 1957, ein Jahrhundert
nach der großen Revolte und zwei
Jahrhunderte nach Plassey (Sieg CUves über
den Nawab Siraj-ud-daulah) wird
wahrscheinlich eine Fhit von Büchern darüber
bringen, wie Britannien Indien behandelt
hat. Einige davon werden zweifeUos einen
antibritischen Beigeschmack haben. Wir
brauchen uns über solche Attacken nicht
aufzuregen. .» Nun die Flut ist nicht
hereingebrochen und, wie wir gesehen
haben, sind sich die indischen Gelehrten
noch nicht darüber einig, ob es sich bei
der Mutiny um einen ersten Befreiungsversuch

des indischen Volkes gehandelt
hat oder nicht.

Der Kuriosität wegen sei erwähnt, daß
ein deutscher Autor, Hermann Goedsche,
unter dem Pseudonym «Lord John Red-
cliffe» ein dreibändiges Werk über die
Revolte unter dem Titel «Nana Sahib»
bereits 1858/59 bei dem Verlag Nöhring
in Berbn veröffentlichte. Es ist erstaun-
bch, daß der Verfasser imstande war, in
der kurzen Zeit sein Material zu sammeln.

Ernst Schäffer

Djilas' Neue Klasse

Der Verfasser dieses Buches ist den langen

und beschwerbchen Weg eines
kommunistischen Verschwörers gegangen,
ohne sein unabhängiges Denken
aufzugeben1). Er hat zudem die Tapferkeit be-

x) Müovan Djilas: The New Class, An
analysis of the communist system, Frederick

A. Praeger, Pubbsher, New York
1957.

wahrt, für eine neugewonnene Überzeugung

notfaUs jedes Opfer zu bringen.
Seit seiner frühesten Jugend hat Djilas

seine intellektueUen Fähigkeiten und seine

ganze Tätigkeit in den Dienst des
Kommunismus gesteUt. Er gehörte der kleinen
Gruppe an, welche die KPJ ins Leben
gerufen und sie durch aUe Phasen der
Entwicklung bis zur Machtergreifung, in der
IUegabtät, im Partisanenkrieg und später

828



in der Zeit des sogenannten «Aufbaus des
Sozialismus» geführt hat. Was die
Kommunisten, die «neue Klasse», nach der
Machtergreifung einem Führer zu bieten
vermochten, ward ihm zuteil. Bald wuchs
seine Bedeutung über die Grenzen
Jugoslawiens hinaus. Er war Mitbegründer des
Kominforms, in dessen Schoß er namens
der siegreichen Parteien die KP Frankreichs

und Itahens einer scharfen Kritik
unterwarf. An der konstituierenden
Sitzung des Kominforms in Warschau mußten

sich Duclos und Togliatti von Djilas
über Taktik und Strategie belehren lassen.
Damals geschah dies auf Weisung
Moskaus, war doch Djilas der Liebling Stalins
und der Kronprinz der KPJ. Er galt
neben Schdanow als der bedeutendste sta-
Unistische Propagandist der kommunistischen

Welt.
Kaum zehn Jahre später treffen wir

Djilas als Ankläger und Analytiker im
anderen Lager, diesmals als der berufenste
Zeuge gegen den Kommunismus. Er hatte
eine gründliche und endgültige Enttäuschung

erlitten, die wahrscheinlich noch
schmerzlicher für ihn war, als dies in
seinen Artikeln und seinem Buche zum
Ausdruck kommt.

Djilas galt als das Gehirn des
jugoslawischen Zentralkomitees, unter dessen
KontroUe sich das ganze Kulturleben des
Landes entwickelte — wenn diese
Entwicklung auch eher einem Vegetieren
gleichkam. In seinen Händen lag die
pobtische und propagandistische Steuerung
aller innen- und außenpolitischen Aktionen.

Er schuf die Gesetze, ihm unterstand
die Parteitätigkeit, er bereitete die
pobtischen Prozesse und Urteile vor. Seine
Befugnisse waren weittragend und seine
Verantwortung entsprechend beträchtlich.

Heute ist er auf dem besten Wege,
sich durch sein Buch und die Tapferkeit,
mit der er die Verfolgungen seitens des
Regimes erträgt, als Mensch und Politiker
zu rehabüitieren. Im Gegensatz zu seinen
früheren Artikeln, Essays und Büchern,
in denen er mit Zitaten und Definitionen
um sich warf, einem jeden und allen
Lektionen erteilte und über politische Ereignisse,

philosophische und wirtschaftliche
Systeme zu Gericht saß, ist das Buch Die
neue Klasse mit überlegener Ruhe und
leidenschaftslos geschrieben. Es überzeugt
durch eine erstaunlich durchdringende
Kritik und einen Optimismus, der an den
Sieg des Humanismus über die Tyrannei
glaubt.

Man darf annehmen, daß es sich nicht

um die letzte Phase von Djilas' Abrechnung

mit der Theorie und Praxis des
Kommunismus handelt. Vorläufig sind
seiner Kritik noch Grenzen gesetzt, auch
Grenzen des Wissens. Seine Kenntnisse
über den Westen und dessen materieUe
und geistige Errungenschaften sind
mangelhaft. Was er über die Emanzipation
der sozialistischen Parteien und der
westbchen Arbeiterbewegung weiß, ist Stückwerk

geblieben. Anderseits ist Djilas als
Kind der kommunistischen Partei noch
immer ihrer Theorie verhaftet. Auch wenn
er sie heute verwirft, bleiben vorläufig,
wenn auch vieUeicht unbewußt, gewisse
IUusionen bestehen und es wird einiger
Zeit bedürfen, um sich ihrer endgültig zu
entledigen.

Ein besonderes Verdienst seines Buches
darf darin gesehen werden, daß er die
Entthronung Lenins, als des Hauptvul-
garisators der Wissenschaft, und von
Marx, als des Schöpfers der kommunistischen

Theorie und Praxis der neuen Klasse,

voUzieht. Gegenüber Marx bleiben
immerhin gewisse Hemmungen bestehen,
obwohl der Verfasser zugeben muß, daß der
Ursprung der kommunistischen Despotie
in den Ideen von Marx und Engels liegen
könnte — eine bemerkenswerte Feststellung,

weil der Kommunismus marxistischer

und engelscher Prägung die
Vulgarisierung der Wissenschaft und besonders
der Hegeischen Philosophie mit sich
brachte. Diese Philosophie war der
Ausgangspunkt für die nachfolgende
ökonomische, politisch-soziale und politische
Entwicklung bis zur Revolution; in ihr
sind schon alle Elemente des kommunistischen

Systems eingeschlossen. Djilas
spricht zwar immer über den gegenwärtigen

Kommunismus. Die Geschichte aber
lehrt uns und Djilas' Auseinandersetzung
mit dem System bestätigt es, daß es keinen

Unterschied gibt zwischen früherem
und gegenwärtigem Kommunismus; die
ständige Betonung der «zeitgenössischen»
Ausdrucksform scheint uns gänzlich
überflüssig. Wo immer der Kommunismus in
Erscheinung trat, erwies er sich als
destruktiv, unmoralisch, unmenschlich und
verbrecherisch und enthielt aUe Elemente
und Kennzeichen der «neuen Klasse»,
welche uns Djilas so unmißverständlich
vor Augen führt. Die Geschichte kennt
keine Heldenzeit des Kommunismus, weil
dieser weder als Idee noch in der Praxis
eine solche hervorzubringen imstande
war. Djüas konnte sich noch nicht zu dieser

Erkenntnis durchringen, weil er in Er-

829



innerung an die Zeiten des Partisanenkrieges
der Gefahr einer Romantisierung der

Geschichte unterliegt. Das hindert nicht,
daß die Zeit des kommunistischen Kampfes

echte Helden hervorzubringen
vermochte, und zwar auf beiden Seiten der
Fronten. Ein solcher Held dürfte auch
Djilas gewesen sein.

Es ist ein Teil des Romantisierungspro-
zesses, wenn Djilas behauptet, die
kommunistische Revolution sei in Rußland,
China und Jugoslawien (wie künftig in
Indien und anderen unterentwickelten
Ländern) unvermeidlich und die
Kommunisten seien die einzigen gewesen,
welche die Industriabsierung durchführen
konnten. Der Verfasser schreibt dazu :

«In diesen Ländern wurde die Revolution

unvermeidbch. Sie war ein
Lebensbedürfnis für die Nation und nur
eine Klasse konnte sie ihr bringen: das
Proletariat oder die revolutionäre Partei,

die dieses verkörpert.»

Man weiß, daß es weder in Rußland,
noch in China, noch in Jugoslawien das
Proletariat war, das die Kommunisten an
die Macht brachte. Ebensowenig verkörpert

die kommunistische Partei das
Proletariat. Es sind Überreste der Leninschen
Theorie über die «Avantgarde des
Proletariats», die den Verfasser dazu verleiten,
die geschichtUche Entwicklung zu
verzeichnen.

Trotz der erwähnten Mängel und
Schwächen gibt es kein anderes Werk, das
dem Kommunismus gefährbcher zu Leibe
gerückt wäre. Obwohl Rußland als
«Paradies der Werktätigen» in den Augen der
westeuropäischen Arbeiterschaft längst
entzaubert ist und der Kommunismus
seine Anziehungskraft verloren hat,
begegnet man im Westen oft genug einem
gewissen Minderwertigkeitskomplex,
einem Angstgefühl angesichts der
kommunistischen Ideologie und der Staatengebilde,

in denen diese verwickbcht wurde.
Gerade die ungenügende Kenntnis des
Kommunismus trug dazu bei, die Fama
der ihm innewohnenden ideologischen
Kraft und Dynamik verbreiten zu helfen.

Djilas' Buch befreit uns endgültig von
dieser Verzauberung, indem es den
Kommunismus in seinem ganzen Elend und
seiner vöUigen Erbärmlichkeit und die
«neue Klasse» auf dem Weg zur IUusion
und schbeßbch zur Katastrophe aufzeigt.
«Der zeitgenössische Kommunismus ist
eine Art von Totalitarismus, der die
KontroUe über die Menschen auf Grund von

drei Faktoren ausübt: Der erste ist die
Macht, der zweite der Besitz und der
dritte die Ideologie.»

Keinem totabtären System der Gegenwart,

auch dem Nationalsoziabsmus und
Faschismus nicht, «mit Ausnahme des
kommunistischen, ist es in diesem
Ausmaße gelungen, diese drei Faktoren der
Herrschaftsausübung über die Menschen
für sich zu mobibsieren... ». Diese Macht
«ist besonderer Art», sie «umschließt die
KontroUe über die Gedanken, über die
Verwaltung und über den Besitz, eine
Macht, die sich selbst zum Zwecke wurde».
«Der Kommunismus erstrebt vor aUem
die physische oder die staatliche Macht.»
«Die Macht ist das Alpha und Omega des
kommunistischen Systems, sogar dort,
wo der Kommunismus dies zu vermeiden
suchte.»

Welcher Art ist diese Macht
«Der zeitgenössische Kommunismus ist

im wesentlichen dem totalen Staatskapitalismus

gleichzusetzen...» Im
kommunistischen System identifizieren sich
Macht und Regierung durch den
Gebrauch, den Genuß und die Verfügung
über fast den gesamten Besitz des Volkes

Für die Kommunisten, deren
Wünsche darauf gerichtet sind, als Parasiten

auf Rechnung anderer zu leben, ist
die Macht zum Ideal geworden... Die
SommerviUen, die besten Wohnungen
wurden enteignet. Das Beste ist für die
höchsten Funktionäre reserviert; was
übrig bleibt, wird nach Grad und
bürokratischer SteUung verteüt.

«Der Parteisekretär und der Chef der
Geheimpolizei verkörpern nicht nur die
höchste Macht auf dem Platze, ihnen
gehören auch die besten Häuser, Autos und
ähnbche Privilegien.» Auch die gewöhnlichen

Parteimitglieder wissen, «daß
Macht die Vorteile dieser Welt im Gefolge
hat. Das hat zur Folge, daß krankhafte
Ambitionen, Unaufrichtigkeit,
Niederträchtigkeit und Eifersucht unvermeidbch

weiter blühen». Karrierismus und
Bürokratie «sind die unheübaren Krankheiten

des Kommunismus».
Unter der Machtfuchtel der «neuen

Klasse» «reduziert sich die pobtische
Führung auf Diskussionen innerhalb
exklusiver Gruppen, in denen das CUquen-
tum herrscht und der Nepotismus
Urständ feiert». Das kommunistische
System und die neue Klasse haben der
Arbeiterschaft keine Vorteüe gebracht. Im
Gegenteil. «Das von der neuen Klasse im
Namen der Arbeiterklasse über die ganze

830



GeseUschaft errichtete Monopol ist vor
allem das Monopol über die Arbeiterklasse.»

Auch die von Tito gepriesenen
Arbeiterräte «sind nichts anderes als
Mitbestandteile der Parteiarbeit». — «Im
kommunistischen System wird nichts
unternommen, um dem arbeitenden
Menschen zu heUen.»

Die Kommunisten haben den Bauern
den Krieg erklärt, weü sie keine anderen
Besitzer neben sich dulden können. Die
KoUektivierung war ein Krieg, der
schrecküche Verwüstungen mit sich
brachte...

Dem kommunistischen System und der
neuen Klasse gilt die kommunistische
Arbeit und gelten die InteUektueUen als
besonders gefährlich. «Es (das kommunistische

System) würgt und unterdrückt
jegliche inteUektueUe Tätigkeit...» In der
Wissenschaft müssen sich die Atome für
den Physiker nach der marxistischen
Theorie richten, die Pflanzen für den
Biologen nach der stalinistischen Theorie der
Harmonie der sozialistischen GeseUschaft,
usw. In der Kunst «unterscheidet sich
der kommunistisch-sozialistische ReaUs-
mus nicht einmal in der Terminologie vom
Nationalsozialismus Hitlers». «Kommunismus

ist Tyrannei über den Geist, die
voUkommenste und brutalste Form der
Tyrannei — mit der jede andere Tyrannei
beginnt und endet.»

Für den Kommunisten gibt es weder
Ethik noch Moral. Seine Moral besteht
im Grunde genommen in der Ablehnung
jeglicher menschlicher und ethischer
Gesetze.

«Nachdem die ,neue Klasse' die
Industrialisierung verwirkbcht hat, kann sie
nur mehr ihre brutale Macht festigen und
das Volk ausrauben. Sie hat aufgehört,
Neues zu schaffen. Ihr geistiges Erbe wird
von der geistigen Finsternis verschlungen.»

Wo Djüas über Gesetzgebung und
Gerichtsbarkeit schreibt, prophezeit er den
Gang seiner eigenen Prozesse, indem er
sagt : «Die Gesetze werden nur vom Stand¬

punkt der ,neuen Klasse' geschrieben...»
«Der Großteil der politischen Prozesse
fußt auf der Anklage wegen sogenannter
feindlicher Propaganda', obwohl diese
Formel absichtlich Undefiniert bleibt...
Statt dessen überläßt man es den Richtern
und der Polizei, aUein darüber zu befinden.»

Es gibt im ganzen Buch kaum einen
Satz, den zu zitieren es sich nicht lohnte,
kaum einen Gedanken, der nicht
hervorgehoben zu werden verdiente. Der gescheiten

und zutreffenden Analysen sind so
viele, daß die schwachen SteUen kaum
mehr ins Gewicht faUen.

Der aufmerksame Leser der «neuen
Klasse» erhält eine klare VorsteUung der
Verbrechen und Grausamkeiten, die der
Kommunismus mit sich bringt. Der Maßstab,

den ihm Djilas an die Hand gibt,
um den Kommunismus zu messen, wird
ihn verstehen lernen, was eigentlich in der
kommunistischen Welt vor sich geht. Er
wird schbeßbch die Antwort auf die Frage
finden, weshalb die ersten Erdsatelbten
auf sowjetischem Boden abgeschossen
wurden : in einem geknechteten Lande, in
dem man 30 Kilometer außerhalb des
Stadtzentrums in knietiefem Schlamm
versinkt, in dem 70% der Bevölkerung
Schuhe aus Tuch mit Holzsohlen trägt,
in dem die Kinder keine Bananen essen
und die Frauen keine Nylonstrümpfe
tragen, in dem MiUionen von Menschen
Sklavenarbeit verrichten.

Djüas' Argumente werden durch die
Reaktion der jugoslawischen Kommunisten

bestätigt, die nicht davor
zurückscheuten, ein Ausnahme-Gesetz zu schaffen,

um den Autor des Buches zu schwerem

Kerker verurteilen zu können. Daß
Djilas bereit ist, mit dem Preis seines
Lebens für sein Bekenntnis einzustehen, gibt
seinem Werk ein sokratisches Gewicht.

Die Welt hat eine neue tödliche Waffe
gegen den Kommunismus in die Hand
bekommen. Möge sie sich ihrer zu bedienen

wissen.
Adii Zulfikarpasic

Strategie und Taktik des Weltkommunismus

Als Adolf Hitler in seinem Buch «Mein
Kampf» aUer Welt seine Machtpläne
bekanntgab, wollte niemand glauben, daß er
diese je zur tatsächlichen Durchführung
bringen werde. Das Erwachen aus dieser
Verblendung kam reichüch spät, damit
auch die Erkenntnis, daß bei frühzeitigem

Widerstand unendbch viel Unheil leicht
hätte vermieden werden können. Analog
verhält es sich heute mit dem
Weltkommunismus. Seine Lehren und Ziele, seine
Methoden zur Erreichung dieser Ziele sind
nicht Geheimwissenschaft, sondern sind
von den kommunistischen Propheten seit

831



über hundert Jahren schwarz auf weiß
dargelegt worden; aber noch heute wül
man in der westUchen Welt, bis hinauf zu
den höchsten verantworthchen
Staatsmännern, diese Dinge nicht wahr haben
und noch weniger die Folgerungen daraus
ziehen, bevor es zu spät ist. Immerhin
braucht es im Vergleich zum Studium der
nationalsoziaUstischen Ideologie mehr
Mühe, sich durch die uferlose kommunistische

Literatur hindurchzuarbeiten, um
sich Klarheit zu verschaffen. Diese Mühe
hat sich Dr. Stefan T. Possony, Professor
für Internationale Pobtik an der Universität

Georgetown, Washington D. C,
genommen. Sein vor einigen Jahren in Amerika

erschienenes Buch A Century of
Conflict, ist in erweitertem Umfang in
deutscher Übersetzung erschienen unter dem
Titel Jahrhundert des Aufruhrs, Die
kommunistische Technik der Weltrevolution1).
Es wird durch ein reichhaltiges QueUen-
verzeichnis untermauert. Einige bedauer-
Uche Übersetzungs- und Stilfehler sowie
zahlreiche Druckfehler vermögen den
hohen Wert des Inhalts nicht zu mindern.
Der Verfasser hat sich in die ganze
einschlägige Literatur von Marx und Engels
bis heute, auch in die russischen QueUen,
gründlich eingearbeitet und sich daraus,
in Verbindung mit den Weltereignissen
der letzten hundert Jahre, einen klaren
Einbbck in den Weltkommunismus mit
seinen Zielen und Methoden verschafft.
Diese seine reichen Kenntnisse teilt er dem
Leser mit. Ob seine Veröffentbchung den
Zugang zu den Persönbchkeiten findet,
die in der westlichen Welt die Geschicke
ihrer Länder und der zwischenstaatbchen
Bindungen lenken, und dort auch gebührend

beachtet wird, davon kann
weltgeschichtlich Entscheidendes abhängen.
Aber auch sonst sollten weiteste Kreise
sich an Hand dieses hervorragenden
Buches über die Dinge orientieren, die
heutzutage die Lebensfragen des Abendlandes
betreffen.

An Hand der Ereignisse und Pubbka-
tionen seit 1847 wird die ganze Pobtik,
Methodik und Strategie des Weltkommunismus

in klarer und überzeugender Weise
dargelegt. Namentlich wird hier eine Seite
des Kommunismus untersucht, die in
bisherigen Veröffentlichungen vernachlässigt
wordenwarund doch so entscheidend wichtig

ist : die Technik der kommunistischen
Weltrevolution, die sowjetische Strategie
und Taktik in dem auch durch sogenann-

J) Isar Verlag, München 1956.

te Friedensperioden ununterbrochenen
Kampf um die Macht in der ganzen Welt.
Der Verfasser verfolgt dabei die Entwicklung

der kommunistischen Lehre von der
Ausnutzung aUer Konflikte und zeigt die
auf dem operativen Wissen und Können
mehrerer Generationen erfahrener
Revolutionäre und Soldaten beruhende
Machtergreifung und Expansion des Kommunismus

in die freie Welt hinein. Das
Besondere an dieser Technik ist, daß nicht
durch die Verfolgung des eigenen
Programms die Unterstützung der Massen
gesucht wird, sondern durch Eintreten
für nichtkommunistische Ideen. Wie die
Piraten segelt man unter falscher Flagge.
«Die bolschewistische Propaganda
bemüht sich, die Völker glauben zu machen,
daß sich der Kommunismus für die
Beseitigung schlechter Zustände einsetzt. Was
eine Nation auch immer plagen und
beunruhigen mag, die Kommunisten
versprechen, die Schwierigkeiten zu beheben.
Wenn aber ein Land dabei ist, von sich
aus eine Lösung für seine Probleme zu
finden, sind die Kommunisten eifrig am
Werk, das Vertrauen in die bestehenden
Einrichtungen zu untergraben.» Winston
Churchül schrieb im Jahre 1938: «Der
Kommunismus ist nicht nur ein
Glaubensbekenntnis, er ist ein Feldzugsplan.
Ein Kommunist ist nicht nur der Träger
bestimmter Ansichten, er ist auch ver-
pflichtetermaßen der Kenner wohldurchdachter

Mittel und deren gewaltsamer
Anwendung.» Und Lenin erklärte am
Fünften Allrussischen Kongreß der
Sowjets im Jahre 1918: «Der Soziahsmus
hat ebenso aufgehört ein Dogma zu sein,
wie er aufgehört hat ein Programm zu
sein.» Die Macht des Kommunismus begt
in seiner Technik; aber diese beruht in
erster Linie darin, daß sie sich an keine
Methode gebunden fühlt, sondern das
nach Ort und Zeit und Umständen
günstigste Verfahren wählt, um an die Macht
zu gelangen.

Nach Untersuchung der Vorläufer
wird die russische Revolution von 1917/21
(«die erste Runde der Weltrevolution»)
mit ihren Hauptakteuren Lenin, Trotzki,
Helphand-Parvus usw. eingehend geschildert

und dabei auch an Hand authentischer

Unterlagen die bis jetzt unklar
gebliebene RoUe aufgedeckt, welche die da-
mabge deutsche Regierung und Heeresleitung

in der Förderung der bolschewistischen

Revolution gespielt hat. Von besonderem

Interesse ist auch zu erfahren, wie
stark Lenin von Clausewitz beeinflußt

832



war. Das Buch «Vom Kriege» gehörte in
den entscheidenden Jahren zu seiner
täghchen, ihn intensiv beschäftigenden
Lektüre. Die darin enthaltenen Grundsätze

wurden auf den pobtischen Machtkampf

übertragen und zur Strategie des
Weltkommunismus entwickelt. Seit
damals und heute noch beherrscht das
müitärische Denken die kommunistischen
Ziele und Methoden. Der Trotzki ablösende

Kriegskommissar und engste Mitarbeiter
Stalins, Frunze, propagierte die

Ansicht, daß der Sieg dem gehöre, der die
moralische Kraft zum Angriff aufbringe,
und daß zwischen der proletarischen
Regierung und der übrigen Welt keine
andere Beziehung bestehen könne als die
eines langen, beharrhchen und verzweifelten

Krieges; die äußere Form dieses
Verhältnisses könne wechseln, ebenso die
Kampfführung: an SteUe des offenen
Krieges können andere, nichtmilitärische
Kampfformen treten, zum Beispiel
diplomatische Verträge; sogar eine friedliche
Koexistenz sei mögbch, aber niemals für
längere Zeit. Die Vernichtung des
kapitalistischen Staatsapparates erfordere
miUtärische Mittel von außen und Anwendung

wirksamer Gewalt von innen; je
größer die durch den Krieg bewirkte
Verwüstung, desto besser seien die Aussichten
der Revolution.

Stalin, der die Sowjetunion als die Basis
der Weltrevolution betrachtete, förderte
die Industriabsierung Rußlands nicht
etwa zur Verbesserung des Lebensstandards
seines Volkes, sondern zur Steigerung der
sowjetischen Kriegsmacht. Nach seiner
Machtübernahme fand 1928 der Sechste
Weltkongreß der kommunistischen
Internationale statt. Dort wurde festgesteUt,
daß Kriege ein TeU der Weltrevolution
sind und daß in der Welt nicht eher Friede
herrschen wird, als nicht die Kommunisten

eine Weltdiktatur errichtet haben.
Als Vorbereitung müssen die Streitkräfte
und die zivilen Verteidigungsorganisationen

des Gegners durch- und zersetzt werden.

Die Kommunisten soUen sich zu
diesem Zweck als Verfechter des Friedens
ausgeben und Defaitismus aUer Art schaffen.

ÜberaU sollen die Antagonismen
geschürt werden : NationaUsmus in den
Kolonien, Rassenhaß, Minderheitskonflikte
aller Schattierungen usw. In den Thesen
des Sechsten Weltkongresses heißt es:
«Das Proletariat der UdSSR und die
Arbeiterbewegung in den kapitabstischen
Ländern, angeführt durch die Kommunistische

Internationale... unterstützen

den Freiheitskampf aUer kolonialen und
der andern abhängigen Völker und werden

ihn in Zukunft immer wirksamer und
durch Taten unterstützen.» In dieser
«Zukunft» stehen wir heute.

Von besonderem Interesse ist die Ent-
hüUung der Beziehungen der Drahtzieher
des Weltkommunismus zum deutschen
Nationalsozialismus. Die Komintern betrieb
den Kampf zwischen den deutschen
Kommunisten und den Sozialdemokraten, um
Hitler an die Macht zu bringen, weil sie
einen großen Krieg im Westen wünschte,
aus welchem letzten Endes die kommunistische

Weltrevolution resultieren soUte.
Dabei mußte die deutsche kommunistische

Partei geopfert werden; Friedrich
Engels hatte doch selbst die Worte Heinrichs

IV. «Paris vaut bien une messe»
wiederholt. Durch den Abschluß eines
Nichtangriffspaktes veranlaßte Stabn
Hitler, den Krieg gegen Polen und damit
auch mit Frankreich und Großbritannien
auszulösen. In Asien ermutigte er Tschiang

Kai-schek zum Krieg gegen Japan,
die chinesischen Kommunisten zum Krieg
gegen Japan und Tschiang Kai-schek;
mittels eines zweiten Nichtangriffspaktes
verbalf er Japan zum Angriff gegen die
Westmächte. Hitlers Angriff gegen Rußland

bedeutete für die Lenker des
Weltkommunismus eine Überraschung; aber
schlußendlich hatte Stabn mit seiner
komplizierten KriegspoUtik doch den
gewünschten Erfolg; die besten Kastanien
hatten ihm seine «Verbündeten» aus dem
Feuer geholt. Die russische Diplomatie
verhinderte mit Erfolg ein rasches
Vortragen der aUüerten Offensive durch
Itaben und jede Fronterweiterung im
östbchen Mittelmeerraum ; sie fand dabei das
wülige Ohr der Amerikaner. Im Mai 1945
widersetzte sie sich der Befreiung Prags
durch die Truppen General Pattons und
anschließend einem Vordringen der
westbchen AUüerten nach Berhn. Diese sahen
erst zu spät ein, daß Stalin nach El Ala-
mein und Stalingrad zwei verschiedene
Kriege führte: den Krieg zur Besiegung
Hitlerdeutschlands und den sowjetischen
Revolutionskrieg maximaler Ausdehnung.

Nach Kriegsende gelang es der
geschickt getarnten kommunistischen
Propaganda, die überhastete und übertriebene

amerikanische Demobilmachung auf
dem Weg über die amerikanische öffentliche

Meinung zu erzwingen.
Der Rahmen dieser Buchbesprechung

gestattet nicht, auf die gründbchen und
überzeugenden Schilderungen des chine-

833



sischen Krieges, der RoUe Mao Tse-tungs
und des dortigen Versagens der amerikanischen

Pobtik näher einzutreten. Auch
dort spielte sich auf Seiten des Kommunismus

alles nach der bewährten Strategie
ab. Die Kanzleien des Westens waren
eines der entscheidenden Schlachtfelder,
auf denen China durch den Kommunismus

erobert wurde.
Die sowjetische Strategie der Gegenwart

zielt auf die Einkreisung des Westens
hin. Getreu dem Stabnschen Grundsatz,
daß die antisowjetische Front dort
nachgeben muß, wo die Kettenglieder am
schwächsten sind, werden anfälbge Länder,

oft mittels Tarnung durch Nationabsmus,

Antikoloniabsmus usw., für die
kommunistische Sache gewonnen und von
innen her durch Friedens- und
Abrüstungspropaganda, Defaitismus,
Minderheitenkonflikte, Atomspionage usw. in
ihrer Aktionskraft geschwächt. Durch
periphere Kriege und ähnliche Provokationen

sollen Unstimmigkeiten unter den
Westmächten geschaffen und die
Paktorganisationen gelähmt werden, und letzten

Endes soU sich der demoralisierte
Westen zu einer für die Sowjetunion günstigen

Zeit zu einer verzweifelten Offensive
verführen lassen.

Die sowjetische Strategie handelt nach
Schlieffens Cannae-Grundsätzen ; der
vernichtende Stoß wird gegen die schwachen
Flanken und den Rücken des Gegners
geführt. Täuschungsmanöver und Überraschung

werden in jeder Lage angewendet.
Aber während für den Westen jedem
strategischen oder taktischen Plan Einfachheit

und Klarheit zugrundeliegen müssen,
verlangt die kommunistische Lehre, daß
ein solcher Plan in seiner Ausführung
komphziert und widerspruchsvoU sei, um
den Gegner irrezuleiten.

Frieden ist nach kommunistischer
Auffassung der Endpunkt des Klassenkampfes.

Wirkbcher Friede kann also erst nach
der Errichtung des weltumspannenden
proletarischen Machtmonopols erreicht
werden. Der landläufige Ausdruck «Frieden»

bedeutet aber eine Konfliktssitua¬

tion, in welcher an SteUe gewaltsamer
Kampfmittel nichtmilitärische Waffen zur
Anwendung kommen. Dieser Zustand
dauert in stets wechselnder Form bis zur
Erreichung des Zieles : des vom Weltkommunismus

beherrschten Friedens. Possony
faßt diese Tatsachen in den treffbchen
Satz zusammen: «AUes ist Krieg, und
Frieden ist sein Prophet.»

«Jahrhundert des Aufruhrs» wül durch
die gründbche Darlegung der kommunistischen

Technik die freie Welt warnen
und durch Kenntnis der Umstände in die
Lage versetzen, auf der Hut zu sein, sich
wirksam zu verteidigen und vom Gegner
zu lernen. Die Schwächen des Weltkommunismus

müssen erkannt und ausgenützt

werden. Die Soldaten der Roten
Armee und namentlich der Satelliten-
armeen sind für die Methoden des
revolutionären Antimihtarismus sehr empfäng-
bch. Der kommunistische Staat ist
übermäßig zentralisiert, die Verantwortung
ist überkonzentriert, eine kleine Elite übt
eine exzessive Kontrolle und eine
despotische, persönliche Macht aus und kann
sich dabei nicht auf die Mehrheit der
Bevölkerung stützen; denn diese ist ihr
gegenüber von Grund auf unloyal. Die
Machthaber leben in ständiger Furcht
vor ihren KoUegen, vor der poUtischen
Polizei und vor dem Volk. Diese
Grundschwächen sollten von der freien Welt
viel mehr beachtet und ausgenützt werden.

Auf der Hut sein heißt nicht Angst
haben und schwach sein. Die Geschichte
lehrt, daß festes, unerschrockenes
Auftreten die einzige Sprache ist, die von den
Kommunisten verstanden wird. Es
braucht nur an Finnland erinnert zu
werden. Possonys Buch schließt mit den
Sätzen : «Mangel an Mut und Glauben ist
das größte Übel der modernen Politik.
Zivüisation und Freiheit können diesen
Kampf nicht in Furcht überstehen. Gott
schuf den Menschen nicht nach dem Vor-
büd eines sich krümmenden Wurms. Er
schuf ihn als Menschen.»

Paul Wacker

Die Gestalt und das Sein

Es ist sehr begrüßenswert, daß uns der
um die Erforschung der griechischen Re-
hgion hochverdiente Professor Walter F.
Otto in einem über vierhundert Seiten
umfassenden Band seine Gesammelten
Abhandlungen vorlegt1). Seit dem Erschei¬

nen von Friedrich Nietzsches Philologica

x) Die Gestalt und das Sein. Gesammelte

Abhandlungen über den Mythos
und seine Bedeutung für die Menschheit.
Eugen Diederichs Verlag, 1955.

834



am Ende des vorigen Jahrhunderts gibt
es leider nur eine kleine Anzahl von Bänden,

die sich mit einer ähnbch großen
Liebe und klarem Verständnis, tiefer
Ehrfurcht und feiner Bescheidenheit den
zentralen Problemen des Alterstums
widmen, wie das in den genialen .Entwürfen'
Nietzsches und in den Abhandlungen von
Otto der FaU ist. Wir täten Otto Unrecht,
wenn wir behaupten würden, daß er sich
aUein um die Deutung der griechischen
Rebgion bemüht. Das Besondere von
Ottos Gesammelten Abhandlungen begt
darin, daß sein Interesse vor aUem auch
demjenigen gilt, was sich mit der ,Hohen
Zeit' des HeUenentums — von Homer bis
zur Phüosophie des Sokrates und Piaton
— in späterer, christbcher Zeit am engsten
berührt. So muß es uns nicht Wunder
nehmen, wenn die Dichtung Hölderbns,
der der klassischen Antike verwandteste
Dichter, in verschiedenen Aufsätzen Ottos
im Vordergrund steht. Ja, der Leser mag
wohl auf Grund dieser beeindruckenden
Studien zu dem Schluß kommen, daß
Hölderhn überhaupt nur mit Hufe der
Kenntnis Pindarischer Dichtungen und
von der Antike her in legitimer Weise
erfaßt werden kann. Es ist Otto gelungen,
die Erforschung von Hölderbns Schriften,
deren Deutung mit vielen Schwierigkeiten
verbunden ist, um wesentliche Beiträge
zu vermehren, und man möchte hoffen,
daß letztere auch in den Besitz der
Germanisten übergehen mögen.

Es wäre ein waghalsiges Unternehmen,
dem Leser Ottos Gedankengänge in den
einzelnen Abhandlungen (es sind deren
vierzehn) nachzuerzählen. Ein Buch, das
so ganz außerhalb seiner Zeit steht, möchte

doch gerade weü es sich mit in so vieler
Hinsicht Letztgültigem beschäftigt, in
aUen Einzelheiten gelesen und mit der
Ruhe betrachtet werden, die man ernsten
Dingen zuwendet. Wir müssen uns mit
einigen kurzen Hinweisen auf Thesen
begnügen, die dem Autor in seinen Gesammelten

Abhandlungen und anderswo
besonders am Herz hegen2).

2) Von Ottos Werken seien noch etwa
die folgenden genannt: Dionysos (1933);
Theophania, Der Geist der altgriechischen
Religion (1956); Die Götter Griechenlands
(1929). Das letztgenannte Werk ist vor
kurzem in einer engUschen Übersetzung
von Professor Moses Hadas, Columbia
University, New York, erschienen. Die
Übersetzung trägt den Titel The Homeric
Gods. Bisher gab es in enghscher Sprache
keine zureichende DarsteUung der grie-

Was Otto unter dem ,Göttbchen', d. h.
unter der griechischen Rebgion überhaupt
versteht, läßt sich vieUeicht am eindrück-
bchsten durch ein Zitat belegen, das die
GegenübersteUung der Auffassung
griechischer Rebgion bei Goethe und Hölderhn

zum Inhalt hat. Mit Bezugnahme auf
den zweiten Teil des Faust und insbesondere

der klassischen Walpurgisnacht
spricht Otto von ,Naturgeistern' und
sagt dann: «Der Dichter (sc. Goethe)
denkt auch hier nach Art des Spätgriechischen,

ja des Ovidisch-Römischen, wobei
freüich sein Wissen von der Natur den
dämonischen Gestalten ihre tiefsten
Geheimnisse entlockt. Von den Naturgeistern

aber — einerlei wie die Griechen
selbst sie genannt haben — führt kein
Weg zu den Göttern. Diese gehören einer
besonderen Kategorie des Seins an. Das
wesenhaft Göttliche aber — nicht als
Schöpferkraft, Herrschaft, Gericht und
Erlösung, sondern als verehrungswürdigste

Kategorie des Seins — ist eine dem
griechischen Geist beschiedene Offenbarung;

und diese Idee — das zu verstehen
ist von der höchsten Wichtigkeit —
berührt den Kosmos des Goetheschen Geistes

nur an seiner äußersten Peripherie.
Für Hölderhn aber steht sie im Zentrum»
(p. 193).

Das Göttbche offenbart sich im alten
Griechenland in verschiedenen ,Seinsge-
stalten', eben den Gestalten der Götter
selbst. Man darf das Wesen der griechischen

Götter ebensowenig im Transzendenten

suchen, wie das bei anderen
Religionen der FaU sein mag, noch in der
Welt des Profanen, wie das von Seiten der
Gegner heidnischer Rebgion mit Vorliebe
geschieht. Sondern, «wie der griechische
Künstler die Gültigkeit und Ewigkeit
inmitten der sinnhchen Lebenswärme und
Unmittelbarkeit zur Erscheinung bringt,
so vermählt sich in den olympischen Göttern

das Irdische mit dem Überirdischen,
indem sie beides auf einmal sind, als
lebendige Gestalten der Wirkbchkeit»
(p.127).

Die ,Seinsgestalten' der meisten Götter
sind für uns zum ersten Male in den
Gesängen des größten Epikers des Abendlandes,

Homer, faßbar. Spätergeborene
Dichter und ganz besonders die griechi-

chischen Rebgion. Diese große Lücke wird
nun durch die ausgezeichnete und getreue
Übersetzung von Hadas geschlossen und
somit das Wesen der griechischen Rebgion
in Zukunft auch einem angelsächsischen
Leserkreis zugängUch.

835



sehen BUdhauer und Maler der klassischen
Zeit haben das Bild der griechischen
Gottheiten, das wir heute in unserem Sinn
tragen, nicht nur vertieft, sondern auch
das Großartig-Erhabene der Götter dem
antiken Menschen in reinster Fassung vor
Augen gesteUt. Es ist uns vergönnt, dieses
Schauspiel in einigen wenigen glückbehen
Funden, welche die Archäologen der Erde
entrissen haben, wieder mitzuerleben
(ApoU von Olympia, ApoU von Belvede-
re).

Man kann nicht genug betonen, daß
mit dem Auftreten der griechischen Götter

oder den ,Seinsgestalten', die jede eine
Welt für sich umfaßt, etwas grundsätzbeh
Neues in der Geschichte der Menschheit
begonnen hat. Der griechischen Rebgion
stehen einerseits in der Vorzeit die
orientabschen Kulte, andrerseits in der Spätzeit

das Christentum gegenüber. Die Er-
möghehung der Geburt freien Menschentums

— die Auffassung des Menschen als
im Kosmos stehender freier Persönbchkeit

— dafür geben die erdnahen griechischen

Götter das Vorbild ab. Unsere jetzige
Zeit, die wie noch selten eine Epoche

daran krankt, daß sie, triefend vor humanitären

Idealen, doch eigentbch nicht mehr
um den Menschen weiß, möge sich an der
Wirkbchkeit des griechischen Menschen-
büdes, wie es Otto überbefert, orientieren,
wenn in der Zukunft überhaupt noch
Ersprießliches gedeihen soU: «Was auch die
neuzeitbche Geschichtsforschung,
Philosophie und Psychologie lehren mögen:
wer ein Auge hat, die uns erhaltenen
Gestalten griechischer Jüngbnge und
Mädchen, Männer und Frauen zu sehen, der
kann keinen Augenbbck daran zweifeln,
daß hier etwas Einmabges von göttlicher
Art leibhaftig in die Welt getreten ist. Was
je von stiller Größe, gebändigter Kraft,
edler Bescheidenheit, Seelenreinheit, Gei-
stesheUe und Freiheit gesagt worden ist,
hier ist es Wirkbchkeit geworden in der
reinsten Harmonie des Leibbchen und
Geistigen. Nur ein Bbnder kann bei
diesem Gestaltwunder an ein Wunschbild
von dem, was der Mensch selbst gern sein
möchte, denken. Solches Leben kann nur
ausstrahlen, was schon im Sein ist. Über
seine wahre Herkunft gibt das griechische
Menschenbild selbst Auskunft: es ist ja
zugleich das Bild des Gottes, nicht, wie
man gedankenlos sagte, vom Menschen
auf die Gottheit übertragen, sondern als
ein götthehes geoffenbart und dem
Menschen zu eigen gegeben» (p. 65).

Es hat etwas tief Beängstigendes, wenn

in der Gegenwart europäische Jugend die
Erneuerung, sei es vom Osten, sei es
von den überseeischen Staaten des
Westens erhofft, wo doch letztgültige Wahrheit

schon längst geformt und erprobt
greifbar nahe hegt. Wie es mit dem freien
Menschentum im Osten besteUt ist, das
hat man unlängst mit aUer DeutUchkeit
erfahren. Bbcken wir tiefer nach Asien,
so müssen wir aUerdings Otto vöUig
beistimmen, wenn er für den Europäer im
Osten noch eine andere, zweite Gefahr
erkennt. Der durch die technische
Entwicklung der letzten hundert Jahre zu
schneU fortgeschrittene Europäer ist
«trotz seiner Erfindsamkeit», sagt Otto
treffend, «ärmer geworden an Existenz.
Das darf er sich nicht verhehlen. Denn bei
der unausbleibbchen Auseinandersetzung
mit dem Osten werden nicht nur solche Güter

in Anschlag kommen, um deren Besitz
wir uns bemühen. Der orientabsche
Mensch ist noch im Besitz der Einheit
vermöge seines geheimnisvoUen Sinnes
für das Urwesenhafte, das die Weltwirk-
bchkeit trägt und ihn selbst mit ihr
verbindet» (p. 179). Was aber ist vom Westen
zu erwarten, wo der Fortschritt keine
Grenzen kennt, wo das heute Neue morgen

schon veraltet ist ; wo die Vorstellung
vom griechischen Menschenbild deshalb
auf keinen fruchtbaren Boden fallen
dürfte, weil jegliche Bindung an ,Urwe-
senhaftes' eher hemmend als fördernd
betrachtet wird. Es scheint uns als ob
dieser Sucht nach Verzettelung und
Auflösung, die aUerorten jetzt leider die
eifrigsten Nachahmer findet und damit
schon beweist wie wenig ihr eine
maßgebende Mitte bedeutet, von der
europäischen Jugend auf entschiedenste Weise
begegnet werden muß, indem sie wieder
zu einer Harmonie von Geist und Leib
und auch zu einer Bindung von Natur
und Geist zurückfindet. In der Verwirk-
bchung dieser Bindung erfüUt sie zugleich
das griechische Menschenbüd.

Es ist Otto mit HUfe von ParaUelen in
der Dichtung Hölderbns aufs schönste
gelungen, die SteUung des griechischen
Menschen im Kosmos zu umschreiben.
Wb- wiesen schon auf das Wichtigste hin,
nämlich die Begegnung mit dem
Göttbchen. Eng damit verbunden ist der
Aspekt des Tragischen, der schon von
Nietzsche als eine Folge dieser Begegnung
mit dem Göttbchen aufgefaßt wurde.
«Denn nicht zu Heü und Erlösung, nicht
zur Sicherung seiner Existenz begegnet
das Göttbche dem Menschen, sondern daß

836



er daran zerbreche und einkehre in die
absolute Stüle vor dem Erhabenen, das
aUein Bestand hat und die Welt ist»
(p. 208). Man hat sich in christlicher Zeit
oft über die Mögbchkeit einer Synthese
gewundert, die den Gedanken der absoluten

Freiheit, der strengen Bindung an
Rebgion (Mythos und Kultus) und die
Notwendigkeit des Tragischen umfaßt.
Daß diese Synthese zum eigensten des
griechischen Menschenbildes gehört,
darüber belehren uns die Helden griechischer
Tragödien. Man ist immer wieder von der
LebensfüUe überwältigt, die uns aus diesen

Gestalten entgegenstrahlt und der unser

von tausend und abertausend
Zerstreuungen heimgesuchtes Leben nichts
entgegenzustellen hat, weil ihm die Kenntnis

der Einmaligkeit und Unbedingtheit
des Seins so vöUig mangelt. «Der neuzeitliche

Mensch hat», nach Otto, «vom
Baume der Erkenntnis gegessen, und die
Augen sind ihm aufgegangen, daß er nackt
sei, ein einsames Ich ohne Welt, ein
unglücklicher InteUekt und WiUe, der vom
AUeben losgerissen, sich um sich selbst
drehen muß» (p. 281).

Die Betrachtung des griechischen
Menschenbildes und der Dichtungen Hölderlins

haben Otto veranlaßt, an verschiedenen
SteUen seiner Abhandlungen zum

Problem der Antithese Natur und Geist
Stellung zu nehmen. Der Forscher hat es
in schönster Weise verstanden, die antiken

Vorstellungen zu diesem Problem, die
am ergreifendsten im Kampf der
Olympischen gegen die vor-Olympischen Götter
aufleuchten, zum Verständnis der Dichtung

Hölderbns und insbesondere seines
Empedokles zu verwerten. Verweüen wir
vorläufig noch im Gebiet der Antike. Man
erinnert sich, daß Nietzsches Geburt der
Tragödie aus dem Geiste der Musik nur
von den aUerwenigsten mit Begeisterung
aufgenommen wurde und daß die
Philologenzunft auch heute noch die Hirngespinste

des Basler Professors mitleidig
belächelt. Otto betont nun mit Recht, «daß
der Kampf der alten und neuen Götter»
und «dessen bedeutendstes Symptom»,
wie z. B. der «Bund zwischen ApoUon und
Dionysos in Delphi. die Zentrabdee der
griechischen Rebgion» sei (p. 195). Man
wird im feindbchen Lager wohl nicht
zögern, geltend zu machen, daß diese For-
muberung überspitzt sei. Sie trifft aber im
Gegenteü ganz Wesenhaftes. Erinnert sei
hier nur an die großartige Gestaltung,
welche Äschylos in seiner Orestie, wenige
Jahre vor der Auflösung der reinsten

Form des griechischen Menschenbüdes,
eben diesem Gedankenkomplex gegeben
bat.

Otto geht freüich noch einen Schritt
weiter über die oben zitierte FeststeUung
hinaus, wenn er hinzufügt, daß «unser
geistiges Sein sich auf dieses Grundmotiv
der griechischen Rebgion gründe» (p. 195).
Wenn weiterhin nach der Bedeutung der
Begriffe Natur und Geist bei den Völkern
des Orients gefragt wird und Otto zu dem
Schluß kommt, daß «der Orient, trotz
scheinbarer Analogien, nichts Entsprechendes

hat», so gibt sich dem Leser die
hehre Größe der griechischen Perspektive
mit aller Deutlichkeit kund. Wie schon
an anderer Stelle bemerkt wurde, fordert
die Erkenntnis dieses geistigen Seins
nicht nur unsere verpflichtende
Verantwortung gegenüber der griechischen
Tradition heraus, sondern auch eine Abweisung

der ganz im Fortschritt, Utilitaris-
mus und MateriaUsmus befangenen
Zivilisationen des Ostens und des Westens.

Unsere heutige Vorstellung von Natur
wird immer noch zu engherzig von der
Philosophie Rousseaus und den
schwärmerischen Dichtungen, insbesondere der
deutschen Romantiker bestimmt. Daher
erklärt sich in vielen FäUen das absprechende

Urteil gegenüber dem in der
Romantik, etwa in Heinses Ardinghello, oder
gar in einigen Schriften SchiUers geprägten

Begriff der Natur, wie wenn hier dem
Wesen der Natur überhaupt schon auf den
Grund gekommen und Letztgültiges
ausgesagt worden wäre. Das Wesen der Natur

— des Aorgischen im Hölderbnschen
oder der vor-Olympischen Götter im
griechischen Sinne — so mißzuverstehen, hätten

allein die zahlreichen Betrachtungen
zur Natur, die über Goethes Gesamtwerk
verstreut sind, ausschließen sollen. Mit
dem Begriff der Natur im altgriechischen
Sinn verbindet sich vor allem die Vorstellung

von der,Heiligkeit des Elementaren'.
Otto faßt die Antithese Natur-Geist
folgendermaßen zusammen3): «Von ihm
(sc. der Heüigkeit des Elementaren) war
die vorhomerische Weltanschauung ganz
erfüUt. Und der Homerische Geist — das
ist für unser Urteil über ihn von der größten

Bedeutung — hat dies Gefühl nicht
bloß verleugnet, sondern vielmehr befreit

3) Obwohl das Problem den Autor an
verschiedenen SteUen seiner Abhandlungen

beschäftigt, sei hier auf diese besonders

eindrückbche Charakterisierung
hingewiesen.

837



und geklärt und dadurch nur lebcnsinni-
ger wiedergeboren. Denn wenn auch die
mütterlichen Urgewalten durch den Sieg
der Olympier, und das heißt: des männbchen

und geistigen Prinzips, als solche
aus dem ersten Range zurücktreten mußten,

so sind sie doch nie zur UnheUigkeit
verdammt worden (wie die Urgeister in
manchen anderen Rebgionen), sondern
als unerschütterbcher Unter- und Hintergrund

stehen gebbeben. Ja noch mehr:
ihr ewiges Sein kehrt durch die Olympier
und in diesen selbst erneut wieder. Das
Elementare hat nun nicht mehr die Wildheit

und Grenzenlosigkeit, die den
Gedanken verwirrt und vor dem Abgrund
des Ungeheuren sprachlos erschauern
läßt. Und doch ist von seiner UrfüUe
nichts verloren, weü es die ganze Tiefe
seines Wesens in das Wunder der Gestalt
ergossen hat. Man prüfe das Wort und die
Bildschöpfung der Griechen und frage
sich, wo das Leben lebendiger atmet als in
diesen klaren Formen des So-Seins. Wer
so zu schauen vermag, der hat das Recht,
die Gestalt anzubeten. Natur und Geist —
hier ist Eines im Anderen und kehrt mit
ihm reicher und größer wieder. Eine
wunderbare Liebe zum Seienden — echter
,Amor inteUectuaUs', der ,nicht begehren
kann, daß es ihn wieder bebe' — schließt
das Sein der Welt auf» (p. 110).

Die Loslösung des heutigen Menschen
von der ,Heüigkeit des Elementaren' ist
wohl einer der maßgebendsten Gründe
dafür, daß sich harmonisches Sein im
Sinne vom griechischen Menschenbüd
nicht mehr verwirkbchen kann. Alle
geistigen Strömungen, alle ,Ismen' des

vergangenen und unseres Jahrhunderts,
kranken an der tragischen Spaltung einer
in früherer Zeit dagewesenen Einheit von
Natur und Geist. Man kann zudem noch
verfolgen, daß Geistiges, das in seinem
Urgrund schon brüchig geworden, nur
durch eine Zuwendung zur Natur, zum
Aorgischen in Hölderbns Sprache,
Heilung erfahren hätte, zu sehr in den
Vordergrund gerückt wurde. Noch Stefan
George mahnt im Gedicht Ursprünge in
eindrucksvoüer Weise an die ,Heüigkeit
des Elementaren', ohne daß ihm jedoch
gebührend Gehör geschenkt wurde. Selbst
die engste Nachfolge des Dichters hat sich
zu sehr durch Sokrates' Philosophie und
Piatons Ideenlehre leiten lassen. Die
sokratische Phüosophie ruht aber nicht
mehr auf der Geschlossenheit und
wundervollen Einheit von Natur und Geist,
die das griechische Menschenbüd be¬

stimmt. Otto hat die vöUig anders
geartete SteUung Piatons zu wesentUchen
Anschauungen früherer Dichter besonders
schön in der Abhandlung Tyrtaios und die
Unsterblichkeit des Ruhmes (pp. 367ff.)
aufgezeigt. So sagt er, das Problem, um
das es hier geht, klar umreißend: «Es ist
ein unersetzUcher Vorzug der noch vom
Mythos getragenen Kultur, daß sie dem
Leben, statt abstrakter Grundsätze,
überzeugende Büder vor Augen steUen kann:
die Gestalten der Ahnen, der Heroen und,
auf der höchsten Stufe, die der Götter,
deren Leuchtkraft mehr vermag als der
AppeU an Pflicht und Gewissen und an
das selbständige Urteü; zumal wenn der
Nachgeborene in sich selbst das edle Blut
der Heroen fühlt. So darf er sich mehr an
den angeborenen Adel der Natur und an
das Vorbüd der Ahnen halten, die ihn mit
den Göttern verbinden, als an die selbst-
verantwortbche Vernunft, die ein späteres
Zeitalter als göttbche Führerin verehrte»
(p. 386).

Die Trennung von Natur und Geist
scheint noch nie so wie gerade heutzutage
eine absolut endgültige geworden zu sein.
Die tiefbegründete Tatsache, daß Natur
und Geist zusammengehören und nur in
dieser Zusammengehörigkeit eine
abgerundete Einheit bilden, ist vergessen. Die
Verantwortung mögen vieUeicht die
sogenannten Naturwissenschaften tragen,
die den Menschen der Natur nicht etwa
näher gebracht haben, sondern die Kluft
zwischen Mensch und Natur entschieden
vergrößert haben. Es gibt für uns
überhaupt keine ,Heüigkeit des Elementaren'
mehr. «Wir lassen sie (sc. die Natur) nicht
sein, was sie ist, sondern vergewaltigen
sie — oder vielmehr, da sie sich nicht
vergewaltigen läßt, sondern sich nur vor uns
zurückzieht: wir richten durch unser
technisches Denken und aktives Mechanisieren

zwischen ihr und uns eine zweite
künsthche, tote Natur als Scheidewand
auf. Und wie soU da noch, nach Hölderbns

Worten, das Göttüche in der Mitte
von beiden wohnen?» (p. 202).

Das sich Trennen vom mütterhchen
Schoß der Natur bedeutet ein sich
Lossagen von aUem kernhaften Ursprung.
Um zum Schluß noch eines der
Hauptanhegen in Ottos Schriften zu berühren,
müßte an diesem Punkt auf das Wesen
des Mythos und Kultus hingewiesen werden.

Mythos und Kultus hängen mit
Ursprunghaftem zusammen und müssen darum

in einer Zeit wie der unseren Begriffe
sein, die uns kaum noch etwas angehen.

838



Für den antiken Menschen sind Mythos
und Kultus untrennbar miteinander
verbunden. Der Mythos ist das primäre und
ohne Mythos gibt es keinen Kultus. Der
Kultus, z. B. die Feste für bestimmte
Götter und die Handlungen, die während
dieser Feste vollzogen werden, geben
Aufschluß über den Inhalt des Mythos. Otto
betont mehrfach, daß der Mythos «nicht
wie das Märchen, ein Spiel der träumenden

Phantasie, sondern höchsten Ernst,
heilige Gewißheit, und dadurch Maßstab
für die Richtung und Richtigkeit aUes
Denkens und Tuns bedeutet» (p. 218).
Der Bereich des Mythos offenbart sich
in den Zeüen großer, ursprünghcher Dichter,

beispielsweise des Homer oder Dante.
Ihre «Büder und Gestalten sind gleichsam
magische Zurufe, an die Seinswelt gerichtet.

Sie muß sich auftun, sie muß den
dichten Schleier abwerfen, den
Verstandesbegriffe und Zweckgedanken gewoben
haben, und in der Urgestalt hervortreten,
die für sich selbst zeugt und uns augen-
bbckhch bis ins Tiefste erschüttert»
(p. 217). In solchem Zustand erhebt sich

der Mensch auf eine höhere Stufe des Er-
kennens und des Erlebens. Im Kultus, der
in seinen Handlungen den Mythos
widerspiegelt, findet die Begegnung des
Menschen mit dem Göttlichen und mit aUem
Urwesenhaften statt. Deshalb ist alle
Handlung im Kultus von solcher
Erhabenheit, Heiligkeit und Bedeutsamkeit.
Besäßen wir ausschließlich die rehgiösen
Dokumente über den griechischen Mythos
und Kultus, so würde vieUeicht ein mancher

der herrlichen FüUe dieser Erscheinungen

wenig Vertrauen schenken und
ein ähnhches Durchdrungensein des
Lebens mit dem Göttbchen und Urwesenhaften

kaum für möglich halten. Doch
die griechische Kunst, die Skulptur und
die Architektur sowie die Büder auf den
Vasen, und vor allem die Dichtung bestätigen

das Sein der Aspekte, die zur
Formung des griechischen Menschenbüdes
grundsätzbch beigetragen haben und mit
denen sich auseinanderzusetzen uns immer
eine dringende Pflicht bleiben soU.

Christoph Clairmont

Emil Staigers Goethe-Werk

Der zweite Band von Emil Staigers
Goethe-Werk ist 1956 im Atlantis-Verlag
erschienen. Er umfaßt die Jahre 1786—
1814, also die mittlere Zeit des Dichters,
die Zeit zwischen der Itabenischen Reise
und den «Wahlverwandtschaften». Eine
Zeit, die man gemeinhin unter dem
Begriff derKlassik zusammenzufassen pflegt.
Goethes Klassik — man spricht das Wort
aus, und schon will einen gemischte
Empfindung überkommen. Denn offensichtlich

war Goethe nicht dort der größere
Dichter, wo er die im Bunde mit Schiller
ausgearbeitete Theorie der Klassik
befolgte, diese ebenso respektable wie
befremdliche Bemühung, das rechte Tun
und Dichten an sichere Regeln zu knüpfen.

Sondern dort war er groß, wo er, auch
gegen die Theorie, den spontan
aufbrechenden Schöpferkräften freie Bahn heß.
Was man in den Schulen gelernt hat und
weiterlehrt: die Dauer im Wechsel, die
Lehre vom Typus, das ewige Griechenland

— aU das taucht mit dem Worte
schattenhaft herauf, abgezehrte Geister,
die man zu oft beschworen hat... Und
man nimmt den Band zur Hand, voller

Spannung, wie es dem Autor gelingen

werde, auf diesem Rummelplatz der
Literaturgeschichte neues Gras zum Leben zu
wecken

Aber das schwer zu Leistende gebngt.
Wir lesen die 533 Seiten mit wachsender
Anteünahme. Das Altbekannte,
Scheinbekannte verfremdet sich zusehends; was
plan wie eine Kulisse schien, vertieft sich
zu mannigfach belichteten, wechselvoUen
Räumen; man geht in diese Räume hinein,

tastet sich vor, froh, sich da und dort
doch wieder an etwas Vertrautem
festzuhalten. So sehr hat sich alles gewandelt.
Staigers Sprache ist auf unerbittbche
Weise sachlich; nichts läßt sie aus dem
Griff, was sie einmal angefaßt hat ; sie
umschreibt jedes Phänomen in seiner
Differenziertheit, um es dann doch auf das
Grundsätzliche, Wesentliche zurückzuführen.

Diese Sprache, die sich mit ihren
leisen Archaismen (gedenken, heischen,
räthch scheinen, sich runden; der
morgende Tag, seines Grabes geehrte Stätte)
der geliebten Goethezeit unmittelbar
zuneigt — und dann doch wieder als
scharfgeschliffenes Instrument der Analyse dem
zwanzigsten Jahrhundert verpflichtet
bleibt.

839



Trotz der außerordentbchen sprachU-
chen Präzision ist die Lektüre nicht
immer leicht. Was aus so großer Umsicht,
aus einer so seltenen Kraft des Sammeins,
Sichtens, Abwägens, Nachgestaltens
entstanden ist, kann auch nur von analogen
Organen recht aufgefaßt und gewürdigt
werden. Auch sind die behandelten Werke
zum Teil theoretischer Art, wie etwa die
Morphologie oder die Farbenlehre. Und in
diesen mittleren Jahren war Goethe, im
Bunde mit Schiller, besonders versucht,
das Klassische, als das ein- für allemal
richtige Dichten, rundum mit sichernden
Begriffen zu bepfählen. Hier steUt sich die
Frage, ob nicht all den langwierigen phüo-
sophisch-ästhetischen Bemühungen unserer

Klassiker zu viel Gewicht beigemessen
werde, und zwar nicht nur von Staiger,
sondern von der gesamten deutschen
Literaturwissenschaft. Aber im FaUe Goethes

wird man doch zugestehen, daß die
Theorie als Vorspiel und Nachspiel zur
reinen Dichtung berechtigt war. Ein
Johann Peter Hebel oder ein Jeremias Gotthelf,

die noch fraglos auf ihrem Bauernboden

dichten, haben die Theorie nicht
nötig. Aber die goethesehe Idee der Klassik,

unter römischem und sizilischem
Himmel empfangen, wo die Sonne
Homers noch glänzt — eine solche Idee wird
schwierig, wenn man mit ihr in die
nordischen Nebelhimmel zurückkehrt. Sie
wird schwierig in einer Welt, die sich
nicht mehr, wie die Welt Homers, in
patriarchalischen Traditionen ruhig fortbewegt,

sondern mit der Französischen
Revolution in eine Ära der Krisen und
Katastrophen eingetreten ist. Die ungeheuren
Gegensätze zwischen dem ersehnten und
dem zeitgenössischen Dasein mußten
einen Dichter, und nun gar einen
deutschen Dichter, zur Theorie verführen.
Diese Dinge hat Emil Staiger in den
Kapiteln um «Hermann und Dorothea»
besonders schön erläutert.

Aber wahrhaft beglückt sind wir, wenn
anhand der reinen Dichtung wieder jener
«strahlende Grundakkord» ertönt, der uns
Goethe so heb macht. Es ist die Kraft der
Bejahung, die unerschöpfbche Liebeskraft.

Diese Liebe beginnt im Privatesten
und endet im Universellen. So wie sich
Mann und Frau einander zuneigen,
bezaubernd und bezaubert, so steht der
Mensch auch innig in der Natur drin, ja
so steht die ganze Schöpfung in der Gottheit!

Da ist kein Ich ohne Du, kein Subjekt

ohne Objekt, kein Sternenhimmel
ohne das menschbche Herz, das in seinem

Anbbck höher schlägt. Der klassische
Mensch steht in der Mitte des Universums.

Darum auch hat sich Goethe so
leidenschaftlich aufgelehnt gegen eine
Naturwissenschaft, die ganz vom Menschen
abstrahiert — gegen jene Mikroskope und
Fernrohre, gegen das in Farben
auseinandergebogene Licht, gegen aUes und
jedes, was geeignet ist, «den reinen
Menschensinn zu verwirren». Das menschUche

Auge ist sonnenhaft, und so genießt
es auch gleiche Würde wie die Sonne, die
doch Gottes höchste sinnbche Offenbarung

ist. Wenn Goethe von der
Naturwissenschaft seiner Zeit geängstigt war,
was müßte er erst zu unserer Zeit sagen,
wo unmenschliche Abstraktheit die
schändhchsten Triumphe feiert Wo, mit
Staigers Worten, «sich die ganze Erdoberfläche

aUmählich in eine Werkstatt
verwandelt und jedermann darauf bedacht
scheint, sich noch der letzten Geborgenheit

in einem Reich, das wir nicht selbst
geschaffen haben, zu berauben» (S. 243).

Und doch ist es nur die Geborgenheit
der Liebe, die dem Menschen ErfüUung
gewährt. Sie allein vermag uns jenen
höchsten «Augenbbck» zu schenken, wo
die Zeit auf ihrem Zenith stiüsteht und
das Leben den Menschen als reine Gegenwart

umschbeßt. Auf diesen Augenbbck
zielt Goethes ganzes klassisches Schaffen
ab. Alexis und Dora erleben ihn, da sie
einander, eben noch fremd, jetzt als
Liebende in die Arme schließen.

Aber wie ungemein gefährdet, wie
leicht zu verschatten, wie labil ist der
goethesche Augenbbck! Wie viele Feinde
drohen dem schönen, hebenden Dasein
von außen und von innen. Nirgends wird
dies deuthcher als in den «Wahlverwandtschaften»,

die Emil Staiger besonders
eindringlich und meisterhaft analysiert hat.
Eine adebge GeseUschaft, der nichts fehlt
als ein eigentbcher Lebenszweck, geht in
aU ihrer Wohlmeinenheit, Herzensbildung
und — LangeweUe zugrunde. Eine
Gesellschaft, der es ihr sozialer Vorrang erlaubt,
sich gar ausgiebig mit sich selber zu
beschäftigen. Da beginnen die über- und
untermenschhchen Kräfte zu weben, das
leise Dämonische beginnt und verdrängt
den klassischen Augenbbck, drängt das
schöne Dasein über den Rand der Erde
hinaus. Vielleicht daß es dort im Heiligen
noch eine letzte Zuflucht findet. Ottibe,
diese wundersame Gestalt voU «nazareni-
scher Transparenz», ist, gegenüber Goethes

klassischen Frauengestalten, gotisch

840



verfremdet und nähert sich bereits jenen
legendären Schicksalen, wie sie die Acta
Sanctorum berichten. Die
«Wahlverwandtschaften» stehen an der Scheide.
Hinter ihnen versinkt die Klassik, vor
ihnen dämmern ungeahnte neue Land¬

schaften, die Goethes Alterspoesie kühn
durchwandert. Ihr wird der dritte,
abschließende Band dieses Werkes gewidmet

sein.

Arthur Häny

Reden von Rudolf Borchardt

Keine Erscheinung in der Literatur des

vergangenen halben Jahrhunderts, scheint
in derselben Weise wie die Rudolf
Borchardts umstritten. Angefochten bleibt
sein Zeugnis als Dichter, angefochten seine

Übersetzertätigkeit, angefochten sein
öffentbches Wirken als Redner. Er selbst
hat seine Arbeit einmal, ins gesamte
gefaßt, als trümmerhaft bezeichnet; sie war
vergleichbar jenem stürmisch Hingeworfenen,

welches er bei Byron einmal so
aussprach: «eine geniale Totabtät in Trümmern,

aber jedes Trümmerstück mit dem
unverwüstlichen Handzeichen der großen,
energischen Natur gegen Verwerfung
geschützt.» Die merkwürdigste Figur:
Gefährliches und heilend Starkes in der
seltsamsten Mischung vereinigend. Spielend,
begabt mit einem erstaunhchen
Aufnahmevermögen, fasziniert vom Wort, vom
Logos, worin er den aUeinigen Träger des
Geistes sah (dazu mit einem, im griechischen

Sinne zu fassenden, ganz und gar
geistigen Eros), ließ er die Bildungsanstalten

in BerUn, Bonn und Göttingen hinter
sich. Darüber sagte er nachher: es habe
ihn der Ausgleich von Forschung und
Dichtung nach dem Verlassen Göttingens
mit den leidenschaftlichsten Bemühungen
erfüUt, «während deren ich notgedrungen
mir zur eigenen Universität und eigenen
Tradition werden mußte.» Dichtung und
Forschung, hierin lag ein großer Doppelaspekt

seiner Intentionen, ganz dahinter
stand sein ungeheuerlich WiUensmäßiges,
sein Täterhaftes, mit dem er in die btera-
rischen, politischen, ja überhaupt geistigen

Verhältnisse seiner Zeit einzugreifen
gedachte. Dabei war er sich seiner Sonderheit

bewußt, er sah seinen begrenzten
Wirkungsraum klar, aber ein Vertrauen
ohnegleichen, aus dem Tiefsten seiner
Natur gespeist, gab ihm den Glauben an
eine Zuhörerschaft, die wiederum, wie
aUes, was er unternahm, seine Errungenschaft

sein soUte: «Es ist mir immer
gleichgültig gewesen, ob meine Arbeiten
augenbbckhchen oder aUgemeinen Erfolg
hatten, denn sie finden kein Pubbkum vor.
Die Hoffnung, daß sie sich ein Pubbkum

büden, hat mich nicht getäuscht und ist
der einzige Lohn, auf den Bemühungen
wie die meinen zielen können.» Nirgendwo

hat Borchardt seine Kraft direkter
Einflußnahme entscheidender wahrzunehmen

verstanden als in seinen Reden.
Nirgendwo auch haben seine, oft unter sich
zerrissenen, schöpferischen Kräfte sich
entschlossener gefunden. An keinem Orte
seines in Erscbeinungtretens so wie als
Redner, trat das eminent militante Wesen
Borchardts mehr zutage. Hier rief er mit
den Geistern Herders, Hamanns,
Humboldts, denen Schillers, Wackenroders und
Hardenbergs nach einer Wiederbelebung
und Wiedererinnerung höchster Verpflichtungen

und Gesittungen abendländischen
Denkens und Handelns. Dazu forderte er
sein ganzes gewaltiges Wissen ein. Dieses
Wissen faßte einen mächtigen Raum: von
der vorhomerischen Dichtung bis zu Virgil,

in dem er den Abgesang der griechischen

Dichtung sah, zu Dante, zu den
Troubadours, der altenghseben Dichtung,
die deutsche Literatur bis zu den für ihn
letzten Erhebungen mit Hofmannsthal
und George (den letzteren in seinen
Anfängen). Die zeitgenössische Literatur
jedoch blieb ihm in weiten Teilen fremd.
Aber was war das letztere gegen das Heerlager

der Geister, welches er in der
umfassendsten Art in sich zusammenhielt
und für seine angespannten Ziele, sein
Ziel, aufrief: die schöpferische Restauration

aus dem Erbe großer geistiger Ver-
gangenschaften.

Richard Alewyn fand Jahre nach
Borchardts Tode ein Schlüsselwort für seine
Person: ein verhinderter Täter. Das und
nichts anderes war er, dies zeigte er auch
immer wieder in Zeichen: so trug er seine
große — und eine der schönsten — Reden
«Die neue Poesie und die alte Menschheit»
mit Absicht mitten in ein Zentrum georgeschen

Wirkens: nach Heidelberg. An
diesem Ort, mit Wülen und Absicht Gundoff
und die «Gundelfinger» herausfordernd
und mit ihnen die einzige Gestalt auf die
es ihm ankam: George. Das Verhältnis
Borchardts zu George war ein zutiefst

841



symptomatisches. Haßte er an ihm nicht
das gleiche, wozu er selbst mit dem Widerspruch

seines Wesens nicht hinkam: zur
Tat, der weiterzeugenden Er warfGeorge
vor, nicht zum Manne geworden zu sein.
In der Rede nannte er ihn nicht mit
Namen, aber sie war mit ihrer auf den Schluß
hin groß angelegten Laudatio auf
Hofmannsthal deutbch genug. Hier, in dieser
Rede, traf er mit Schlägen ausgesuchtester

Art den trotz seiner Jünger einsamen
Geist Georges : mit dem Lob auf das Theater.

Mit seiner ganzen ihm eigenen
Klarsicht und empirischen Schärfe zielte
er auf diesen Punkt. Das Theater, dieser
einzigen Preisgabe, außer der minderen
Form der Rede, die der Dichter gegenüber
der Öffentlichkeit kennt, wohl wissend
was den Bruch Georges mit Hofmannsthal
mitverschuldet hatte. Hier spannte er die
Perioden seiner Sätze, etwas zu sagen, was
ihm selbst, trotz reifster Einsicht in das
dafür Erforderbche, abging: Theater zu
machen. Denn das war im geheimen auch
Borchardts Lebensprobe, aber er hat sie,
trotz mächtigen Hinwürfen — «Päpstin
Jutta» etwa — nicht bestanden. An
solchen SteUen wird die Komplexheit, die
gefährliche Vielschichtigkeit der Talente
und Begabungen Borchardts zu voUster
Deutlichkeit erhoben. Man hat, nun der

erste Band, seine «Reden», in der Gesamtausgabe

herausgekommen ist, mokanterweise

die Frage gesteUt, ob damit nicht
das Bedeutendste, Erregendste wohl auch,
seines Werkes vorweggenommen sei. Die
Bemerkung entbehrt nicht eines gewissen
Reizes — aber sie wird einer Erscheinung
wie Borchardt nicht gerecht. Erst ein voU-
ständiger Überbbck über die erratischen
Massen seines Werkes, mit dem auch aus
dem Nachlaß noch zu erwartenden, wird
die Größe und Weitgespanntheit dieses
wahrhaft europäischen Geistes offenbaren.

Der Band «Reden» bringt, neben den an
verschiedensten Orten vorveröffenthch-
ten, drei im Erstdruck: Revolution und
Tradition in der Literatur, Schöpferische
Restauration und Die geistesgeschichtb-
che Bedeutung des neunzehnten
Jahrhunderts.

Rudolf Alexander Schröder hat das
Vorwort eines Freundes geschrieben,
Marie Luise Borchardt, die Witwe des
Dichters und der junge St. GaUer Phüo-
loge SUvio Rizzi zeichnen als Herausgeber1).

Walter Groß

x) Rudolf Borchardt: Reden. Ernst-
Klett-Verlag, Stuttgart 1956.

Gedichte von Rudolf Borchardt

Der hier besprochene Band vereinigt
zum ersten Male eine dichterische Arbeit,
die sich in fünf Jahrzehnten entfaltet und
gewandelt hat : das bisher Veröffentlichte,
das lange nicht mehr erhälthch und zum
Teü kaum zugängbch war, vermehrt um
Unbekanntes: Verse, die seit langem
ungewöhnliche Wirkung geübt haben, so daß
Borchardts Name neben den bedeutenden
unserer neuen Dichtung steht, und doch
ist das Werk so wenig bekannt, daß wir
davon berichten können wie von etwas
Neuem1).

Der Inhalt des Bandes sind Gedichte
und poetische Erzählungen, Beispiele
einer selten gewordenen Gattung. Von
diesen ist jede in Stoff und Form sehr
verschieden von den andern. Eine ist eine
bibbsche Erzählung, eine die Beichte eines
Sterbenden, eines adligen Knaben aus

x) RudoU Borchardt : Gedichte.
Herausgegeben von Marie Luise Borchardt und
Herbert Steiner. Ernst Klett Verlag,
Stuttgart 1957.

einer der mittelalterlichen Turmstädte der
Toskana (jener Stadt, in der Borchardt
den «Durant» schrieb); die dritte ist eine
Parabel von der zwischen Sturz und
Erhebung schwankenden, aus dem «gemeinen

Reich, das uns nicht ganz umklammert»,

aufstrebenden Zwienatur des
Menschen ; die vierte eine IdyUe aus einem der
wenigen irdischen Ruheabende des Herakles.

Und da ist schließlich die eigentümlichste,

das Herzstück von Borchardts
ganzer früher Dichtung, durch lange Jahre
keinem mitgeteüt, ein Epos in Reimpaaren,

in kurzen Zeilen zu je drei Hebungen
in der Art der mittelalterhchen Epen,
nicht eine Neubelebung, sondern
Neuerschaffung: «Der Durant». Es ist eine
Geschichte aus der Zeit der Kreuzzüge,
beginnend mit einer Darlegung dessen,
was Minne ist; mehrfach noch tritt
der Dichter selbst hervor, wo er von
Macht und Zwang der Minne spricht und
von der Lebensnot, in der er dies schreibt,
vöUig einsam, fast verzagend, aus seiner
Einöde hinüberbbckend in die Einöde des

842



syrischen Wüstenrandes. Erniedrigung
und Erhöhung durch Liebe — es ist eines
seiner eigensten Themen. Um seiner
Einzigartigkeit wülen weisen wir auf dieses
Gedicht hin, denn der Leser bedarf
genauer und geneigter Aufmerksamkeit, um
einzutauchen in seinen Strom, um
einzudringen in die maschenbafte Verkettung
der Verse, in die befremdende und
wunderbare Prägung, die knappe Satzfügung.
Fast die Hälfte des Vorhegenden, darunter

die Anrufung Wolframs von Eschenbach,

wird hier erstmals mitgeteilt.
Wem sich dies nicht leicht erschheßt,

der wende sich zu den «Jugendgedichten»,
deren Klang und innere Landschaft ihn so
viel leichter einfängt, zu den Traumgärten
der «BaUade von Wind, Schlaf und
Gesang» und der Sonette.

Vom «Durant» führen Linien zu vielen
Dichtungen Borchardts: da sind die
erbarmungslosen Landschaften, in denen
die Seele verzweifelt, wie später in den
Strophen «auf Zeichnungen» (von denen
Hofmüler schrieb, «sie ragten drohend
über die meisten Verse der Zeit»); da ist
der Bann verschobener Zeitalter, durch

die der Dichter erst er selbst wird — hier
das Mittelalter, wie in «Idas und Mar-
pessa» die pindarische Welt; das «strenge
Wort», die Forderung an sich selbst, das
Selbstgericht, schweres Ringen mit Schwerem,

unter bewölktem Schicksalshimmel;
und vor aUem in immer neuen Abwandlungen

der Kampf der Geschlechter, ihr
Drama. Denn Borchardt ist vieUeicht der
einzige seiner Generation, bei dem das
Liebesgedicht, das Gedicht an Frauen im
Mittelpunkt steht — von den «Liedern
aus den drei Tagen» bis zur enthusiastischen

Selbstbefreiung der «Schöpfung aus
Liebe», den Versen, die eine Kette oder
ein paar Schuhe begleiteten.

Es ist die Welt eines Einsamen und
zugleich die der heroischen Zeiten, die hier
in die unsere hereinragen — vor aUem in
dem Lied von Helena, von der keinem
einzelnen gehörenden, als Preis über aUem
Hader stehenden, unsterbhchen Schönheit.

Hier spricht eine leidenschafthche
und gefährdete Person, einer, der den
großen Bogen zu spannen vermag.

Franz Albrecht

Literaturkritik am Maße des sittlichen Menschen

Die deutsche Literaturkritik stehe auf
einer beachtlichen Höhe, aber das Publikum

kümmere sich leider nicht um sie,
wurde auf einer der zahlreichen Tagungen
festgestellt, die zu veranstalten Ehrgeiz
und Aufgabe unserer Kulturmanager ist.
Wahrscheinlich ist die zweite FeststeUung
richtig ; nur sollte man biUigerweise nicht
das Publikum allein für die Untugenden
der Kritiker verantwortlich halten. Denn
wer sich hermetisch, geschwoUen oder
existentiabstisch äußert, darf zwar auf
das Augurenzwinkern Gleichgesinnter,
doch nicht auf die Gunst der Leser hoffen.
Auch läßt sich ein durchaus Wohlbehauster

nicht gern einreden, er sei eigentlich
unbehaust, und noch weniger, dieser
Zustand sei der normale, ja — recht betrachtet

— der erstrebenswerte.
Mir wiU es jedenfaUs gediegener erscheinen,

wenn sich ein Kritiker der modernen
Literatur zunächst einmal bei den Autoren

umschaut, die wir nicht ohne Grund
unsere Klassiker nennen, etwa bei Goethe,
Claudius, KeUer. Dann wird es deutlich,
daß «Hermann und Dorothea» «ein Epos
des Wohnens» ist, «ein heilendes Gegenbild

in Zeiten des Wanderns, Flüchtens».
Der Gedanke ist gar nicht «modern», aber

er ist schön und gibt Sicherheit, vornehmlich

Sicherheit im Urteilen. Goethe, so
fährt der Schreiber fort, sei damals «nicht
auf der Höhe der Zeit» gewesen; «er war
auf der Höhe des unentsteUtenMenschen».
So heißt der meisterhaft komponierte und
geschriebene Essay denn auch Auf der
Höhe des Menschen; der Verfasser ist
Werner Weber, Redaktor der «Neuen
Zürcher Zeitung»1).

Sich seiner Kunst der Formulierung,
seiner literarischen Sensibibtät und vor
allem seinem bon sens in Dingen des
Geschmacks anzuvertrauen, bereitet den
reinsten geistigen Genuß und befreit das
Gemüt von der Bürde des Preziösen und
Lächerhchen, deren so viele von unseren
Dichtern und Kritikern nicht mehr ent-
raten zu dürfen glauben. Oder wäre es

nicht befreiend zu hören, mit dem Unfug
der sogenannten «abstrakten Gedichte»
komme «man wieder von hinten in die
Gartenlaube hinein, die man eben nach
vorne hinaus mit Hohngelächter verlas-

1) Rainer Wunderbch Verlag Hermann
Leins, Tübingen 1957. 2) Manesse-Verlag,
Zürich 1956. 3) Vereinigung Oltner
Bücherfreunde, Ölten 1957.

843



sen hat»? Überhaupt zeigt Weber in
seinem Essayband Figuren und Fahrten, der
sechs Aufsätze zur gegenwärtigen Literatur
vereinigt, ein gesundes Mißtrauen gegen
das Modische und das Moderne, welches
nachgerade eine a priori positive
Wertkategorie zu werden droht, vor aUem
wenn «die Jungen» beteiligt sind2):
«Verzweiflung aus Mode ist eine Schändung
der Verzweiflung aus Schicksal»; oder
noch deutlicher: «Schwarze Poesie aus
Mode könnte unbeachtet bleiben, wenn
sie nur lächerlich wäre. Aber sie enthält
Gift gegen das gute Aussehen des
Menschen, so sehr, daß unter den heute
Jüngeren manche ein Lächeln oder ein Gähnen

kaum vermeiden können, wenn sie
ein Wort von dieser Art hören:

Ich danke Gott, und freue mich
Wie's Kind zur Weihnachtsgabe,

Daß ich bin, bin! Und daß ich dich,
Schön menschlich Antlitz, habe...»

So gilt denn Webers erster Besuch im
winterlichen Nachkriegs-Hamburg der
Grabstätte des Matthias Claudius und
seiner Frau draußen in Wandsbek. Da
schließt sich eine Interpretation des
«Abendliedes» an, die genau das Rechte
über die unsterblichen Verse sagt, ohne
ihre Schönheit zu zerreden: Sie seien Predigt

und Gebet, die erste zu zeigen, daß
aUes Menschliche «zwar Kunstgriffe
kennt, aber damit die Gottheit nicht
erreicht»; das Gebet auf die Haltung
gerichtet, die «den sittlichen Menschen voU-
endet: jenem höchsten Anspruch zu
genügen und darin die Gottheit zu
erreichen».

So werden am Bilde des sittbchen
Menschen die Maßstäbe gewonnen, die an die
zeitgenössische Kunst anzulegen sind.
Der nächste Besuch gilt dem Elternhause
Wolfgang Borcherts, des Frühvollendeten

; der Bogen zu französischen und
englischen Dichtern, Malern, Schauspielern
wird geschlagen; ein Gedicht Aragons
wird vortrefflich analysiert; die kuriose
Geschichte des «Times Literary Supplement»

erzählt, dieser merkwürdigen
Institution höchsten publizistischen Ranges,

die ihre Existenz einem Zufall und
ihr Bestehen einem Versehen dankt; Jean-
Louis Barraults Spiel- und Inszenierungsstil

tritt dem Leser leibhaft vors Auge;
die unwürdige Spekulation mit den
«condensed books» wird mit grimmigem
Humor bei Namen genannt. Solchen Themen
ist die gedankenreich schweifende Form
des Essays angemessen, welche trotz der
scheinbaren ZufäUigkeit ihres Aufbaues

stets auf eine moralische Norm bezogen
ist, von der sich Weber keinen Deut
abhandeln läßt. So darf der Leser unter seiner

Führung sicher sein, daß auch ihm
der moralische Boden unter den Füßen
bleibt, ohne daß er von der Fragestellung
unserer Zeit und unserer Kunstsituation
im geringsten ausgeschlossen würde. Sie
wird ihm vielmehr erst recht deutlich,
wenn er bemerkt, wie man «das alte
Wahre» innig lieben und allem Heutigen
dennoch mit ganzem Herzen aufgetan
sein kann.

Dem Essayisten steht der literarische
Biograph würdig zur Seite. Unter dem
Titel Wissenschaft und Gestaltung zeichnet
Weber die geistigen Porträts von acht
seiner Schweizer Landsleute3). Ihr Ruhm,
der das Gebiet der Schweiz längst
überschritten hat, ist die wissenschaftliche
Prosa, mit der sie die Angelegenheiten
eines Faches durch ihren persönbchen Stil
«über die Grenzen der Fakultät
hinausgehoben und der Gemeinschaft als einen
Stoff der geistigen, sittlichen und politischen

Bildung zugeführt» haben. An der
Spitze steht Eduard Korrodi, Anreger und
Förderer aUer anderen. Die Literarhistoriker

und -kritiker sind mit Fritz Ernst,
Max Rychner, Emil Staiger vertreten, die
Historiker mit Carl J. Burckhardt und
Werner Kaegi; Gotthard Jedlicka steht
als Repräsentant der Kunstkritik, Hans
Barth für die Staatsphilosophie. Weber
schreibt ihnen keine Laudatio, sondern
entwirft genau umrissene und anekdotisch
zugespitzte Porträts der Menschen und
Forscher; darin ist seine Kunst der
Meisterschaft Plutarchs verwandt. Da er es
aber mit wortgewaltigen Kündern des
Geistes zu tun hat, geht er in der Regel
von der Sprache aus und entwickelt an ihr
Geist und Charakter der Dargestellten. So

etwa über Fritz Ernst: Er «meistert ein
Deutsch, das seine Gegenstände nicht bis
zum Gähnen deutlich, sondern bis zum
Strahlen fest macht... Er ist unser Moralist

mit Grazie...» Oder über Hans Barth :

«Seine Sprache ist das Abbild des
Entschlusses ihres Trägers, dem Gegenstand
gerecht zu werden und erst aus diesem
Gerechten heraus ein Urteil zu geben.
Dies schließt Vorurteil aus.» Kaegi endlich

sei der Kunst mächtig, Vergangenes
als Gegenwart zu erzählen, «und auch
jener andern, die Formen der Wortwiederholungen,

der Rückbezüge zu meistern,
die der wissenschaftbchen Erzählung ein
Pathos zutragen, das sich als Bescheidung
erweist, weil es nicht als ein Selbstzweck

844



dasteht, sondern ein lauteres Mittel der gomena zu einer
Verdeuthchung ist». Schweiz aus der

So sind Gelehrtenporträts von morali- Jahrhunderts; in
scher Präzision und sprachlicher Sauber- sie das tüchtige
keit entstanden, in denen die Worte Frei- Schmelzung von
heit und Vaterland, ohne falschen Zun- weite aus dem
genschlag ausgesprochen, ihren Ursprung- Freiheit dar.
liehen Klang bewahrt haben. Im Hinblick
auf die Sache sind Webers Büder Prole-

Literaturgeschichte der
ersten Hälfte unseres
der Gesinnung stellen

i Zeugnis inniger Ver-
Heimatbebe und Welt-
Geiste selbstbewußter

Horst Rüdiger

Maurice Zermatten: La Montagne sans Etoiles

Jeder Westschweizer, der zur schriftlichen

Äußerung mit künstlerischem
Anspruch ansetzt, sieht sich vor eine Frage
gestellt, von deren Beantwortung das Wesen

seiner schriftsteUerischen Tätigkeit
entscheidend abhängen wird. Für wen
schreibt er? Muß ihm das, was in Paris
geschieht, maßgebend sein, und soll er der
Anziehungskraft des großen, sprachverwandten

Nachbarlandes folgen Oder soU

er sich ihr im Gegenteil verschließen, nur
für seine engere Heimat dem Erlebnis
ihrer Eigenart Ausdruck geben? Mit
anderen Worten: Ist er, seiner geistigen
Zugehörigkeit nach, ein Franzose aus der
Provinz, welcher den Anschluß an die
Geschmack und Stil ausgleichenden
Strömungen der Hauptstadt sucht und
vielleicht auch findet Oder ist er ein Schweizer,

der in die Nährkraft seines Heimatbodens

genügend Vertrauen setzt, um auf
ihm und für um gedeihen zu können

Das Problem nimmt freilich in den
seltensten FäUen die starre Gestalt der
unerbittlichen Alternative an. Es lassen sich
vielmehr die verschiedensten Abstufungen,

Verschränkungen, Mischungen der
beiden Grundeinstellungen ausdenken. Bei
jedem einzelnen Schriftsteller müssen
Herkommen, Bildung und Temperament
den Einflußsphären ihren Anteil zumessen.

Dabei können ungünstige mit
reizvollen ZusammensteUungen abwechseln,
und in Glücksfällen wird alles sich
zusammenfinden, um das Entstehen eines
Kunstwerks zu ermögbehen.

Bezügbch der schweizerischen
Grundhaltung von Maurice Zermatten bestehen
keine Zweifel. Den Lesern der «Schweizer
Monatshefte» bezeugen dies seine in
regelmäßigen Abständen sich fortsetzenden
Lettres de Suisse Romande, die in ihrer
ebenso sachlichen wie persönlich-entschiedenen

Art einen nicht hoch genug
einzuschätzenden Beitrag zur Überbrückung

von Verstimmungen darsteUen. Bei
solcher EinsteUung in Aufsätzen, die aktuellen

Gehalts und für den Augenblick
bestimmt sind, darf man erwarten, daß auch
die Kunst Zermattens eine schweizerische
sei. Man suche nun aber dieses Schweizerische

nicht im Äußern: in Beschreibungen
folkloristischer Art etwa, die man kaum
finden wird, und schon gar nicht in einer
mundartlichen Färbung der Sprache, die
auf biUige Weise Stimmung erzeugen
möchte. Zermatten bedient sich vielmehr
einer ausgesuchten und bis ins letzte
durchgearbeiteten Sprache, und der
Wohlklang, der über dem breiten Steigen und
Fallen der in sich gerundeten Sätze Uegt,
ist oft von feierlicher Getragenheit. Die
Literatur einer Landschaft hört dann auf,
regional zu sein, wenn das Lokale nicht
Schmuck und Kulisse ist, sondern, nach
seinem Wesen und Kern erfaßt, mithilft,
eine eigene hohe Sprachkultur
aufzubauen, die aUer ÄußerUchkeit entbehrt.
Aus einer Literatur wie der italienischen,
welche sich stärker als die französische
aus regionalen QueUen nährt, ließe sich
manches Beispiel dafür nennen. Auch
thematisch am nächsten stünde Zermatten
wohl die Sardin Grazia Deledda, deren
Werk wie das des Walliser Dichters aus
einer tiefen, vöUig undogmatischen
Religiosität gewachsen ist.

Wesentlich ist im Werk Zermattens die
Landschaft des WaUis mit ihren Bergen
und Rebhängen, weil sie mitformt am Wesen

der Menschen, welche sie umgibt. Die
Natur ist es auch, die in seinem neuen
Buch am Anfang steht; aber nicht heiter
untermalend, sondern überbordend,
übermächtig, als ungewisse Drohung1). Es
schneit, und eine Lawine droht die Kirche

1) Maurice Zermatten, La Montagne
sans Etoiles, roman, Desclée de Brouwer,
1956.

845



zwischen den beiden Dörfern Albinen und
Sasseneyres zu verschütten. Und im
Übermaß des Winters geht auch den
Menschen das Maß verloren: «Il ne contrôlait
pas son monologue intérieur, trop occupé
d'éviter les embûches du chemin» (p. 32).
Oder: «Des images pâles l'habitèrent, tout
un peuple de morts remontèrent du passé,
des visages abolis tournoyèrent dans les
flocons, sur la grisaille où nul passage ne
laissait de trace ; sa propre existence, Tri-
dondane la sentit s'enfoncer dans la
mollesse spongeuse des nuées» (p. 46). Mit der
Schneedecke über den Dächern wächst
die Angst in den Menschen. Der Pfarrer
flieht. Dann kommt die Lawine, und
Sasseneyres ist abgeschnitten; nicht nur
von der Welt, sondern auch vom Himmel,
seiner Kirche und der Messe beraubt. Die
Leute sind unschlüssig und hifflos, aber
nicht ohne Hoffnung : «A quoi bon se soucier

de l'avenir Tridondane pensait pour
eux tous» (p. 72). Tridondane ist der
Gemeindepräsident, unter dessen Führung
sich die Dorfbevölkerung bald in blinder
Gefolgschaft, bald zweifelnd und zögernd,
in einem Wald der Irrungen verliert.
Tridondane steht zwischen zwei Frauen. Die
eine ist Adèle, die ihm verfaUene ehema-
bge Nonne, welche er zwingt, die
Obliegenheiten des geflohenen Pfarrers auf sich
zu nehmen. In ihr verdichtet sich das
Ungeklärte, Nächthche, AngstvoUe, das um
die Häuser streicht, zum schriUen Schrei
und zur fratzenhaften Verzerrung im
unvermeidlichen Freitod. Auf der anderen
Seite steht Tridondanes Tochter Cecüe,
«l'âme pure qui souffre de la médiocrité»
(p. 120), Verkörperung der Klarheit und
Vernunft, leidend am Unrecht und bereit
zum Opfer. — Welchen Weg wird das
Dorf gehen

Amédée, Jérémie, Candide, Nicolas,
Baptiste, sie sind das Dorf. Keiner von
ihnen nimmt die deutbchen Umrisse der
drei Hauptgestalten an. Aber aUe tragen
sie mit ihrem nur bescheidenen Eigenleben

zum Leben dessen bei, was sie aUe

zusammengenommen sind, und was ihr
eigentliches Leben erst ausmacht: eben
das Dorf, in welchem der Sinn jedes Teüs
nur nach seinem Bezug auf das Ganze zu
messen ist. Der Kraft dieses Dorfgeistes

steht Tridondane die seines Stolzes und
seines Ressentiments gegenüber, und
zunächst hat es den Anschein, als vermöchte
der eine die vielen zu zwingen, seinem
Wort zu folgen. Das Dorf denkt nicht, es
schaut nicht in die Zukunft, siebt kerne
Folgen seiner Verirrung voraus und
scheint so langsam und unaufhaltsam der
Katastrophe entgegenzugleiten, vergleichbar

der Lawine, welche die Kirche unter
sich begraben hat. Aber es ist etwas im
Dorf, womit Tridondane nicht gerechnet
hat: eine tausendjährige Tradition, ein
tiefverwurzeltes rebgiöses Gefühl, eine
nicht wegzudenkende Treue zum
Hergebrachten. Daraus erwächst eine vom
Anfang des Geschehens an spürbare, im Laufe

seiner Zuspitzung ständig sich versteifende

Abneigung gegen das Neue, das als
Folge der außergewöhnlichen Ereignisse
das Altbewährte bedroht. Aus dieser
keineswegs erarbeiteten, ja nicht einmal bis
in die klare Schicht des sprachlichen
Ausdrucks vorstoßenden Zähigkeit, die den
Leuten unerkannt und selbstverständbch,
aber gerade dadurch unangreifbar im Herzen

wohnt («Il ne savait que répondre
mais, au fond de lui-même, il trouvait
l'explication de Baptiste de peu de poids»
(p. 213)) — aus dieser Zähigkeit schöpft
das Dorf schließlich das Vermögen, aus
eigener Kraft in die Ordnung zurückzukehren.

Etwas Gesundes ist so der Grundstrom
im Dorf, etwas, das an der Vergangenheit
festhält aus dem Gefühl heraus, daß im
großen und ganzen ihr Erbe ein gutes ist,
mit dem sich noch lange und zufrieden
leben läßt, das aber auch immer von
neuem erobert und verteidigt sein wiU.
Müßten wir dieses Etwas näher bezeichnen,

wir zögerten nicht, es schweizerisch
zu nennen.

Und noch eine Schlußbemerkung:
Zermattens Buch würde sich wie wenig andere

zur Verfilmung eignen. Wir denken uns
einen Füm, bei dem das Schweizerische
nicht Aushängeschild, sondern Kern wäre,
und der in der WaUiser Berglandschaft
einen nicht zu überbietenden äußeren
Rahmen fände.

Hans-Jost Frey

846


	Bücher-Rundschau

