
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 37 (1957-1958)

Heft: 9

Rubrik: Kulturelle Umschau

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


KULTURELLE UMSCHAU

Ein Reisebuch

Wir leben in einer Welt von Schattenbildern;

auf der Leinwand, auf Fernsehscheiben

ziehn sie an uns vorüber und
verschwinden rasch in der Vergessenheit;
sie hinterlassen keine Spuren. Nicht viel
anders ist es mit den menschlichen
Einrichtungen, Formen und Gesittungen; sie
sind ins Gleiten gekommen und sind zum
großen Teil schon hinter dem Rand des
Horizontes verschwunden. Im Unterschied

aber zu den ephemeren Umrissen,
die während einer kurzen Zeit gestikulierend

und wortreich über die Wände der
KinohaUen oder unsere häuslichen
Fernsehapparate zogen, haben die einstigen
Wirkbchkeiten des geschichtlichen
Ablaufs vor ihrem Verblassen und ihrer
Auflösung sichtbare Zeichen hinterlassen, aus
denen ihr einstiges Wesen, ihr Sinn und
ihre Bedeutung sich noch erkennen lassen.
Daß von solchen Zeichen immer noch
wirkende Kraft ausgeht, beweist das poten-
tieUe Vorhandensein des Vergangenen in
jeder Gegenwart, wie sehr sie sich auch
dagegen sträubt; große, bewußte und
konsequente Zerstörer haben denn auch
immer gewußt, daß man auch diese
Zeichen auslöschen muß, wenn man den
Geist, der sie einst erschuf, endgültig
austreiben wiU.

Keine menschliche Generation ist so
viel gereist wie die unsrige. ÜberaU in der
Welt hat sie dabei nach sichtbaren Zeugen
längst verworfener und vergangener
Zustände gesucht, hat diese angestarrt, bis-
weüen auch nachdenklich betrachtet,
wissenschaftlich getrocknet und definiert und
vor aUem in photographischen Apparaten
nach Hause getragen. Die Antike unseres
Erdteüs, die großen Baudenkmäler der
christlichen Epoche, die Pracht der
repräsentativen symmetrisch-rhythmischen
Zeiten, Renaissance, Barock, Spätbarock,
klassizistische Stüe werden immer noch

bestaunt und, obwohl man ihren Geist
abgeschrieben hat, werden sie noch ästhetisch
genossen. Aber man beschränkt sich nicht
auf den klein gewordenen Umkreis unserer
alten Welt, man fährt durch die Luft nach
aUen Erdteüen und überaU sucht man
heute noch sichtbare Spuren einstiger Sitten

und BUdungen. Wie lange noch? Es
hat Zeiten gegeben, in denen kein Auge
sich auf Zeugnisse des Gewesenen richtete.

Noch sind wir frei, uns mit den durch
die Technik gelieferten Mitteln mühelos
fast an jeden beliebigen Punkt des Planeten

zu verfügen. Was wir dabei von den
fernen Fahrten mitbringen, ist aUerdings
oft viel schwerer assimilierbar als wir
gemeinhin glauben, es bildet oft nachträglich

ein recht steriles Gemenge in unserem
Gedächtnis, während es — vieUeicht
etwas mühevoUere — Fahrten gäbe, nach
Zielen, die gewissermaßen vor unsern
Toren liegen und nicht mit Raketenflugzeugen

erreichbar sind. An diesen nahen
Zielen, innerhalb unseres Sprachraumes,
innerhalb gewohnter, vertrauter
Landschaften, innerhalb des Kraftfeldes unserer

eigenen geschichtlichen Vergangenheit,

können wir als aufmerksame
Beobachter mit Auge und Ohr noch lebendige

Erfahrungen sammeln, die vöUig
organisch in unser Verständnis und unser
Bewußtsein übergehn.

Da liegt ein Buch vor mir, ein
Reiseführer, es ist 1956 im Prestel Verlag,
München, erschienen, sein Verfasser ist
der Kunsthistoriker und bayrische
Denkmalpfleger, Franz Prinz zu Sayn Wittgenstein,

und es trägt den Titel Fürstenhäuser
und Herrensitze. Wie gesagt, ein
Reiseführer durch Gegenden, die vor unsern
Toren liegen; nach Bayern und Württemberg

werden wir begleitet, von den Alpen
bis zum Main und abseits von den begangenen

Straßen. Wir besuchen die Residen-

816



zen der kleinern süddeutschen Landesherren

des alten Reichs, die 1806, unter
der Einwirkung des napoleonischen
Schematismus, ihre Souveränitäten verloren
und von diesem Zeitpunkte an gezwungen
waren, angesichts des immer reißender
werdenden Fortschrittes ein nach
rückwärts gewandtes Dasein als schon fast
vergessene, sogenannte «Mediatisierte» zu
führen, wie seltene Stücke einer Sammlung

von außer Kurs geratenen Münzen
in Vitrinen. Im Unterschied zu den
Vereinigten Staaten, in denen derartiges nicht
vorhanden ist, oder zu Rußland, wo das

Einstige ausgemordet wurde, gibt es im
alten Europa unendlich viele solche Überreste

vergangener soziologischer Zustände,
vergangene Hierarchie, und für den wirklich

historisch empfänglichen Zeitgenossen

ist es unendlich viel lehrreicher, die
Vergangenheit an ihren noch unter uns
lebenden Vertretern kennen zu lernen als

aus Akten und theoretisierenden Abhandlungen

über diese Akten.
Der Verfasser des vorliegenden Bandes

stammt aus dem innern Kreis der Welt,
die er beschreibt ; er ist Kunstkenner und
verfügt über eine vom verstiegenen Jargon

zeitgenössischer Kunstkritik vöUig
unberührter Urteilsgabe, über einen
natürlichen Geschmack, der es ihm erlaubt,
künstlerische Werte in der natürlichen
Weise aufzuzeigen, er ist kenntnisreicher
Kunsthistoriker und besitzt eine weite
und sichere aUgemeinhistorische Bildung,
welche, in seinem FaU, ein seltenes
Erfahrungselement gewissermaßen des Selbsterlebten,

Selbstverständlichenmit sich führt.
Die Einleitung zu dem nach sicherer

Auswahl wohl iUustrierten Buch situiert
den Gegenstand ; in einer klaren Synthese
wird Ursprung und Aufstieg, Eigentümlichkeit

und Wirksamkeit des süddeutschen

Hochadels zusammengefaßt, und
dann beginnt die Reise durch seine
Residenzen.

Mit Recht beginnt das Buch mit den
größten Bauherren der Barockzeit, den
Schönborns, denen wir unter so vielem
andern die Würzburger Residenz, Bruchsal

und Pommersfelden verdanken. Der
Kurfürst Lothar Franz wird uns leibhaftig
vorgeführt, die Pommersfelder Galerie
wird uns gezeigt und erläutert, das große

fördernde Wirken des Hauses auf dem
Gebiet der barocken Musik wird geschüdert,

und wir nehmen an den beschwerlichen

Reisen damabger Zeit und ihren
Gefahren teil, die auch den Meistprivüegier-
ten nicht konnten erspart bleiben.

Vom Main und Rhein sodann gelangen
wir in das Land zwischen Tauber und
Kocher, zwischen den Städten Oehringen,
Neuenstein und Schwäbisch HaU im
Süden, Mergentheim, Weikersheim und
Rothenburg im Osten. Die Keuperwaldberge
umschließen in weitem Halbrund den
sogenannten fränkischen Schild, und dort
befinden wir uns im eigentlichen Land der
Hohenlohe, Weikersheim, Karlsberg,
Oehringen, Bartenstein, Langenburg und
Schübngsfürst. Wir reisen durch kleine
Residenzstädte und von Schloß zu Schloß,
wir besuchen die Herrgottskirche zu
Creglingen mit ihrem berühmten Marienaltar

Tilman Riemenschneiders, in Stup-
pach befindet sich das herrliche Madonnenbild

des Matthias Grünewald. Über
zweihundert Schlösser gehörten den
Hohenlohe, hinzu kamen die Häuser der
Stetten, Morstein, Crailsheim und
Berlichingen. Mit Recht sagt der Verfasser,
man müsse sich Zeit lassen, dieses Land
kennen zu lernen. Die Geschichte des einst
regierenden Hauses wird uns in so launiger

Weise erzählt, mit so vielen humor-
voUen, aus dem Leben gegriffenen Zügen
iUustriert, daß sie unmittelbar wirkt wie
ein Erlebnisbericht. Solcherart mit sehr

genauer Anschauung versehen, führen wir
unsere Reise durch.

Eine ganz andere Welt betreten wir im
Altmühltal, nachdem wir die schöne, alte
Reichsstadt Weißenburg hinter uns gelassen

und über Treuchtlingen dem Flusse

Altmühl entlang in den fränkischen Jura
eingezogen sind. Jetzt gelangen wir nach
Pappenheim, der Residenz der
Reichserbmarschälle des heiligen römischen
Reiches deutscher Nation. Wir befinden uns
in einem vöUig andern Geschichtsraum;
seit 1000 Jahren sitzen die Pappenheim
in Pappenheim; ursprünglich hießen sie

Kalentin. Sie sind durch tausend Jahre
ein starkes, leidenschaftbches Geschlecht

gewesen, treueste Anhänger der Staufer;
der große ReichserbmarschaU sodann, der

Reitergeneral im Dienste des Kaisers, der

817



am selben Tag wie Gustav Adolf bei Lätzen

fiel und der durch Schüler unsterbbch
wurde, ist der Enkel jenes Gottfried Heinrich,

der 1521 Luther vor den Wormser
Reichstag führte. Durch viele Jahrhunderte

haben die Pappenheim das
Reichsmarschallamt ehrenvoU durchgeführt, sie
sind die einzigen, die sich gegen die
Médiatisation energisch gewehrt haben.

Dann folgen die Oettingen, die seit 897
im Ries ansässig sind. Ein Oettingen hatte
die Tochter des 1308 bei Brugg ermordeten

Kaisers Abbrecht I. zur Frau. Ihre
Hauptfeste, die Harburg, die man erreicht,
wenn man von Donauwörth in Richtung
Nördlingen-Dinkelsbühl fährt, hat in den
Zeiten höchster europäischer Gemeinschaft

im hohen Mittelalter große Dichtung

und herrbche BUdkunst in ihren
Mauern entstehen lassen.

Wir werden zu einem Rundzug durch
die Sammlungen der Harburg aufgefordert.

Wir betrachten zwei Figurengruppen

von Tihnan Riemenschneider, ein
irisches Evangeliar aus dem 8. Jahrhundert,
eine spanische Armenbibel aus dem IL,
französische Elfenbeinschnitzereien des
frühen 15. Jahrhunderts, herrliche fränkische

Bildteppiche aus derselben Zeit. Die
Graphikersammlung enthält 30 000 Blätter,

die im Rittersaal in Wechselausstellungen

gezeigt werden. Die berühmten
oettingischen Büchersammlungen wurden
im 15. Jahrhundert begonnen. Nach der
Harburg besuchen wir Hohenaltheim mit
seiner schönen HofkapeUe, dann die Stadt
Oettingen und schbeßbch das auf einem
hohen Bergkegel gelegene Schloß Baldern.

Ganz andere historische Dimensionen,
Weltweite und Voraussetzungen, die zu
unserer eigenen Zeit hinübergeführt
haben, gewinnen wir sodann beim Betreten
des Fuggerschen Kreises mit Augsburg in
der Mitte. Es wird uns ein Ganzes gezeigt,
die Welser spielen hinein, die Träger des

Frühkapitahsmus, die Weltpohtik, größte
Perspektiven des Fernhandels, alles
immer auf dem Wege der Anschauung; die
Reise aUein durch das Gebiet, welches die
Leistung des Hauses Fugger geprägt hat,
erscheint so inhaltsreich, so aufregend
durch die AusbUcke, die sie beständig
gewährt, daß wir Wittgenstein dankbar sein
müssen, uns in seiner so zurückhaltenden,

oft trocken humorvoUen Art, solche
Zusammenhänge aufgeschlossen zu haben.

Sein Buch endet mit einer Schilderung
des Lebenskreises der Truchsesse von
Waldburg, die man die Moosfürsten
genannt hat, deren Geschichte unweit von
der Stadt Leutkirch von der Waldburg,
einer «wahren Landskrone ausgeht, die
sich über dem weithin gebreiteten AU-
gäuer Land erhebt» und einen Bbck bis
zum Bodensee bietet. Ringsherum ist
Waldburgisches Gebiet: Wolfegg, Zeü,
Kißlegg, Wurzach, Waldsee, Heinrichsburg

und Trauchburg.
Wer den Ratschlägen des Buches folgt,

wird eine größere, inhaltsreichere Reise
unternehmen, als wer sich auf die Gewinnung

der größtmögbchen Ferne einsteUt.
Eine Reise in ein Gebiet, das wir mit
unsern eigensten Mitteln, aus unsern
angestammten Voraussetzungen und unsern
erlebten geschichtbchen Erfahrungen
innerhalb unseres Sprachgebietes besser
erfassen und begreifen können, als es
andere vermögen. Lebensformen, die
denjenigen unseres Landes oft entgegengesetzt

sind, wuchsen dennoch aus demselben

Grund, aus dem wir unsere feingegliederte

und starke, unsere freie Gemeinschaft

aufgebaut haben; aus solchen
fremd vertrauten Formen aber können
wir wirkliche Erkenntnis gewinnen, wir
haben ihr Entstehen wie ihr Verschwinden

aus der Nähe miterlebt.
Was man uns heute im geistigen Bezirk

und vor aUem auch in seinen Niederungen
herbeibringt und häufig aufdrängt, ist
großstädtischen Ursprungs, denn wir
leben heute bis ins hinterste Bergtal innerhalb

einer großstädtischen Kultur, die von
Chicago über Peking und Moskau bis
nach Paris und London nicht sehr
verschieden ist, in ihrem Umkreis aber
verschwindet als provinzieU und abgetan
alles dasjenige, was unsere wahre Eigenart

ausmacht. Unendbch viel von dieser
europäischen Eigenart ist in dem Buche
festgehalten, das ich mit Genuß gelesen
habe, weü seine Aussage für einmal so
ungeheuer einfach und bieder gebüeben ist
und aUe übersteigernden und gesteUten
Perspektiven vermeidet.

Carl J. Burckhardt

818



Bonaventura Tecchi: Le due voci

Unter dem Titel Le due voci sammelte
Tecchi eine Auswahl ebenso lebendiger
wie besinnbcher Reiseeindrücke aus
nördlichen und nordösthchen Gegenden —
Dänemark, Schweden, Norwegen, Deutschland,

Österreich —, denen er in der letzten
Nachkriegszeit mehrere seiner Ferienfahrten

widmete (Verlag Casini, Rom 1956).
Als Auftakt, quasi una prefazione, dient
die Schilderung seines Basler Aufenthaltes

1923/24, der dem jungen
Gelehrten und SchriftsteUer und
improvisierten Italienischlehrer Beglückung
und Enttäuschung bereiten soUte.
Freundschaftlichen, nicht humorlosen
Beistand erfuhr er damals durch den 1949

vorzeitig verstorbenen Tessiner Arminio
Janner, der an der Basler Hochschule das
Lektorat, später das Extraordinariat für
italienische Sprache und Literatur
betreute und seine regen Beziehungen zu
wesentUchen Italienern,wenn immer möglich,

um neue Bande bereicherte. In
wenigen Zeüen weiß Tecchi, Janners «klare,
etwas voltaireartige Mentalität», seinen
Hang zu Neckerei und Ironie treffend
darzutun, auch seine Unkompbziertheit, die
auf ihn, den jungen Grübler, klärend,
lösend zu wirken vermochte. Egli è stato il
chiarificatore di me a me stesso, anerkennt
er gerne. Auch wer mit Janners gelegentlich

aUzu brüsken Urteüen und Entscheidungen,

wie sie Tecchi ebenfaUs erfuhr,
nicht einig ging, freut sich an Tecchis
dauernder Dankbarkeit gegenüber dem
um die Pflege der italienischen Kultur
verdienten Tessiner.

Zwiefacher Sinn liegt im Titel des vor-
Uegenden Buches : Die beiden Stimmen. In
Tecchis Seele kontrastieren und suchen
zu harmonisieren die Stimme der An-
hänghchkeit an seine engere Heimat, an
seine hochragende Geburtsstätte Bagno-
regio, an sein paese austero mit den Kreidefelsen,

den Eichenwäldern im obern, an
Umbrien und an die Toskana grenzenden
Latium, und die Stimme, die früh schon
ihn hinausrief aus der Abgeschlossenheit,
aus der apenninischen Einsamkeit, in
eine weitausschauende, weltoffene Ferne,
die Stimme der Nordlandssehnsucht, die

so manche seiner Schriften durchzieht. In
Tecchis Seele ertönen außerdem zwei
Stimmen, welche zweierlei EinsteUung
zum Leben bekunden. Am deutlichsten
vernehmen wir sie aus dem letzten Kapitel

über eine österreichische Reise, die ihn
zum Besuch der im Wiener Rathauskomplex

wirklichkeitsgetreu nachgebüdeten
Behausung Franz Grülparzers veranlaßt.
In der Einfachheit jener Wohnstube
spornt die eine, hochgemute, mit Worten
Carossas und Georges ihn zu geistigem
Wagnis an, zu rühmlichem Aufstieg; die
andere dagegen, die Stimme GriUparzers,
des Ruhelosen, warnt ihn vor «dem leeren
Spiel des Ruhmes» und preist als einziges
erstrebenswertes Glück «des Innern stiUen
Frieden und die schuldbefreite Brust».
Die demütige grülparzersche Stimme —
ihm woUte scheinen, ganz erleuchte, er-
füUe sie den erhaben einfachen Raum.

Unsere Zuneigung und unser Vertrauen
gewinnt der Verfasser mit diesem durch
und durch persönlichen und doch gar
nicht ichbetonten Buch. Da wandert und
weilt einer, der nicht nur sehen, sondern
verstehen wül; der sich müht, anderer
Wesen aufs Unbeirrteste zu erfassen; der,
als Literaturbeflissener — Tecchi ist
Germanist an der Universität Rom —, sich
die Hauptvertreter des nordischen Schrifttums,

von Andersen bis zur Lagerlöf und
zu Kaj Munk, aus deren Umwelt zu
erklären sucht; der Brücken schlägt
zwischen Art- und Kulturverschiedenen; der
die seltenen ungünstigen Eindrücke, aus
der ihm eigenen Brüderlichkeit und
Gerechtigkeit, Überlegtheit und Überlegenheit,

mit Vorsicht zu äußern pflegt.
Wo auch immer es sei — im fast aUzu

blanken Kopenhagen, dessen fortgeschrittene

Technik und Mechanik doch noch
von etwas wie Andersens Märchenaura
umwoben scheint; in Schweden, paese
complicato, «idyllisch und unruhig
zugleich»; in Norwegen, «wo alles Provinz
ist und doch Größe verrät»; in verschiedenen

Städten und Landstrichen des

«provisorischen», zerstörten, zermartertenund
um so fieberhafter im Wiederaufbau
begriffenen Deutschland : in Heidelberg (wie

819



durch ein Wunder vom Krieg sozusagen
unverletzt gebbeben), dem Ausdruck des
«alten, jedem Kulturmenschen teuren
Deutschland, das nimmermehr zurückkehrt»;

in Mainz, wo er sich von einem
«italienisches Speiseeis» verkaufenden,
ebenso witzigen wie hilfreichen und über
die Mainzer Verhältnisse bestorientierten
Abruzzesen belehren läßt; im
wiedererstandenen Goethehaus zu Frankfurt a.
M., wo er seinen Glauben an eine Rettung
aus dem tragisch Provisorischen, an eine
geistige Genesung der Menschen zu stärken

trachtet, an ein heüsames Nachwirken
Goethes, des großen «Friedenbringers und
Trostspenders», «del pacificatore e
consolatore per ecceUenza» ; bei der ihm von
frühern Aufenthalten bekannten Bauernfamilie

im Rheinland, wo er nunmehr bloß
mit der älteren Generation wieder ins
trauliche Plaudern gerät, derweilen die
Jungen gen Abend dem Lockruf der
Stadt und deren Tand und Trug verfaUen;
im Berlin der beiden Sektoren West und
Ost, deren heftige Gegensätzhchkeit für
ihn zum Sinnbild aUer Provisorien wird,
zur Verheißung apokalyptischer
Zukunftsgeschehnisse, wo hüben und drüben er
seelische Niedergeschlagenheit verspürt
und geistiges Dunkel, wo besonders im
Osten er umsonst sich in cerca di un sorriso

befindet, «auf der Suche nach einem
Lächeln»; in der beklemmenden Armut
Innsbrucks (1947), in der Armut und im
mühseligen, doch sicheren Wiederaufstieg,

der, trotz aUem, ihres Zaubers nicht
beraubten Kaiserstadt Wien (1954); in
der «poetischen Steiermark, deren mannhafte

Melancholie den Büchern Roseggers
eignet» ; im humanistisch geprägten Graz,
einem der letzten BoUwerke der europäischen

Kultur; im mozartschen Salzburg
des mittäglichen, wundersamen
Glockengeläutes, der jährhch hochherrlichen
Festspieltöne — immer und überaU
erweist sich Tecchi als der verständniswüli-
ge, verständnisinnige Beschauer und
Lauscher, als der Fragende, Eindringende,
Mitfühlende, als der tiefDankbare für jede
Erleuchtung, für jede in ihm genährte
Hoffnung auf eine dereinst harmonisch
geeinte Menschheit.

So bietet uns Tecchi nicht nur ein klug
und kurzweilig aufklärendes, da und dort
von der fesselnden Schau ergriffenes
Reisebuch, sondern ein Buch von grundsätz-
Ucher Bedeutung : ein Reisebuch, das man
stets von neuem aufschlägt, da es, zwar
unabsichtlich, beinahe unausgesprochen,
für unser aUer Lebensreise Rat und Norm
in sich schließt.

Elsa Nerina Baragiola

Ein Quelle zu Faulkners «Die Fabel»

Es besteht kein Zweifel, daß A Fable
von William Faulkner (Random House,
New York 1954) zum Teil wenigstens
durch die Erzählungen der letzten
Wochen Christi auf Erden inspiriert wurde.
Die Kreuze auf dem Umschlag, zu Beginn
jedes Kapitels und jeder Abteilung, die
Titel mit den Tagesbezeichnungen einer
Woche und die Entwicklung der Handlung,

zum Beispiel die Erwähnung des

Abendmahls, die Hinrichtung der Hauptfigur

zwischen zwei Verbrechern, die
Beerdigung und das Verschwinden der Leiche

weisen aUe auf eine biblische QueUe
hin. Ebenso entsprechen die Gestalten der
Fabel, wie etwa die dreizehn Soldaten, von
denen einer ein Verräter, ein anderer drei¬

unddreißigjährig ist, sowie die zwei
Schwestern Maria und Martha den
traditioneUen Figuren der Osterwoche.

Obschon die Verwendung des genannten

Quellenmaterials geschmackbch
gewagt ist, besteht kein dogmatischer
Einwand gegen eine solche Parodie, solange
die Art und Weise, in der die Erzählungen
wiederverwendet werden, vorsichtig
gehandhabt wird. Vergessen wir nicht, daß
die Legenden um Hiram, König Arthur
und den Graal auch nach Ereignissen im
Leben Christi nachgemodelt wurden, in
einer Art freüich, die über die Ehrfurcht
der Verfasser keinen Zweifel läßt. Anderseits

sind heidnische Parodien, wie etwa
diejenigen von Philostratus über das Le-

820



ben des ApoUonius von Tyana, des Lucian
über den Tod des Peregrinus oder des
Celsus «Wahre Abhandlung», satirisch
und unverschämt.

Es scheint in der Tat, daß zwei
Elemente von Faulkners Fabel nebst der
genannten QueUe eine erstaunliche Ähnüch-
keit mit einer der ältesten und gottlosesten

Parodien, die über Christus je
geschrieben wurden, besitzt, nämbch die
jüdische Farce des «Toldoth Jeshu».
(«Toldoth Jeshu» aus Hugh J. Schonfield,
According to the Hebrews. Duckworth,
London 1937, S. 35—61.) Das erste dieser
Elemente liegt darin, daß der Hauptfigur
eine iUegitime Abstammung zugeschrieben

wird. Faulkner stellt den Helden seiner

Erzählung als den Bastardsohn des
Oberbefehlshabers der alliierten
Besetzungstruppen dar. Im «Toldoth Jeshu»
wird erwähnt, daß Maria durch einen
schönen Soldaten namens Josef, Sohn von
Pandera, verführt wurde. Celsus gibt den
Namen des Kriegers als Pandera an.
Infolgedessen wäre Jesus Ben Pandera, ein
Name, der in der Tat für ihn in der rabbi-
nischen Literatur verwendet wird. Im
Falle von Faulkners Fabel könnte dies
eine rein zufäUige Übereinstimmung sein,
um so mehr als die Erzählung Kriegsereignisse

schildert.
Die Verwandtschaft mit dem «Toldoth

Jeshu» wird jedoch in einem zweiten
Element klarer sichtbar. Faulkners
hingerichteter Protagonist wird durch seine
Verwandten weggeführt und unter einer
Buche, nahe der alten, bäuerlichen Heimstatt,

begraben. Es wird klar angedeutet,
daß die Leiche in einer Grube versenkt
wurde, über der sich vier Jahre früher
fruchtbares Ackerland befand. Durch eine
Bombardierung werden die irdischen
Überreste der Hauptfigur etwa fünfzig
Meter weggetragen und verschüttet, um
im nächsten Jahr von einem pflügenden
Bauern wieder entdeckt zu werden. Im
«Toldoth Jeshu» wird Christus durch
seine Jünger begraben. Ein Gärtner stiehlt
dann die Leiche, um zu verhindern, daß
die Christen behaupten könnten, Jesus
sei vom Tode auferstanden. Gleichzeitig
hatte der Gärtner einen Bewässerungskanal

umgeleitet und, nachdem er im
entleerten Bett die Leiche Christi begraben

hatte, das Wasser wiederum über die
Grabstätte fließen lassen. Nach einer
gewissen Zeit machte er zur Beschämung der
Christen sein Geheimnis bekannt. Ter-
tullian berichtet, wie die jüdischen
Polemiker behaupteten, daß die Leiche
weggeführt worden wäre, um zu verhüten, daß
des Gärtners Pflanzen durch die Masse
der Besucher beschädigt würden. Eine
spätere Version, die vom Bischof Ago-
bard von Lyon im neunten Jahrhundert
zitiert wird, besagt, daß nach jüdischer
Tradition der Leib Christi in der Nähe
eines Aquädukts begraben und durch
einen plötzlichen RegenfaU weggewaschen
worden sei. Eine zwölfmonatige Suchaktion

verlief erfolglos, und Pilatus heß
deshalb verkünden, daß Christus auferstanden

und göttlicher Verehrung würdig sei.

Einige Einzelheiten, die Faulkner
beifügt, zeugen für seine Kenntnis der
jüdischen Quelle. Als der Hauptheld erschossen

wird, sinkt der Pfahl, an den er
gebunden war, mit ihm um. Im «Toldoth
Jeshu» wird die Kreuzigung Christi mehrmals

verzögert, weil die verwendeten
Baumstämme in magischer Weise
zerbrechen. Einzig der Stamm eines
Johannisbrotbaumes widersteht dem Zauber.
Weiterhin spricht Faulkner die Organisation

der frühen Kirche Paulus zu und
nicht Christus. Im «Toldoth Jeshu» wird
dasselbe, wenn auch in roherer Form
behauptet. Eine solche Ansicht ist legitim,
kann jedoch nicht in einer spitzfindigen
Weise vorgebracht werden.

Es scheint somit, daß sich Faulkner zu
einem massiven Angriff auf das Christentum

vorbereitet. Hinweise dafür sind
nicht nur seine Aussagen in «A Fabel»,
sondern auch seine in Manüa 1955
ausgesprochenen Ansichten, die im Aufsatz
«American Segregation and the World
Crisis» wiederholt wurden. (WiUiam
Faulkner, B. E. Mays, and C. Sims, The
Segregation Decision. Atlanta: Southern
Regional Council, 1956.) Darin sagt Faulkner

folgendes aus: «WeU es zungenfertig
und einfach ist, lieben wir es heutzutage
die Weltsituation als. ein Gleichgewicht

zwischen zwei entgegengesetzten
und unvereinbaren Ideologien zu sehen.
Dies ist unrichtig. Nur eine dieser Mächte
enthält eine Ideologie, eine Idee, da die

821



zweite dieser Kräfte die einfache Tatsache
,Mensch' widerspiegelt...» Diskreditiert
Faulkner hier durch Antönungen die
einzige fundamentale Kraft, die von Anfang
an dem Kommunismus «entgegenstand»,
nämlich das Christentum Und wenn das
Christentum keine Ideologie oder in
andern Worten keine Theologie ist, zerfäUt
es nicht in sich selbst? Man kann sich
fragen, ob Faulkner eine solche Position

weiter verfolgen wird. «A Fabel» tönt an,
daß er sich in einer solchen Richtung
bewegt.

Man kann kaum verleugnen, daß
zwischen Faulkners Werk und dem «Toldoth
Jeshu» ein Zusammenhang besteht. Man
muß deshalb für die Bedeutung dieses
Zusammenhanges auf eine Antwort aus
theologischen Kreisen warten.

Allen Cabaniss

Meditation in Religion und Psychotherapie
Bericht über die Tagungen im Mai und Oktober 1957

im Walderholungsheim Stuttgart-Degerloch

Stadtpfarrer Hermann Breucha begrüßte
die Teünehmer namens des internen

Arbeiterkreises der Gemeinschaft.Von drei
Seiten kommt der Impuls zum Thema der
Meditation (M), vom Arzt, vom Seelsorger
und von der Begegnung des extravertierten

Abendlandes mit der Geistigkeit des
fernöstlichen Asiens. Es sei im folgenden
versucht, die Referate der beiden Tagungen

nach Gruppen der Arbeitsrichtung
und der Arbeitsgebiete zusammenzufassen.

Dr. Dr. med. W. Bitter, der Präsident
der deutschen GeseUschaft für Psychotherapie,

umriß als Arzt das Gebiet der M.
im ganzen als «inneres Zwiegespräch, das
unter Abwendung von den Außenreizen
geübt wird». Der heutige Mensch hat sich
nämlich keineswegs, wie manche Soziologen

meinen, an die Lärm- und Reizüberflutung

der technischen Umwelt gewöhnt.
Darum darf die analytische Psychotherapie

heute nicht wie einst auf die «Anpassung»

an die Gegebenheiten hinzielen,
sondern in wesentlichen Beziehungen auf
Diastase, auf Abwehr hinwirken. Bitter
skizzierte die Formmögbcbkeiten der M.
von der korrekten Niederschrift von
Gedanken und Affektabläufen, Bildern und
Wachträumen an über die Happic/ischen,
induzierten und gelenkten thematischen
Bilder bis zur M. der Traumbilder und der
«aktiven Imagination». In dieser letzten
Methode wird dem Patienten nichts von
außen zugetragen. Er nimmt die «Ema¬

nationen der eigenen Tiefe» in sich hinein,
um zur Persönlichkeit im Sinne der
Individuation heranzureifen. Der Arzt darf
das dabei überkommende numinose
Erleben nicht konfessionell interpretieren,
aber er darf es auch nicht negieren.

Von zwei Seiten her wurde dieser
Bereich der M. innerhalb der Therapie
ausgezeichnet : im Referat von Dr. med. Rotthaus

über «Wesen und Wert des meditativen

Übens in der Psychotherapie» und in
den aus der Nähe der Jungschen
Arbeitsweise kommenden Vorträgen von
Prof. Dr. Dr. med. Schmaltz, Frankfurt,
und Fräulein Dr. phil. von Franz,
Küsnacht, «Das Machen der Wahrheit im
eigenen Herzen und die dialektische Funktion

des Unbewußten im Individuations-
prozeß» wie «Aktive Imagination in der
Psychologie von C. G. Jung». Dr. Rotthaus

ging von der Jungschen Typenlehre
aus und beschrieb die «vier Elemente
unseres Erkenntnisvermögens», die er auch
«Kardinalbedürfnisse des Menschen»
nannte und die Quantität, Qualität, Wert
und sinnhafte Ordnung unterscheiden
soUen. Erst wenn aUe vier ausgeprägt und
aufeinander bezogen sind, ist der Mensch
reif. In der Regel sind aber eine oder mehrere

von den vieren unterentwickelt und
müssen durch meditatives Üben auf den
Plan gerufen werden. Es war für die
zahlreichen gegenseitigen Überschneidungen
und echten Kombinationen bezeichnend,
die sich ungesucht in Referaten und Aus-

822



sprachen beider Tagungen einsteUten, daß
der Arzt Dr. Schmaltz seine Ausführungen

an eine Interpretation der Psychologie
des hl. Augustinus anschloß. Das

«unbewußt Waltende» wirkt auf das aufnehmende,

meditierende, aktiv imaginierende
Bewußtsein — und dies wirkt auf jenes
zurück, bis sich aus einer «Kettenreaktion»

von Wirkung und Gegenwirkung
neue Inhalte und eine neue Geistigkeit
konsteUieren. Von einem «Gespräch»
zwischen dem Bewußten und dem Unbewußten

berichtete auch Fräulein Dr. von
Franz in ihrer näheren Kennzeichnung
der aktiv-imaginativen Methode, die sich
von der Führung des östlichen Guru ebenso

deutbch unterscheidet wie von den
mittelalterlichen Exerzitien, der Anschauung
und Formung des «Selbst» im Spiegelbild
Christi. Sie hat viel eher in der «imagina-
tio vera» der Alchemisten ihren Vorgänger

und in den Satori-Erlebnissen des Zen-
Buddhismus eine vergleichbare Parallele.
Mit dieser Bemühung ist —
geistesgeschichtlich gesehen — auch der bnke, der
«protestantische» Flügel im Parlament
des Geistes verkörpert (wie es C. G. Jung
auch von sich selbst bekannte), das Ja zur
bedingungslosen Freiheit des
Individuums, die vor dem Übermaß an «Richtlinien»

in unserer Zeit bewahrt werden
muß.

Überraschend wurde dies auf der zweiten

Tagung von Prof. Pfarrer Dr. Schär,
Bern («Protestantischer Geist und M.»),
bestätigt. Protestanten und Juden schufen

die analytische Psychologie, da sie in
ihrer Existenz mit der Einsamkeit und
Traditionslosigkeit des modernen
Menschen am schmerzlichsten konfrontiert
waren. Bei aUer Dankbarkeit für aUes,
was aus der Überlieferung mittelalterlichkatholischer

Exerzitien und östbcher
Yogaübung fruchtbar gemacht werden kann
(soweit es wirklich übertragen und nicht
den Bedürfnissen oder gar dem
Geschmack des westlichen Publikums ober-
flächbch angepaßt ist!), dürfen wir uns
über unsere wirkliche Situation nicht
hinwegtäuschen. Unsere technische «Außenkultur»

bat die «Innenkultur» überrundet.

Wenn wir diesen Vorsprung einholen
wollen — die andere Alternative wäre die
Resignation in unsere Vernichtung —,

dann müssen wir bei einfachsten, elementarsten

Erfahrungen beginnen, bei denen
kein geistiges oder geistbches Programm
uns den nächsten Schritt vorschreiben
kann.

Immerhin rückten in der Perspektive
von Prof. Dr. med. Boß, Zürich, der als
Gastdozent an einer indischen Universität
gewirkt und als Schüler abgeschieden
lebender Gurus gelernt hatte, die psychologischen

Probleme der indischen und der
abendländischen Seele, der westlichen und
östlichen Neuroseformen überraschend
zusammen. Selbst die Übergänge von der
Neurose zur Psychose zeigten dem Arzt
ein ähnliches Gesicht — hier wie dort. Um
so eher haben wir Grund, genauer hinzuhören

auf das, was uns östliche Weise in
den Bereichen zu sagen haben, die wir im
Abendlande vernachlässigten, z. B. dem
Bereich des traumlosen Tiefschlafes.
Beschämt müssen wir hinnehmen, was Dr.
B. von der Begegnung mit vielen Indern
sagte, daß sie «von Innen her» strahlten
und in ganz anderer Weise als wir gerüstet
seien wider die Faszination durch die
zweite technische Revolution!

Wie war nun der «rechte Flügel» im
Parlament der meditativen Bemühungen
vertreten? Auch hier durfte die Schweiz
nicht fehlen.

In der Persönbchkeit von Prof. Dr.
Gebhard Frei vom Bruder-Klausen-Seminar

in Beckenried war die Brücke geschlagen

von der Jungschen Methode (und
deren onto- und anthropologischen
Voraussetzungen zum meditativen Erfahrungsschatz

der Kirche: «Meditationsakt und
Meditationszustand» auf der zweiten,
«über das Herzensgebet» auf der ersten
Tagung. Das christliche «Mantram-Yoga»,
wie der Ref. das etwa in den «Erzählungen

eines russischen Pilgers» beschriebene
Gebet nennt, ist zunächst ein zeitlich
begrenzter M.sakt. Doch der einzelne Akt
zielt darauf, das ganze Leben in seinen
aUtäglichen Verrichtungen, den ganzen
Leib in allen Funktionen zu durchatmen
und zu durchdringen, ja an das Absolute
«anzujochen». Der einzelne wird in den

fleischgewordenen Logos hineingezogen
(was aber letztlich ein Gnadengeschenk
und nicht nur Ergebnis übender Bemühung

wie im Yoga ist). Auch die Inhalte

823



der ignatianischen Exerzitien, so führte
Prof. Dr. Hugo Rahner, Innsbruck, S. J.,
aus, werden nicht um ihrer selbst wülen
gegeben: sie soUen in alle Sinne eingehen!
Das Mysterium der Geburt Christi, ja der

ganzen Menschwerdung soU uns
gegenwärtig werden.

Einem der vornehmsten Inhalte christbcher

M. wandte sich Alf. Rosenberg,
Luzern, zu, der Bild-M. des Kreuzes. Auch
sie geht nicht im Anschauen eines heüigen
Zeichens und seiner vieUältigenBedeutun-
gen auf, sondern mutet uns zu, das Kreuz
zu tragen, d. h. unser ganzes Wesen (auch
mit den uns unverständhchen oder Leid
bereitenden Seiten und Aspekten!) auf
uns zu nehmen. Das ganze Wesen ist mehr
als das naturhaft Vorhandene und es
erreichen heißt, das uns Geläufige übersteigen

und Leid auf sich nehmen. Die christ-
bch-antike Haltung der «Orante» ist
Kreuzeshaltung: Wird sie recht geübt,
deckt sie leibbche und psychische
Fehlhaltungen auf. Es ist zugleich die königUche

Haltung des herrscherbchen
Menschen. Auch die Aussprache hob hervor,
daß M. letzthch ein neues Weltgefühl
erzeuge und Meditieren so viel heiße wie
Trächtigwerden, so daß vor einem
Schematismus der Inhalte und Methoden
gewarnt und empfohlen wurde, «zentrierte»
und «freie» Weise zu mischen und nicht
«rehgiöse» von «nichtreligiösen» Symbolen

zu trennen (Dr. Bitter).
Die Ampbfikation der großen

Traumsymbole erfordere zudem die kundige
Vorsicht des «Chirurgen», da schon, wie
Kirchenrat Dr. Ritter erfuhr, bei theologisch
vorgegebenen Inhalten psychische
Eruptionen ausgelöst werden können. Derselbe
Praktiker evangebsch-kirchlicher
Meditation nahm in seinem Vortrag «Meditatio
und Logos» das von Leopold Ziegler
gebrauchte Bild von dem Köder an der Angel

auf, indem er die geläufige «protestantische»

Verkürzung des Wort-Verständnisses

als eines Vehikels bloß inteUektuel-
ler Mitteilung leidenschaftlich zurückwies.

Das urtümlich beschwörende Wort,
das hymnische, das erweckende Wort lebt
aus dem Wurzelgrund der Inbüder und
zieht, in die Tiefe des Unbewußten
eingesenkt, die wesensverwandten Urbüder wie
der Köder die Fische an sich. Das Sinn-

büd aUer Sinnbilder ist für den Christen
Christus selbst, aber nicht der «aus der
historischen Retorte hervorgehende Rabbi
von Nazareth», der «auch nichts Gescheiteres

gesagt habe als andere gescheite
Leute», sondern der wirkliche Menschensohn,

der die universale Menschheitsüberlieferung

erfüllt hat.
«Die wahre Religion ist schon immer

da gewesen, diewir die christhche nennen»,
sagt Augustinus! Von dieser Mitte aller
christbchen M. gab Prof. P. Dr. Lotz, S. J.
Puüach, ein eindrückliches Zeugnis. Die
M. voUzieht die Teilhabe alles Gegenständ-
bchen am Übergegenständbchen, des
Seienden am Sein, der geschöpflichen
Existenz am «Erstgeborenen aUer Kreatur».

Der lebendige Logos-Christus bannt
auch die Gefahr, die dem eigenmächtigen
Meditieren des Menschen drohten: den

Monolog der Seelentiefe mit sich selbst
(weil in Ihm der ewige Dialog Gottes mit
dem Menschen angehoben hat), den
Überschritt des Menschen ins Nichts (weil in
Ihm Gott aUes Geschaffene bejaht), die
Selbstverwechslung der Seele mit dem
Absoluten, zumeist in der Form
eigenmächtig leibabtötender Askese (weü Er
Fleisch wurde und das Fleisch heiligte),
und die Flucht in die Botmäßigkeit der
Dämonen — aus Angst vor den Dingen
(weil Er das Haupt der kosmischen
Gewalten ist).

Dies wurde für das Gebiet der Kultmeditation

im engern Sinne von P. Dr. von
Severus, 0. S. B.-Maria Laach, näher
ausgearbeitet. Der Kult-M. eignen im besonderen

die für aUe M. wesentlichen
Elemente der Einübung, der Dauer und der
rhythmischen Wiederholung. Im Kult
wird der Meditierende über seine Einsamkeit

hinausgehoben und mit der feiernden
Gemeinschaft zusammen ein Leib — im
heihgen Jahr wird zudem die Zeit in die
M. hineinbezogen: Die Lebenszeit des
einzelnen bekommt Teil an der
heilsgeschichtlichen Zeit des Christusjahres.

Dankbar wurde — auch in den
Aussprachen — der Vorschlag des Vortragenden

(gerade im Hinblick auf Luc. 2,19)
angenommen, «meditari» mit «beherzigen»

zu übersetzen.
Sehr vernehmhch wurde das Gebot

«Hin zur Welt» — für viele überraschend

824



— in dem Bekenntnis des jungen Frère
Jan von der evangelischen Communauté
de Taizé zu den Erfahrungen einer
Bruderschaft, welche die drei monastischen
Gelübde hält, um für aUe Situationen frei
zu sein, da aus der Verantwortlichkeit der
Liebe heraus gehandelt werden muß —
und das heißt heute vor aUem in der
Meisterung öffentlicher Aufgaben inmitten
aUer Unruhe. Es gilt, sich der «fantaisie
de Dieu» anzuvertrauen, in unserm Nächsten

nicht die Mauer, sondern die Tür zu
sehen (A. de St. Exupéry) und die
«présence au monde» zu gewinnen.

Zum Anwalt der nicht methodisch
geübten «M. im AUtag» machte sich der
BerUner Prof. der evang. Theologie, D. Dr.
Haendler. Er erinnerte uns an den Bauern
am Abend, der abends seine Pfeife raucht
und sich sinnend, auf der Bank vor seinem
Haus, dem Büd seines Anwesens hingibt,
oder an den Geschäftsreisenden, den keine
Zeitknappheit davon abhält, unterwegs
im Speisewagen sein Frühstück zu genießen

und heiter und ganz «da» zu sein,
oder das Ehepaar, das sich nach der
Ankunft am Urlaubsort die Stunde vor dem
Abendessen gönnt, um noch gemeinsam
an die See hinauszuwandern und sich dem
Bild und dem Wirken der großen
Elemente hinzuhalten. Wir müssen diesem
«Ferment der Existenz» auch alltäglich
Raum geben. Dann wird sich uns ebenso
die Tiefendimension des Seins wie das
Wesen des uns anvertrauten Nächsten er-
schbeßen.

Es ist an der Zeit, der Gruppe der Ärzte
zu danken, welche die zweite Tagung mit
der MitteUung ihrer reichen Erfahrungen
bereicherten. Es waren dies der Psychiater
Prof. Dr. Elsässer, Bonn, Dr. Bühler, Bad
LiebenzeU, und Frau Dr. Froboese, Hamburg.

Hier wurde uns noch einmal
Einblick vergönnt in die nüchterne Werkstatt

der «Traumarbeit», etwa wenn Dr.
Elsässer seiner überinteUektuellen Patientin

aufgab, das Verhalten ihrer
(lebensfeindlichen) Traum-Ziege und der Traum-
Bärin zu meditieren. Wir durften teilnehmen

am «Finderglück» beider Partner im
Sprechzimmer des Psychotherapeuten,
wenn z. B. der Patient — ohne die Begriffe
zu kennen! — seinen Traumgestalten die
deutenden (und vieUeicht — wie im Mär¬

chen! — erlösenden) Namen gibt, die
ihnen jeweils auf der Subjekt- oder auf der
Objekt-Stufe zugehören.

Überraschende Beispiele eines
gegenstandsgebundenen Meditierens gab auch
Dr. Bühler, der beim Abc des Denkens
und des präzisen Vorstellens einsetzte und
die von Rud. Steiner angegebenen
Grundübungen fruchtbar machte. Aus der in
übender Wiederholung gewonnenen Vor-
steUungskraft heraus muß es schließlich
gehngen, unter einer Reihe vorliegender
Samenkörner das noch keimfähige vom
erstorbenen bereits in der Anschauung zu
unterscheiden!

Erschütternd war die Serie spontan
gemalter Bilder einer gläubigen Protestantin,

die mit einem fast unerträglichen
Schicksal fertig werden mußte und um das

Inbüd einer erneuerten Kirche rang. Frau
Dr. Froboese verzichtete hier auf die
«klassische» Analyse, sondern hielt sich
der Patientin verstehend und beratend
zur Verfügung. Die Serie mutete wie eine
unbewußte M. des Tauf- und
Wiedergeburtsmysteriums an und offenbarte
zugleich die gefährdeten Aspekte der
kirchlichen Lebenspraxis in beiden christlichen
Konfessionen des Abendlandes.

Die Spannung zwischen «freier» und
«gerichteter» (oder «zentrierter») M., die

quer durch alle Äußerungen der medizinischen

und theologischen Seite hindurch
fühlbar blieb, wurde im Scblußvortrag
Prof. Graf Dürckheims über die heilende
Kraft der Gebärde überbrückt. Was wirkt
am Menschen, worin kommt er zur
Wirkung, sei er Arzt oder Patient? Nicht
durch den Inhalt dessen, was er empfängt
oder weitergibt. Nicht durch seinen Leib.
Nicht durch seine Seele. Er wirkt als er-
selbst AUes andere ist Medium, Organon.
Und er wird dann am reinsten wirken,
wenn er-selbst Organon des «Seins in
seinem Dasein» geworden ist. Dürckheim
ging vom Beispiel der «Erdmitte» des

Menschen aus, die in der Grundgebärde
des Sitzens erfahren wird. Nach einer
alten Anekdote wurde Meister Eckhart
einmal gefragt, wodurch er zu solch heüiger

Lebensführung gekommen sei. «Durch
StiUesitzen und durch die Vereinigung mit
Gott», gab er zur Antwort. Wer jeden Tag
eine halbe Stunde einfach stiU sitzt, mit

825



dem geht etwas vor. Dabei werden
bestimmte Schritte getan, die er markierte
als «Innewerden des Ungenügens», «Lassen

des Blockierenden», «Zulassen und
Eingehen in den Grund» — Zulassen des
Atems! Schwerpunktverlagerung in die
Mitte der Bauchregion («Ein Volk mit der
Devise ,Brust raus, Bauch rein' ist in töd-
bcher Gefahr!»), «Geburt des Neuen»
(Finden des Inbüdes!) und «Bewährung
in der Welt».

Pfarrer Rud. Daur erinnerte in seinem
dankenden Schlußwort an das alte, fast
einfältige Verschen, das diese letzte Weisung

aufnimmt: «In derWelt ist's dunkel,
leuchten müssen wir — du in deiner Ecke,
ich in meiner hier.»

Es hat mir in Referaten und Aussprachen

gefehlt, daß wir die Erkenntnis:
«Sieh, das Gute begt so nah» nicht
beherzter auf das Nächstliegende, die
Wahrnehmung mit den Sinnen unseres Leibes,
angewandt haben! VieUeicht hätte sich
dann von selbst im Grundsätzlichen einiges

vereinfacht —: Gibt es doch (besonders

in Goethes Farbenlehre!) einige optische

Elementarübungen, ModeUe von
Gestalten des Seh-Vorganges, von denen,
wer sie übt und kennt, sagen kann: sie

ermögbchen uns, daß wir den Sehprozeß
selbst wahrnehmen, «voir ce que l'on
voit», was Le Corbusier in seinem Votum
zum Bau seiner Ronchamp-Kirche
geschrieben hat An den Beispielen der
Sinnesprozesse selbst kann aufleuchten, was
es heißt, daß das Gegenständbche am
Übergegenständhchen teilhabe, daß nur
Gestalt werden kann (bis hin zur «Person»
und «Persönlichkeit»!), was durch das
Ent-Werden, ja den ZerfaU, die «putre-
factio» der Alchemisten hindurchgegangen

ist! Und daß jede Gestalt ihr So-Sein
überspielen muß in ein Anders-Sein —
und damit sich eine ganze FüUe von prin-
zipieUen Schwierigkeiten in den lebendigen
Vorgang einordnen, ja einschmelzen läßt:
Wir denken da vor aUem an ein
Abendgespräch, wo immer wieder versucht wurde,

den Charakter der westlichen von der
östUchen Meditation abzugrenzen — etwa
mit der Kategorie der Personabtät, der
Selbst-Hingabe statt Selbst-Aufgabe, der
Namentlichkeit statt der Namenlosigkeit.

Schon im binokular-konvergenten Sehen
eint sich die schwarze mit der weißen
Fläche — nicht im Grau, sondern im SU-

berglanz, der beide Wesenheiten, die des
Schwarzen und die des Weißen, in sich
aufgenommen hat. Wir hätten darum
vieUeicht manchmal etwas bescheidener
sein dürfen mit dem löbhchen (für den
Christen vieUeicht allzu selbstverständlichen)

Bestreben, den Christus-Logos nun
für alle Bemühungen als Mitte und Erfüllung

nachzuweisen, die irgendwo und
jemals Ordnung in ein Chaos und Leben in
ein Totes gebracht haben. Auch der Theologe

müßte sich davor hüten, den ersten
und den dritten Glaubensartikel im zweiten

untergehen zu lassen. Und ganz
bestimmt gut für bestimmte Situationen (im
persönlichen kirchlichen, sozialen Leben),
da würde es nichts schaden, wenn uns eine

Entziehungskur höchster christlicher
Meditationsagegenstände» verordnet würde!
Wir möchten lieber ein Leben damit
zubringen, um nur zu lernen, was Jesus uns
zeigte: «Sehet die Lüien auf dem Felde

an... » oder «Wer ohne Sünde ist, der
werfe den ersten Stein!» Das sind
Wahrnehmungsvorgänge, bei denen es letztlich
uninteressant wird, ob sie sich «außen»
oder «innen», «personal» oder «impersonal»

vollziehen. Denn es würde sich
zeigen, daß jede echte (Wahrnehmungs-)
Erkenntnis ein neues Organ in uns auf-
schbeßt (Goethe) — ich glaube nicht, daß
wir es in der Hand haben, ob dann ein
also aufgeschlossenes Organ uns dessen

überführt, daß wir in einem sehr verborgenen

oder verschwiegenen Sinne zu jenem
Corpus mysticum gehören, das von aU

den Hinweisen, Zweüeln, Vermutungen,
Fragen der Tagung vieUeicht — erbeten
war? Das mindert nicht den Dank für
viele hilfreiche Unterscheidungen, zu
denen wir von den verschiedenen
Arbeitsbereichen und «Lagern» her angeleitet
wurden, und daß gewichtige Fragen offen
bleiben mußten, das war zu erwarten.
Und daß wir uns doch die Hand reichen
durften im Dienst an den Leidenden und
in der Ehrfurcht vor dem Unerforschli-
chen, das war nicht selbstverständhch,
und das verpflichtete.

Gerhard Banning

826


	Kulturelle Umschau

