
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 37 (1957-1958)

Heft: 9

Artikel: Dionysos und Christus in der Lyrik Josefs von Eichendorff : zum 100.
Todestag der Dichters am 26. November 1957

Autor: Lüthi, Hans Jürg

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-160725

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-160725
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DIONYSOS UND CHRISTUS IN DER LYRIK
JOSEFS VON EICHENDORFF

Zum 100. Todestag des Dichters am 26. November 1957

VON HANS JÜRG LÜTHI

Am Anfang von Eichendorffs NoveUe «Das Marmorbüd» singt der
Dichter Fortunato ein Lied, in dem er die beiden Gottheiten Dionysos
und Christus einander gegenübersteht, das Reich der Weltlichkeit, der
lachenden, lebensvoU glühenden Diesseitigkeit demjenigen der himmlischen

Ewigkeit. Zwei Seinsmöghchkeiten werden gezeigt, die dann in
der NoveUe um die Seele des Helden ringen und die über deren Handlung
hinaus für Eichendorffs Wesen und Schaffen von größter, entscheidender
Bedeutung sind. Im ersten Teü des Liedes, das unter dem Titel
«Götterdämmerung» in die Gedichtsammlung eingegangen ist, wird die
Göttlichkeit des Dionysos gefeiert, dessen Gefolge zum sehgen Schwärm
vereint, gleichsam eingeschmolzen ist in die Gemeinsamkeit übermächtigen
Erlebens. Zu seinem Reich gehört, «was schön auf der Welt», das lok-
kende, grüne Revier der Natur überhaupt.

Der aus diesem Reiche wehende Hauch berührt erweckend den Dichter;

denn die Natur ist es ja, die ihn in den schöpferischen Zustand
lyrischen Erlebens und Schaffens versetzen kann.

Nachts

Ich wandre durch die stüle Nacht,
Da schleicht der Mond so heimlich sacht
Oft aus der dunklen WolkenhüUe,
Und hin und her im Tal
Erwacht die NachtigaU,
Dann wieder aUes grau und stüle.

O wunderbarer Nachtgesang:
Von fern im Land der Ströme Gang,
Leis Schauern in den dunklen Bäumen —
Wirrst die Gedanken mir,
Mein irres Singen hier
Ist wie ein Rufen nur aus Träumen.

Der Wanderer erlebt den Zauber der nächtbchen Natur. Das Feste,
Umrissene, Ruhende verschwimmt und löst sich auf. Das Schleichen des
Mondes, das Ziehen der dunklen WolkenhüUe, die hin und her im Tal

782



erwachende NachtigaU, sie werden zu der großen Bewegung der Nacht,
die dem wandernden Dichter entgegenfließt. Der Gang der Ströme, das
Schauern der Bäume erklingen als wunderbarer Gesang, der ihn
überwältigt und verzaubert. Das Ich, das am Anfang als Subjekt in klarer
Individuiertheit der stülen Nacht gegenübersteht, ist im zweiten Teü
gewandelt, zum Objekt geworden, das vom Nacbtgesang erfüllt und
beherrscht wird; das klare Denken ist zum irren Singen geworden, das aus
den Tiefen des Unbewußten und Unvernünftigen emporsteigt, ein Rufen
aus Träumen ist. «Nachts» ist das lyrischste aller lyrischen Gedichte,
weü es den Vorgang der lyrischen Verwandlung des Menschen, das lyrische

Urphänomen selbst zum Gegenstand hat. Wir wohnen in ihm der
dionysischen Verzauberung des Dichters bei, der als vernünftiges,
denkendes, seiner selbst bewußtes Wesen aufgelöst wird, die Natur in sich
eindringen läßt und selbst in sie eingeht. Der Abstand zwischen Ich und
Nicht-Ich verschwindet damit, und dieses Einswerden mit der Natur
wird mit rauschhaftem Entzücken erlebt, da das Sprechen zum
stammelnden Rufen aus Träumen wird. Die Schranken des Individuums
fallen, es wird aus seiner Begrenztheit erlöst zu einem Zustand der Einheit
im Reiche des Dionysos, von dem es in trunkenen Worten kündet.

Der dem Dionysischen ausgesetzte und offene Mensch ist ein Wanderer,

der rastlos und entzückt durch die schönen Täler und rauschenden
Wälder zieht, über weite Höhen und an dunklen Klüften vorbei. Sein
Sinnen geht nach dem weit Entfernten, sein Herz ist erfüllt von jener
Unruhe, die schmerzlich und beglückend zugleich ist, erfüUt von Sehnsucht

und Fernweh. In einem seiner bekanntesten Gedichte teilt Eichen-
dorff die menschbche GeseUschaft in zwei Klassen ein, in «die Trägen,
die zu Hause liegen», die an Berufund Familie denken, die Phüister, und
in die Günstbnge Gottes, die Wanderer. Sie sind der Schönheit, den
Wundern der weiten Welt und ihrer Verführungskunst offen, sie hören
und spüren das Locken des Dionysos, dem sie nicht widerstehen können.

Offen stehen Fenster, Türen,
Draußen Frühlingsboten schweben,
Lerchen schwirrend sich erheben,
Echo wül im Wald sich rühren.

Das offene Fenster ist bei Eichendorff immer wiederkehrendes Symbol
der in die Ferne gerichteten, ihr weit offenen Seele. Die so gestimmten
Menschen können der Verlockung nie wiederstehen, Sorge und Not
schwinden, wenn der Ruf geschieht, sie geben auf und verlassen aUes,

um ihm zu folgen. — Der von Sehnsucht und Fernweh getriebene Eichen-
dorffsche Wanderer erträgt die Gebundenheit an einen Ort oder einen
festen Zustand nicht, er muß Abschied nehmen, da er nur in der
Erwartung, in der Bewegung nach der Ferne hin richtig leben kann. Er

783



unternimmt letztbch den Versuch, den Raum überhaupt zu überwinden,
und damit wiU er eine lästige Fessel des an sich Menschbchen abstreifen;
denn der Mensch als individuiertes Wesen ist an den Raum gebunden.
Den Raum überwinden woUen bedeutet den Versuch, aus den Grenzen
des individuierten Seins überhaupt zu entfliehen, das principium indi-
viduationis zu zerbrechen. Da aber beginnt das Dionysische.

Die dionysische Verzauberung tritt nicht nur im Rausche des Wan-
derns und Reisens auf. Bestimmte Zeiten sind ihr besonders günstig:
der Frühling, die Schwüle des Mittags etwa. Vor aUem aber ist es die
Nacht, da Dionysos seinen verlockenden und verzaubernden Ruf er-
schaUen läßt, um den Verstand des ihm offenen Menschen zu wirren
und seine Seele zu befreien. Das Gedicht «Nachts» zeigt beispielhaft die
Wirkung des wunderbaren Nachtgesanges. Es ist nicht eine dunkle,
lichtlose Nacht ; der wandernde Mond erheUt sie mit zauberischem Licht,
das aUe Gegenstände unklar ahnen läßt, den Raum vertieft und gleichsam

das Innere der Natur öffnet. Und aus ihr steigt etwas empor, das
dem Menschen entgegenströmt und sein uraltes Sehnen, das zu dieser
Stunde die großen Flügel dehnt, liebend empfängt. Eine magische Lok-
kung ruft aus den Gründen, der Mensch folgt ihr, er steigt hinab in die
offene Natur; seine Träume und die der Natur suchen sich gegenseitig
und durchdringen sich. So wie in der geheimnisvoll dämmernden Nacht
aUes fest Umrissene verschwimmt, so wird auch die feste Individuiert-
heit des Menschen aufgelöst, und ein Einheitszustand bereitet sich vor,
in dem er aus seiner Vereinzelung erlöst wird.

Lockung

Hörst du nicht die Bäume rauschen
Draußen durch die stiUe Rund'
Lockt's dich nicht, hinabzulauschen
Von dem SöUer in den Grund,
Wo die vielen Bäche gehen
Wunderbar im Mondenschein
Und die stülen Schlösser sehen
In den Fluß vom hohen Stein

Kennst du noch die irren Lieder
Aus der alten, schönen Zeit
Sie erwachen aUe wieder
Nachts in Waldeseinsamkeit,
Wenn die Bäume träumend lauschen
Und der Fbeder duftet schwül
Und im Fluß die Nixen rauschen —
Komm herab, hier ist's so kühl.

784



Dieses lyrische Gebüde ist von einer unbegreifbchen, berauschenden
Schönheit und zeigt uns die dämonischen Mögbchkeiten von Eichendorffs

dichterischer Sprache. Nie sind musikahschere Verse geschrieben
worden als diese, eine stärkere Intensität der Stimmung erscheint kaum
als mögbch. Sie erfaßt aUe Sinne und dringt ein in die weit offene,
erwartende Seele. Innen und Außen verbinden und durchdringen sich, die
natürliche Landschaft ist zugleich Seelenlandschaft, das Wirkliche wird
zum Symbol und bleibt doch zugleich noch wirklich. Die Tiefe des

Grundes ist auch die Tiefe der Seele, wo das Unbewußte dunkel haust.
Die nächtliche Waldeinsamkeit, für sich schon von berückendem Zauber,
ist bei Eichendorff immer wiederkehrendes Symbol für den mütterbchen
Schoß aUes Lebendigen. Und die irren Lieder, die hier erwachen, sie

führen zu der alten, schönen Zeit, zum Urzustand, zum Ursprung, da
noch Einheit war und die Menschen noch nicht das Leid der Individuation

leiden mußten. Sie gehen zurück zum Anfang, der vor aUer Zeit
war, und die Schönheit der «alten Zeit» besteht gerade im Aufhören
des zeitlichen Ablaufes. Zu der Überwindung des Raumes kommt hier
die Überwindung der Zeit; der Mensch wird nicht nur aus der
räumlichen, sondern auch aus der zeitbchen Welt erlöst.

Die Sehnsucht nach solchem räum- und zeitlosen Zustand ist zutiefst
im Menschen lebendig, darum verspürt er die nächthche Lockung immer
wieder.

Kennst die Blume du, entsprossen
In dem mondbeglänzten Grund
Aus der Knospe, halb erschlossen,
Junge Gheder blühend sprossen,
Weiße Arme, roter Mund,
Und die NachtigaUen schlagen,
Und rings hebt es an zu klagen,
Ach, vor Liebe todeswund,
Von versunknen schönen Tagen —
Komm, o komm zum stülen Grund!

Abermals ertönt durch den Nachtzauber die dionysische Lockung.
Mit stärkster Intensität tritt hier das Streben nach vöUiger Vereinigung
von Mensch und Natur auf. Die aus der Knospe sprossende Mädchengestalt

zeigt ein aus dem Vegetativen wachsendes, mit der webenden
Natur unmittelbar verbundenes Menscbbches. Das bedeutet, daß in der
Natur etwas dem Menschen Verwandtes, ihm Entgegenstrebendes lebt.
Die Vereinigung damit ist wie die liebende Umarmung von Mann und
Frau, und eine unstillbare Sehnsucht nach ihr erfüUt den Menschen und
die Natur. Beide stimmen das vor Liebe todeswunde Klagen an, denn
Mensch und Natur sind gleichermaßen von Erlösungssehnsucht erfüllt.
Wird sie nicht gestült, so ergreift ein wahnsinniger, verzehrender Schmerz

785



die vor Liebe Todeswunden. Die ErfüUung in der Vereinigung aber
verspricht eine rauschhafte Beglückung, die Überwindung aUer Schmerzen,
die Erlösung vom Leid der Individuation und aus aUer Begrenzung und
Zeitlichkeit; sie verspricht die Auflösung der Persönbchkeit. Sie führt
in jenes räum- und zeitlose Revier, «in welchem aUe Lust und Pracht
der Erde entzündet und wo die Seele wie im Traum frei wird mit ihren
dunklen Gelüsten». Sie ist eine rauschhafte ErfüUung und Erlösung, eine
durch Dionysos voUzogene Vereinung des Menschen mit dem Ursprung
und innersten Wesen der Natur.

Aber diese dionysische Vereinigung gibt keine wahre ErfüUung,
gewährt keine eigentbche Erlösung, denn sie hat keine Dauer. Der Rausch,
der die Erlösung vorgaukelt, verfliegt, und es folgen Erwachen,
Ernüchterung und neue, brennende Sehnsucht nach Erlösung, scheinbarer
Erlösung. So entsteht die Ruhelosigkeit, die ewige Unbefriedigung der
Dionysos VerfaUenen.

Hinter der dionysischen Erlösung lauert der Tod. Oft spricht Eichen-
dorff von der gefährlichen Verlockung und todbringenden ErfüUung;
viele Menschen, die der Verführung nicht widerstehen können, genießen
einen kurzen, überwältigenden Rausch, dem sofort Tod und vöUige,
dauernde Auflösung folgen. — Aber auch die aus dem Rausche wieder
Erwachenden, Weiterlebenden sind nachher ständig bedroht: Dionysos
läßt sie nicht mehr los, sie sind seine Gefangenen und können sich aus
der bösen Zauberei nicht mehr befreien. Der Dionysosdienst höhlt aus
und zerstört innerhch.

Der irre Spielmann

Aus stüler Kindheit unschuldiger Hut
Trieb mich der toUe, frevelnde Mut.
Seit ich da draußen so frei nun bin,
Find' ich nicht wieder nach Hause mich hin.

Durchs Leben jag' ich manch trüg'risch Büd,
Wer ist der Jäger da Wer ist das Wüd
Es pfeift der Wind mir schneidend durchs Haar,
Ach Welt, wie bist du so kalt und klar

Du frommes Kindlein im stülen Haus,
Schau nicht so lüstern zum Fenster hinaus
Frag mich nicht, Kindlein, woher und wohin
Weiß ich doch selber nicht, wo ich bin

Von Sünde und Reue zerrissen die Brust,
Wie rasend in verzweifelter Lust,
Brech' ich im Fluge mir Blumen zum Strauß,
Wird doch kern fröhhcher Kranz daraus —

786



Ich möcht' in den tiefsten Wald wohl hinein,
Recht aus der Brust den Jammer zu schrein,
Ich möchte reiten ans Ende der Welt,
Wo der Mond und die Sonne hinunterfäUt.
Wo schwindelnd beginnt die Ewigkeit,
Wie ein Meer, so erschrecklich stül und weit,
Da sinken aU' Ström' und Segel hinein,
Da wird es wohl endlich auch ruhig sein.

Der toUe, frevelnde Mut hat ihn zuerst die Unschuld der Kindheit und
dann die Geborgenheit des frommen Menschen verlieren lassen. Er wollte
die Erfüllung im dionysischen Rausche, woUte sie durch ihn schon in
diesem Leben ; er woUte die Erlösung vom Leid der Individuation durch
reine Welthcbkeit, woUte den in der Verzückung genossenen Einheitszustand

zum dauernden machen oder doch immer wieder neu erfahren,
er woUte die Aufhebung von Zeit und Raum gleichsam in diese endbche
Welt hineinzwingen. Dieses Beginnen aber ist Frevel, denn solche Lust
und ErfüUung ist dem Sterblichen nicht gegeben. Der sie sucht, verneint
den Geist und löst sich von Gott ; sein Weg führt in die Tiefe, zum dunklen

Urgrund der Seele und in den tiefsten Ursprung der Natur, wo noch
kein individuiertes Leben ist. Damit aber verrät er die wahre Bestimmung

des Menschen, die ihn zum Geist, zu Gott weist. Dieser dionysische
Erlösungsweg gewährt also keine wahre Erlösung; Dionysos und
die tausend lockenden Stimmen seiner zauberhaft schönen, verführerischen

Welt sind trügerisch. Der irre Spielmann hat den Trug der Welt
erkannt, den Zauberschleier der Maya durchschaut ; er hat, durch die der
Verzückung immer wieder folgende Ernüchterung geklärt, einen Bbck
in das Wesen der Welt getan, und jetzt erscheint sie ihm kalt und klar,
der Grund ist entzaubert. So will er nur noch das Ende; er möchte in
den tiefsten Wald hinein, der das Leben wieder zurücknimmt, an das
Ende der Welt, wo Mond und Sonne hinunterfaUen, wo also Raum und
Zeit aufhören. Dort ist das erschrecklich stüle Meer der Ewigkeit, das
bereits jenseits unserer Erkenntnismöglichkeit sich befindet; es läßt aUe

Lebensströme und aUe von denkenden Menschen gelenkten Schiffe in
sich versinken und Vergessen trinken. Da ist Ruhe, ist Tod ohne
Auferstehung; denn diese schwindelnde Ewigkeit ist leer, ist das Nichts.
Dionysosdienst und Nihilismus sind unmittelbar benachbart, das ist
Eichendorffs tiefste Erkenntnis. «Der irre Spielmann» ist eines seiner
großartigsten Gedichte, besonders die zwei letzten Strophen gehören
zum Erschütterndsten in der deutschen Dichtung und sind von einer
geradezu bestürzenden Modernität. Sie beweisen, daß die Verzweiflung
der Ausweglosigkeit nicht eine Erfindung der Moderne ist, sondern von
Dichtern wie Eichendorff schon zutiefst erlebt wurde ; nur besaß dieser
die Kraft, sie zu überwinden, die vielen modernen Dichtern fehlt.

787



Aber noch eine andere Möglichkeit des Dionysosdienstes sieht Eichendorffs

prophetischer Geist. Der irre Trieb im Menschen, der meistens
erlösungssüchtig die Auflösung der Persönbchkeit sucht und aus Ungenü-
gen am Irdischen das Leben schbeßbch flieht, kann seinen Entgrenzungsdrang

auch innerhalb des Lebens selbst zu befriedigen suchen. Der
Dionysosdienst führt dann zu einer gewaltigen Steigerung des Lebenswülens,
der aus aUen Fesseln sich löst und in vöUiger Selbständigkeit hervortritt.
Die Todeslust wird zur Lebenslust, die in der Brust des Menschen
geweckt wird und wie ein wüdes Tier plötzbch reißend ausbricht.

Memento

Solange Recht regiert und schöne Sitte,
Du schlicht und gläubig gehst in sichrer Mitte,
Da trittst du siegreich zwischen Molch und Drachen,
Und wo du ruhst, da wird ein Engel wachen.
Doch wenn die Kraft', die wir «Uns selber» nennen,
Die wir mit Schaudern raten und nicht kennen,
Gebundne Bestien, wie geklemmt in Mauern,
Die nach der alten Freiheit dunkel lauern —
Wenn die rebellisch sich von dir lossagen,
Gewohnheit, Glauben, Sitt' und Recht zerschlagen,
Und stürmend sich zum Elemente wenden:
Mußt Gott du werden oder teuflisch enden.

Die Menschen, in denen sich die chaotischen Kräfte so verselbständigen,

werden aus jeder schützenden und bergenden Bindung herausgerissen

und stehen in maßloser Vereinzelung da. Solche Vergottung oder

Verteufelung des Ich ist gleichermaßen Sünde und läßt, wenn sie nicht
aufgegeben wird, den Menschen in der Selbstzerstörung enden.

Eichendorff ist entzückt von der Natur, magisch zieht sie ihn in ihres
«Bannes zauberische Ringe», und er findet die berückendsten Töne für
die Beschwörung der dionysischen Welt. Aber zugleich ist er immer von
tiefstem Mißtrauen gegen sie erfüUt und wird eine geheime Angst nicht
los. Sein Ausruf «Hüte dich, bleib wach und munter!» ist eine Warnung
vor Dionysos, und er könnte fast als Motto über das Eichendorffsche
Werk gesetzt werden. Schon im zweiten Teü des am Anfang erwähnten
Gedichtes «Götterdämmerung» fäUt die Entscheidung des Dichters. Wir
erleben die Dämmerung der Dionysoswelt, die tiefschauernd vergeht,
und das Transzendieren in das himmbsche Reich. An SteUe des lockenden

«Komm, o komm zum stülen Grund!» steht jetzt der sehnende
Ausruf: «Hinauf, ach hinauf!/Der Himmel ist offen,/Nimm, Vater, mich
auf!» Gegenüber der schwülen, sinnbchen Welt leuchtet das kühle Reich
der Sterne, der strahlenden Unsterbhchkeit.

788



Die Hingabe an Dionysos ist Sünde und muß überwunden werden.
Aus dem vorher von Dionysos Entzückten wird jetzt «der Umkehrende»,
der von der duftschwülen Zaubernacht nicht mehr gefangen wird und
dem Christus den rechten Weg zum hchten Morgen zeigt. In diesem
Zusammenhang erscheint bei Eichendorff häufig das Motiv der himmelwärts

— steigenden Lerche, das immer mit einem beglückenden Erlebnis
der Weite des Raumes verbunden ist, das sich im Schweben zwischen
Himmel und Erde ausdrückt. Dieses Raumerlebnis geht auch auf eine
Sprengung des fesselnden, einengenden, erstrebt eine Überwindung des

Räumbchen überhaupt. Aber nun folgt keine magische Verwirrung,
sondern der Flug der Gedanken in das strahlende Licht des Himmels. Auch
dieser Weg der Raumüberwindung erfolgt aus einer letztlichen Unbe-
friedigung, aus der Heimatlosigkeit des Menschen im Irdischen. Am
Ende steht immer die Ewigkeit, nach der die Sehnsucht zieht. Dem von
ihr ErfüUten wird die Erde zur Bühne, zum Zauberwerk, zum Traum
ohne rechte Realität. Die Natur ist zwar immer noch da, diese scheinbar
so feste und wirkliche Welt besteht und lebt, aber sie wird in ihrer Schein-

haftigkeit erkannt und durchschaut, sie wird transparent, und die ewige
Welt scheint durch. Für den in der christbchen Welt begründeten
Menschen bedeutet die Nacht keine Gefahr mehr, ist der Wald nicht mehr
der Ort dionysischer Verzauberung. Für ihn ist es schön, im Wald die
Nacht zu verträumen; er hört in den dunklen Bäumen das alte Märchen
haUen, er hört das irre Klagen in stüler Waldespracht, aber er bleibt
treu und wach und erwartet fromm den lichten Morgen, der aber nicht
ein gewöhnlicher nur ist : der Morgen der Unsterbbchkeit scheint hinter
ihm auf. — Das waldgrüne Revier, der Ursprung, der mütterliche Schoß
ist aufgenommen und einbezogen in die christbche Welt und damit aus
seiner gefährbcben Selbständigkeit erlöst.

0 Trost der Welt, du stüle Nacht
Der Tag hat mich so müd' gemacht,
Das weite Meer schon dunkelt,
Laß ausruhn mich von Lust und Not,
Bis daß das ew'ge Morgenrot
Den stülen Wald durchfunkelt.

Die Nacht ist zur Trösterin geworden, die Natur ist durchgeistet und
beseelt. Auch auf diesem christlichen Erlösungswege steht der Tod, aber
er ist kein vöUiger Tod mehr, kein letztes Aufhören, nicht ein Eingang
ins Nichts, sondern nur ein Durchgang ins wahre Leben. Nur die endliche
Erscheinungsform des Menschen, die in das Gefängnis von Zeit und
Raum gefesselte, hört auf, während der wahre Mensch ins ewige Licht
eingeht.

Immer ist der Mensch bei Eichendorff vor die Entscheidung gesteUt,
in eine Situation, in der er sich bewähren muß. In diesem Ringen um die

789



beiden Seinsmöghchkeiten, um die Entscheidung kommt dem Dichter
eine Aufgabe von größter Bedeutung zu. Er ist am meisten von aUen
Menschen dem Dionysischen ausgesetzt und offen, aus dessen zauberischem

Dunkel gerade die lyrischen QueUen emporsteigen. Der Dichter
taucht hinunter in den dionysischen Grund, er geht durch den Rausch
hindurch, aber er versinkt nicht in der «märchenhaften, prächt'gen
Zaubernacht». Er ist nie von Anfang an und nur christbcher Dichter,
die andere Seite ist immer auch da, sie büdet geradezu die Voraussetzung
für das tiefe, wahre Dichtertum. Aber er darf der Verlockung nicht
dauernd erhegen, darf nicht ein irrer Spielmann werden. Er muß die
Intensität des Erlebens bewahren und in die christbche Welt hinüberretten.

In sechs herrbchen Sonetten steUt Eichendorff Wesen und
Aufgabe des Dichters dar. Wohl ist er auch der von der dionysischen
Wunderquelle Trunkene, auf der er selbst als WeUe mitzieht, aber er geht
nicht unter in ihr, er schwingt sich obenauf und schwebt in goldenem
Nachen, «sich selber heüig opfernd in Gesängen». Er kann gar nicht
untergehen, denn befreite Sehnsucht trägt ihn zum oben aufgeschlagenen
Wunderlande; die von dort herkhngenden Lieder haben ihn berührt,
und so taucht er sein Leben in die Musik der Sterne. Der Dichter ist so
beiden Seinsmöghchkeiten verpflichtet, er hebt die schöne Mutter Erde,
die ihn geboren und den Himmel, der ihn auserkoren hat; für ihn aber
hat er sich entschieden. Sein Dichten ist nicht rauschhafter Genuß, es

ist auch nicht bloßes ästhetisches Spiel, «es ist des Lebens wahrhafte
Geschichte». Aus der Verworrenheit, die den gewöhnbchen Menschen
wie ein Kerker umschbeßt, richtet er sich zum blauen Himmel empor.
Ihm ist von Gott das Wort gegeben, das kühn das Dunkelste benennt;
«der Dichter ist das Herz der Welt». Damit wird er zum verantwortungs-
voUen Führer des Volkes auf der gefährlichen Lebensfahrt.

Es ist eine außerordentlich hohe Auffassung, die Eichendorff vom
Dichter hat. Die aus ihr sich ergebenden Forderungen steUt er vor allem
an sich selbst. Kein Dichter ist naturentzückter, ist dem Dionysischen
offener als er. Dieses Grunderlebnis seines Dichtertums beginnt in seiner
Jugend, in der unvergleichlichen Lubowitzer Zeit. Die fünf Gedichte an
seinen gebebten Bruder Wühelm künden vom Schloß auf stüler Höh',
vom Garten, wo jeden Frühling der zauberische Spielmann mit seinen
Liedern das Herz verlockt, und von den Strömen und Auen, deren
Klänge «mit Wahnsinnesmacht die Seele umschlingen». — Aber auch
seit seiner frühen Jugend ist Eichendorff gläubiger Christ, und das
Christentum ist das andere Grunderlebnis seines Dichtertums. Es steht
der verzehrenden Sehnsucht nach dionysischer Auflösung als höchste
Forderung entgegen, die letztlich die Bestimmung des Menschen
ausmacht. Das Ringen um die wahre Seinsform kann indessen nicht durch
eine einmalige Entscheidung beendet werden. Immer von neuem steUt
das Leben den Menschen vor die Entscheidung, immer neu muß er sich

790



bewähren. Diese Auseinandersetzung begleitet Eichendorff durch sein

ganzes Leben, sie büdet das Grundthema seines Schaffens.
Mit der Eindeutigkeit seiner immer sich wiederholenden Entscheidung

wird nun Eichendorffs einzigartige geistesgescbichtbche SteUung
innerhalb der deutschen Romantik und des 19. Jahrhunderts überhaupt
sichtbar. Er unterscheidet sich grundsätzlich von Kleist, der sich fast
besinnungslos in den Strom des Gefühls, des ungeteüten Lebens wirft,
und auch von Hölderbn, der die als Selbstüberhebung empfundene VoU-
endung im Geiste zerbricht und in das eine und unendbche Leben der
Natur zurückführt. Er hebt sich deutlich ab von Novabs, der die christ-
liche Erlösung als einen die Persönbchkeit auflösenden Rausch erlebt
und Christhches mit Dionysischem untrennbar mischt. — In Eichendorff

wird durch einen von höchstem Ethos erfüUten Geist das Dionysische

überwunden, der romantische Entgrenzungsdrang auf den christbchen

Erlösungsweg geleitet. Damit bewahrt er das romantische Wesen
in sich vor dem Zurücksinken in das dämonisch-chaotische Dunkel eines

längst überwundenen Weltbildes und bannt seine große Gefahr. Er steht
so an wichtiger SteUe zu Beginn des großen Prozesses der Überwindung
der Romantik. — Seine eigene, gereinigte, christbche, schheßlich über
jeder Zeitströmung stehende Romantik aber vertritt er unentwegt auch
in einer ihr bereits feindlichen Zeit.

Trotz seiner Entscheidung für Christus, obgleich er den Zauberschleier
der Maya durchschaut hat, wird Eichendorff nie vom Haß gegen die
Welt erfüllt; er verschheßt sich ihr nicht, er bebt sie, aber mit einer
Liebe, die zugleich auch schon überwunden ist. Er führt den Leser durch
den verlockenden Irrgarten der Welt in die Klarheit des Himmels. Er
gleicht so dem Dichter Lothario in dem Roman «Dichter und ihre
Gesehen», der trunken durch die Abgründe der dionysischen Zaubernacht
geschritten ist und dann, nachdem er einen tiefen Bbck in das Wesen
dieser Welt getan hat, zum Ritter Christi wird und durch Stadt und
Land seinen Weckruf erschaUen läßt :

Waldwärts durch die Einsamkeit
Hört' ich über Tal und Klüften
Glocken in den stülen Lüften,
Wie aus fernem Morgen weit. —

An die Tore wül ich schlagen,
An Palast und Hütten : Auf
Flammend schon die Gipfel ragen,
Wachet auf, wacht auf, wacht auf!

791


	Dionysos und Christus in der Lyrik Josefs von Eichendorff : zum 100. Todestag der Dichters am 26. November 1957

