Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 37 (1957-1958)

Heft: 8

Artikel: Wolfgang Borchert zum Gedachtnis : zum zehnjéhrigen Todestag am
20. November 1957

Autor: Jung, Hermann

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-160720

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-160720
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

WOLFGANG BORCHERT ZUM GEDACHTNIS

Zum zehnjihrigen Todestag am 20. November 1957

VON HERMANN JUNG

Wenn wir heute, anldllich der zehnten Wiederkehr des Todestages
Wolfgang Borcherts, fragen, was von seinem Leben und von seinem
Werk wirksam geblieben ist, dann miissen wir sagen, dafl es zum fast
Vergessenen gehort. Viele, die damals ihre eigenen Néte und notvollen
Erlebnisse von ihm ausgesprochen fiihlten, haben inzwischen ihre Tiir
fest von innen zugemacht, um von keiner Vergangenheit, aber auch von
keiner Zukunft mehr gestort zu werden. Sie wollen Ruhe, Sicherheit
und den erfiillten Augenblick.

Wer aber heute den schmalen Band, der das Werk Borcherts enthilt,
wieder in die Hand nimmt, mufl notgedrungen und erneut dieselben
Fragen stellen; er muf} sie eindringlicher und lauter stellen. Vor allen
anderen Fragen ist es die Frage nach dem Wesen des Menschen! Das
Spiel, das da Leben heifit, ist in den vergangenen 10 Jahren weiterge-
gangen. Es hat den Platz «vor der Tiir» in die Innenrdume verlegt. Aber
auch hier mul} die Stimme Borcherts gehort werden, wenn sie den Men-
schen auf seine eigentliche Aufgabe in dieser Zeit: auf die geistige Durch-
dringung seines Wesens hinweisen und aufrufen will; wenn er sich wieder
in jenen Bezirken beheimaten soll, die ihn vor dem Sturz in die Tierheit
bewahren konnen. Auch heute verkiindet Borchert eine neue Zeit, eine
Zeit, in der nur eines Bestand haben wird: der Mensch!

Wolfgang Borchert wurde am 20. Mai 1921 in Hamburg geboren. Er
verlie 1938 die Oberschule und wurde Buchhiindler. Nebenher nahm
er Schauspielunterricht. In diese Zeit fillt sein erster Zusammenstof} mit
der Gestapo des Nationalsozialismus, der man ein revolutionires Gedicht
von ihm zugespielt hatte. Er kam nach kurzer Haft mit einem Verweis
davon, wurde aber beobachtet. Im Mirz 1941 machte er seine Schauspiel-
prifung und erhielt ein Engagement nach Liineburg. Kurz darauf
wurde er zur Wehrmacht eingezogen. In dieser Zeit wurde in Hamburg
ein Kreis junger Menschen von der Gestapo verhaftet und bei der einen
Verhafteten der Briefwechsel mit dem Soldaten Wolfgang Borchert be-
schlagnahmt. Diese Briefe bildeten den Anlal} zu einem Antrag auf Ver-
haftung, aber Borchert war bereits in Ruflland an der Front. Hier in
RuBland bekam er im Winter 1941 in der Nihe von Klin seinen ersten
Fieberanfall mit Gelbsucht und sehr hoher Temperatur. Im Januar 1942
wiederholten sich diese Anfillle. Aber erst im Februar 1942, als er ver-
wundet wurde, kam er in ein Lazarett. Hier wurde er im Mai 1942 ver-

695



haftet und nach Niirnberg ins Untersuchungsgefingnis gebracht, ob-
gleich seine Verwundung noch nicht ausgeheilt war. Die Briefe an das
Midchen waren so belastend, daB Antrag auf Todesstrafe gestellt wurde.
Das Urteil lautete aber auf acht Monate Gefingnis und sechs Wochen
geschirften Arrest. Im Herbst 1942 kam Borchert zwecks Frontbewih-
rung als «k. v. ohne Waffe» zum zweiten Male nach RuBlland. Nach er-
neuten Gelbsuchtsanfillen wurde er spiter in das Lazarett nach Smo-
lensk eingeliefert und von dort aus dann nach Deutschland verbracht.
Nach eingetretener Genesung kam er nach Jena zur Heimattruppe.
Hier wurde er 1943 denunziert und wegen Zersetzung der Wehrkraft
und heimtiickischer Angriffe gegen Staat, Partei und Wehrmacht erneut
verhaftet. Er wurde nach Berlin gebracht und war neun Monate im
Untersuchungsgefingnis Moabit. Mit vollig geschwichtem Kérper kam
er zu neuer Frontbewihrung in den letzten Kehraus und geriet am 6. Ap-
ril 1945 bei Frankfurt am Main in amerikanische Gefangenschaft. Aus
dieser wurde er dann wegen seiner politischen Papiere und wegen seines
hohen Fiebers entlassen.

Borchert wanderte zu Fufl nach Hamburg. Nach kurzer Zeit der
Besserung, die es ihm ermdoglichte, als Regie-Assistent am Deutschen
Schauspielhaus titig zu sein, verschlimmerte sich das Leiden wieder.
Der Kranke lag eineinhalb Jahre im Bett, fuhr dann dank der Vermitt-
lung einiger Freunde nach Basel, um dort im Sankt-Clara-Spital durch
die Luftverinderung und eine bessere Ernihrung gesund gepflegt zu
werden. Es half aber nichts mehr. Er starb dort am 20. November 1947.

Wolfgang Borchert schrieb schon als Schiiler Gedichte, die er aber
spiater zum groflen Teil wieder vernichtete. Er war sehr kritisch gegen
sich selbst, besall aber auch Humor genug, sich selbst zu glossieren. Sein
erstes Gedichtbindchen «Laterne, Nacht und Sterne» kann nur als Vor-
stufe fiir das eigentliche Lebenswerk: seine Prosaschriften, gewertet
werden. In einigen dieser Gedichte jedoch ahnt man schon die dunklen
Griinde, die spéter in seiner Prosa aufbrechen. In der Anthologie «Ham-
burg, Heimat am Strom» war Borchert mit einigen Prosastiicken ver-
treten. In ihnen kiindigte sich bereits das Neue an, das mit ihm in unsere
Literatur eintrat. Man horchte auf und erwartete mehr. Und nun, nach
kurzer Zeit der inneren Unsicherheit, brach es mit unaufhaltsamer Kraft
in ihm auf. Warum wirkte das, was er geschrieben hatte, so echt ? Warum
ergriff es uns so stark ? Er gof} nicht neue Erlebnisinhalte in alte Formen.
Er sprach von Anfang an eine neue Sprache, fand eine neue Form der
Aussage, neue Worte fiir das bisher Unaussprechliche, Niedagewesene.
Er forderte in seinen Schriften mehr vom Leser als nur literarische Teil-
nahme. Er wollte Stellungnahme, Entscheidung. Thm selber wurde dabei
nichts geschenkt. Jede Zeile muflte er seiner schwachen Gesundheit ab-
ringen. Schmerz, Schlaflosigkeit, Angst waren der Lohn. Er verbrannte
innerlich. Sein Schaffen war ein Aufschrei, war Lust und Qual, Verzweif-

696



lung und héochstes Gliick. Er wollte die ganze Wahrheit haben fiir sich
und andere. Viele schreckte er ab, viele aber ri er mit. Wihrend der
Haftzeit in Niirnberg schrieb er in sein Tagebuch:

«Was alle fiihlen,

muf} der eine sagen!
Fiir alle jubeln
und fiir alle klagen!»

Nach dem Gedichtzyklus «Laterne, Nacht und Sterne» entstanden
«Die Hundeblume», «An diesem Dienstag» und andere Erzidhlungen
sowie das Hérspiel «Drauflen vor der Tiir».

Es wire falsch, wollte man die fiir Borchert charakteristischen Wie-
derholungen, Worthdufungen und Satzvariationen als Manier abtun.
Man muf} seine Geschichten laut lesen, dann wird man auch erkennen,
dal} gerade in ihnen jene Feinheiten liegen, die imstande sind, das ver-
schiittete Geheimnis der Sprache wieder erlebbar zu machen. Hier er-
hob ein «Dichter unserer Zeit» seine Stimme und rief ohne Riicksicht
auf die allzu Empfindsamen seine Not, seinen Schmerz, seine Sehnsucht
und trotz aller Verzweiflung auch seinen Glauben besonders der deut-
schen Jugend zu, die ihn horte und verstand. Sein Schrei traf sie wie
ein Naturereignis. Er riittelte sie auf und ril sie empor, machte sie
sehend und befreite sie. Am eindringlichsten aber rief seine Stimme in
dem Horspiel «Drauflen vor der Tiir».

«Drauflen vor der Tiir» ist ein Heimkehrerstiick. Ein Mann kommt
nach Deutschland, ein Heimkehrer aus dem Kriege, der kein Zuhause
mehr vorfindet, weil keins mehr da ist. Sein Zuhause ist «Drauflen vor
der Tiir», nachts im Regen auf der Strafle. Er ist ein Heimatloser ge-
worden. Und da es fiir ihn keine Tiir mehr gibt, durch die er in einen
Raum oder zu einem Menschen und in eine lichterfiillte, wirmende Ge-
borgenheit hitte eintreten kénnen, geht er durch das allein fiir ihn noch
offenstehende dunkle Tor, um sich leise und unbemerkt aus diesem Le-
ben, das keines mehr ist, herauszustehlen: er li3t sich von einer Ponton-
briicke in die Elbe fallen. Aber die Elbe will ihn nicht haben und wirft
ihn wieder ans Land. Beckmann — Unteroffizier Beckmann — das ist
der Name unseres Heimkehrers, wollte «zehntausend Nichte pennen»,
aber die Elbe sagt zu ihm: «Du hast am Ende gedacht, du konntest in
meinen siilduftenden Lilienarmen die Ewigkeit verbringen. Nee, mein
Sohn, das war ein Irrtum von dir.» Beckmann mul} weiterleben. Er wird
von einer Frau am Ufer aufgelesen, die ihn mit zu sich nach Hause
nimmt. Da kommt ihr eigener Mann aus Sibirien zuriick. Zwei Heim-
kehrer stehen einander gegeniiber bei der Frau des einen. Der mit den
Kriicken wendet sich und geht — in die Elbe. Beckmann flieht. Eine
Tiir kreischt und schligt zu.

Beckmann kommt zu seinem ehemaligen Oberst, um ihm die Ver-
antwortung zuriickzugeben, die er bei einem Spahtrupp iibernahm. Er

697



schildert ihm seinen Traum, der immer wieder kommt und ihn quailt.
Er bekommt nachts Besuch von den toten Kameraden, die aus den
Massengribern aufstehen und sich zu ihm an den Bettrand setzen.
«Bis an den Mond» reicht ihr Stéhnen. Der Oberst lacht sich halbtot
und rit ihm, sich bei seinem Chauffeur zu waschen, zu rasieren und erst
einmal wieder Mensch zu werden. Wieder kreischt eine Tiir und schligt
zu.

Einem Kabarettdirektor singt Beckmann seine Ehechansons ver.
Auch hier wird er abgewiesen. «Wo kidmen wir hin, wenn alle Leute
plotzlich die Wahrheit sagen wollten ?», so antwortet ihm dieser, denn
mit der Wahrheit macht man sich nur unbeliebt. Wieder kreischt eine
zuschlagende Tiir.

Zuletzt steht er vor der Haustiir seiner Eltern, aus der ihm eine
fremde Frau entgegentritt. Die Eltern sind inzwischen in Ohlsdorf,
Kapelle 5, gestorben. So schligt auch diese Tiir vor ihm zu.

Beckmann will nicht mehr. Er weill nicht mehr, warum und fiir wen
er leben soll. Aber eine Stimme in ihm ruft immer wieder: «Beckmann,
du mufit leben!» Er wehrt sich gegen diese Stimme, die auf der Biihne
als «der andere » in Erscheinung tritt und der ihm auf seine Fragen
keine Antworten zu geben weil3.

Das Stiick «Drauflen vor der Tiir» ist eigentlich arm an Handlung.
Seine Dramatik spielt auf dem inneren Schauplatz, auf dem der Seele
Beckmanns. Und das Geschehen auf der Biihne wechselt zwischen sinn-
licher und iibersinnlicher Wirklichkeit. Die sinnliche gipfelt in der immer
wieder zuschlagenden Tiir; die iibersinnliche, oder die geistige Wirklich-
keit, kann uns einleuchten, wenn wir jene zentrale Gestalt des Stiickes —
den anderen — niiher betrachten. Beide Wirklichkeiten oder: beide
Biihnen zusammen ergeben erst den tieferen Hintergrund fiir die sich
auf ihnen abspielenden zeit- und geistesgeschichtlichen Ereignisse. Die
dullere, sich vor unseren Augen abrollende Handlung auf der Biihne des
Theaters will uns in ihren Bildern und Symbolen auf das hinweisen, will
das sichtbar und erlebbar machen, was heute als wesentliches Geschehen
auf der inneren Seelenbiihne jedes Menschen geschehen sollte.

Viele haben in dem Unteroffizier Beckmann das Selbstportrit des
Dichters gesehen. Ja, sie glaubten auch, daBl der liebe Gott, der alte
Mann, an den niemand mehr glaubt, und der Tod, der als Beerdigungs-
unternehmer und als StraBenkehrer die Biihne betritt, der Gott und
der Tod Wolfgang Borcherts gewesen seien. Dem ist nicht so! Es sei
der Versuch einer Deutung der iibersinnlichen Wirklichkeit gewagt, die
mit «dem anderen» gegeben ist und der immer dann neben Beckmann
steht, wenn die kreischende Tiir zuschligt. Es handelt sich bei der Ge-
stalt des «anderen» um keinen mehr oder weniger gelungenen Theater-
effekt. Aus AuBerungen Borcherts geht hervor, da mit dem «anderen»
ein Seelenzustand Gestalt angenommen hat, wie ihn nur ein durch

698



Selbsterkenntnis und Zweifelspein hindurchgegangener Mensch schildern
kann. Oder wie sollten sonst jene AuBerungen in der «Hundeblume» zu
verstehen sein: «Ich kann nicht sagen, dafl es unbedingt furchtbar ist,
aber es ist eines der tollsten Abenteuer, die wir auf dieser Welt haben
kénnen: sich selbst zu begegnen.» An einer anderen Stelle heifit es:
«Manchmal traf er sich selbst, schiefschultrig kam er auf sich zu, er gab
sich die Hand.» Und es begann eine Unterhaltung mit sich selber, und
er fragt, wer das ist, und warum er schreit, und warum er weint. Als
Antwort erhilt er immer: das Tier, «und das Tier Ich, das tiirmt...,
iiberall treffe ich mich und iiberall ist man hinter sich her. .., es gibt
kein Tal fiir eine Flucht. . ., man kann sich nicht entgehen». Das mensch-
liche Ich ist mit dem Tier gleichen Wesens geworden.

Es ist nun noch bedeutungsvoll, an welcher Stelle und unter welchen
Umstidnden der «andere» auftritt. Das ist immer dann der Fall, wenn
sich ein Erlebnis als Irrtum herausstellt. Da, wo Beckmann von der
Elbe wieder ausgesetzt wird und aus dem Zustand des Halbertrunken-
seins wieder erwacht. Hier tritt der «andere» auf, und in dieser ersten
Begegnung mit ihm spricht Beckmann davon, dafl er keinen Vornamen
mehr habe, ja, dall er nicht einmal mehr Beckmann sein will. Er ist
damit zum namenlosen Gattungswesen herabgesunken. Er weifl nicht
mehr, wohin. Und stets, wenn die Tiir kreischend zuschliigt, steht der
«andere» neben ihm, vertritt ihm den Weg und beide ringen mitein-
ander. Der «andere» ruft ihm immer wieder zu, und dieser Ruf verfehlt
seine Wirkung auf Beckmann nicht: «Du wirst mich nicht los !» —immer
wieder sagt er das.

Was wollen diese Dinge sagen ? Zweifellos handelt es sich hier um
das tollste Abenteuer, das es nach Borchert geben kann: um die Begeg-
nung mit sich selbst. Der Dichter verlegt sie an eine Schwelle. Der
«andere» ist ein Teil seines eigenen Wesens. Biihnenwirklichkeit und
geistige Bildhaftigkeit gehen hier zusammen. Um aber noch tiefer in
dieses Geheimnis einzudringen, sei noch auf einige andere literarische
Zeugnisse hingewiesen:

Da ist zunichst das Gedicht «Begegnung» von C. F. Meyer.

«Mich fiithrte durch den Tannenwald
ein stiller Pfad, ein tief verschneiter.
Da, ohne daB3 ein Ruf erschallt,
erblickt’ ich plétzlich einen Reiter.
Nicht zugewandt, nicht abgewandt,
kam er, den Mantel umgeschlagen.
Mir deuchte, daf ich ihn gekannt

in alten, lingst verschollnen Tagen.
Der jungen Augen wilde Kraft,

des Mundes Trotz und herbes Schweigen,
ein Zug von Traum und Leidenschaft
beriihrte mich so tief und eigen.

699



Sein RéBlein zog auf weiller Bahn

vorbei mit ungehérten Hufen.

Mich faB3t’s mit Lust und Grauen an,

ihm GruBl und Namen nachzurufen.

Doch keinen Namen hab ich dann

als meinen eigenen gefunden,

da RoB und Reiter schon im Tann

und hinterm Schneegeflock verschwunden.»

Bekannt ist die Schilderung, die Goethe einem solchen Erlebnis
widmete; wir lesen sie in seiner Biographie, nachdem er sich endgiiltig
von Friederike verabschiedet hatte:

«Als ich ihr die Hand noch vom Pferde reichte, standen ihr die Triinen in den Augen
und mir war sehr iibel zumute. Nun ritt ich auf dem FuBpfad gegen Drusenheim,
und da iiberfiel mich eine der sonderbarsten Ahnungen. Ich sah niamlich, nicht mit den
Augen des Leibes, sondern des Geistes, mich mir selbst denselben Weg zu Pferde wieder
entgegenkommen und zwar in einem Kleide, wie ich es nie getragen; es war hechtgrau
mit etwas Gold. Sobald ich mich aus diesem Traum aufschiittelte, war die Gestalt ganz
weg. Sonderbar jedoch ist, daBl ich nach acht Jahren in dem Kleid, das mir getrdumt
hatte und das ich nicht aus Wahl, sondern aus Zufall gerade trug, mich auf demselben
Wege befand, um Friederike noch einmal zu besuchen. Es mag sich iibrigens mit diesen
Dingen, wie es will, verhalten, das wunderliche Trugbild gab mir in jenen Augenblicken
des Scheidens einige Beruhigung.»

Und nun noch eine Schilderung von Dostojewski:

«Herr Goljadkin begegnet um Mitternacht in Petersburg einem Unbekannten. Dieser
geht mit ithm bis in seine Wohnung und setzt sich in Mantel und Hut vor ihm aufs
Bett, lichelt ein wenig und schaut ihn mit etwas zusammengekniffenen Augen freund-
lich an. Herr Goljadkin will schreien, bringt aber keinen Laut heraus. Das Haar steht
ihm zu Berge und er sinkt vor Entsetzen auf einen Stuhl. Dieser nichtliche Freund
war kein anderer als Herr Goljadkin selbst, ein zweiter Herr Goljadkin — sein Doppel-
gianger.»

In allen diesen Erlebnissen spiirt man die mit ihnen verbundene
Erregung des Betroffenen. Bei Goethe finden wir wohl den Schliissel
zu diesen ungewdhnlichen Erlebnissen, diesen Begegnungen mit sich
selbst. «Der andere», «der Doppelgéinger» ist nicht mit den Augen des
Leibes zu erfassen, sondern mit den Augen des Geistes. Der «andere»
ist Beckmanns Doppelginger, vor dem er immer wieder zuriickschrecken
mullte, und zwar immer dann, wenn die Tiir kreischend zuschlug; die
Tiir, die, mit den Augen des Geistes gesehen, die Schwelle zur iibersinn-
lichen Welt versinnbildlicht. Und man kann nicht ohne Ergriffenheit
vor der Personlichkeit des jungen Dichters stehen, aus dessen Seele,
die bereits jenseits der Schwelle lebte, so etwas geboren wurde. (Bor-
chert erlebte wohl noch den starken Widerhall, den sein Stiick als Hor-
spiel seinerzeit gefunden hatte; er erfuhr noch, daf} es auf vielen Biihnen
als Schauspiel aufgefiihrt werden sollte; er starb aber einen Tag vor der
Premiere in den Hamburger Kammerspielen.)

700



Auf dem Hintergrund dieses Stiickes «Drauflen vor der Tiir» zeichnet
sich das geistige Problem des heutigen Menschen und der heutigen
Menschheit ab. Es ist nicht nur als literarische Erscheinung zu werten.
Es zeigt uns vielmehr an, daB die Zeit reif ist fiir ein tieferes Erfassen
und Begreifen des menschlichen Wesens. Sieht der Mensch in der leib-
haftigen Selbstbegegnung sich selbst, ohne die ihm liebgewordene Maske,
so zeigt sie ihm auch den Weg, seine aus eigenen Fehlern und Irrtiimern
gewobene Seelengestalt umzuschaffen und zu erlésen. Nur in seinem
héheren Ich, in dem Teil seines Wesens, das iiber das Tierische hinaus-
fiihrt, findet er die Kraft, sich dem Entsetzen gegeniiber, das ihn bei
einer solchen Enthiillung iiberfillt, aufrecht zu halten und die Schwelle
iiberschreiten zu kénnen. Der Mensch an der Schwelle, das ist die ge-
heime Uberschrift des gegenwiirtigen Zeitgeschehens! Nur in einzelnen
Menschen kann eine Ahnung davon aufsteigen, kénnen seelische Erleb-
nisse geistige Erkenntnisse werden, daB Uberirdisches heute stiirker
denn je in unser Dasein hereinwirken will.

Als Thomas von Aquino die Summe seines theologischen Wissens
niederschrieb, begann er mit der Frage: Was ist Gott ? Von Gott aus-
gehend beschrieb er die ganze Ordnung des Himmels und der Erde, die
schlielich im Menschen ihren Zweck und ihr Ziel fand. Von einer solchen
Anschauung trennt uns heute ein Abgrund. Wir kénnen heute nicht von
der dogmatischen Vorstellung Gottes ausgehen und davon die Ordnung
der gesamten Schépfung ableiten. Wollen wir aber Sinn und Ziel des
Lebens erkennen, miissen wir mit der Frage beginnen: Was ist der
Mensch ? Auf diese Frage bleibt uns die heutige Wissenschaft, trotz aller
ihrer erstaunlichen Errungenschaften, die Antwort schuldig. Sie hat den
Menschen nach allen Seiten hin untersucht. Sie sezierte tausendmal sei-
nen Leichnam und schuf die Anatomie. Sie erforschte die Lebensfunk-
tionen und Seelenvorginge durch die experimentelle Psychologie. Aber
sie gewann kein wirkliches Menschenbild. Je mehr sie den Menschenleib
erforschte, um so mehr fand sie seine Ahnlichkeit mit dem Tierkorper.
Und wenn wir noch grofle Entdeckungen iiber die Entfernungen der
Sterne und den Bau der Atome machen werden, all das wird uns doch
nicht dem Menschen niher fiihren. Fiir die Seele, die dariiber nachsinnt,
ist es ein wichtiges Erlebnis, sich zu sagen: Niemals kannst du durch
Beobachtung der rein dufleren Welt das Wesen des Menschen finden,
nie dein eigenes Wesen enthiillen. Die heutige Wissenschaft kann nur
konstatieren, was der Mensch nicht ist! Die Fragen nach dem Riitsel
des menschlichen Lebens und den Ritseln der menschlichen Seele miis-
sen neu gestellt werden. Es miissen sich Tore auftun, durch die man auf
neuen Wegen zu neuen Losungen und Antworten kommt. Zwar wird
aus dem Erbe der Vergangenheit in den sozialen Einrichtungen und
Zusammenhingen die Briiderlichkeit programmatisch angestrebt, aber
in den personlich-menschlichen Bezichungen ist man vielfach an einem

701



Nullpunkt angekommen. Allgemeine Menschenliebe, bei der es auf den
einzelnen nicht allzuviel ankommt, ist verhiltnismiBig leicht zu iiben,
bzw. zu bekunden ; spezielle Nichstenliebe aber ist schwer. Der langsame,
aber stetige Schwund der Hinwendungskraft zum Nichsten 1i6t das
lihmende Schweigen um uns und die Diirre des Herzens immer spiir-
barer werden. Bringen wir noch Wirme und Sammlung auf, miteinander
zu reden und uns darauf zu besinnen, daf} der andere noch da ist mit
seinem eigenen Gesicht und seinem eigenen Wesen ? Haben wir noch
eine Stunde iibrig, uns den wesentlichen Dingen zuzuwenden, die unserem
Leben Wert und Inhalt geben kénnen ? Dringt noch ein leiser Schimmer -
des ewigen Lichtes in unserer Tage Dunkelheit ? Leben wir iiberhaupt
noch in der vollen menschlichen Bedeutung dieses Wortes ? Sind wir
nicht schon zugrunde gegangen in allem, was besonders liebenswert und
gut an uns war ? Wir haben ja alle den Kopf kaum noch iiber den Wellen!
Und was ist von den einstigen Idealen iibriggeblieben ? Ist es nicht, als
ligen zwischen unserem fritheren Leben und dem heutigen ganze Ab-
griinde und uniiberbriickbare Zeitrdume; als sei unser Leben gar keine
Einheit mehr und wir nicht mehr dieselben Menschen ?

Biihne einer solchen Katastrophe ist auch der Unteroffizier Beck-
mann. Und dieser Unteroffizier Beckmann sind im Grunde wir selbst.
Er und wir sind nichts anderes als das Abbild, als das Kampffeld einer
Spaltung, die durch uns selber hindurchgeht. Der Mensch, wie er der
irdischen Welt gegeniibersteht, und der Mensch, wie er der géttlichen
Welt gegeniibersteht, ist auseinandergefallen. Mit seinem Wissen er-.
greift er die irdische Welt, aber er ergreift nur das Tote und stirbt selber
daran. Mit dem Glauben ergriff er einst die gittliche Welt. Aber dieses
Auge seiner Seele ist erblindet und erstorben. Auf beiden Seiten steht
der Tod. Totes Wissen und erstorbener Glaube, das ist das Fazit unserer
Tage. Wohl muflite der Mensch einmal an diesen schmerzlichen Null-
punkt gelangen, um sich wahrhaftig auf sich selbst zu besinnen. Er
mubBte sich einmal zum Ritsel werden, um sich und sein wahres Wesen
wiederzufinden. Dieses ist die Aufgabe unseres Jahrhunderts. Und dieser
Aufgabe diente auch Wolfgang Borchert. Er wollte, dal unser 20. Jahr-
hundert, das als ein Jahrhundert der Technik bezeichnet wird, ein Jahr-
hundert des Menschen werde; er wollte, wie das der Philosoph Karl
Jaspers einmal sagte: «den Menschen an sich selbst erinnern.»

702



	Wolfgang Borchert zum Gedächtnis : zum zehnjährigen Todestag am 20. November 1957

