
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 37 (1957-1958)

Heft: 8

Artikel: Wolfgang Borchert zum Gedächtnis : zum zehnjährigen Todestag am
20. November 1957

Autor: Jung, Hermann

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-160720

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-160720
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


WOLFGANG BORCHERT ZUM GEDÄCHTNIS

Zum zehnjährigen Todestag am 20. November 1957

VON HERMANN JUNG

Wenn wir heute, anläßlich der zehnten Wiederkehr des Todestages
Wolfgang Borcherts, fragen, was von seinem Leben und von seinem
Werk wirksam gebbeben ist, dann müssen wir sagen, daß es zum fast
Vergessenen gehört. Viele, die damals ihre eigenen Nöte und notvoUen
Erlebnisse von ihm ausgesprochen fühlten, haben inzwischen ihre Tür
fest von innen zugemacht, um von keiner Vergangenheit, aber auch von
keiner Zukunft mehr gestört zu werden. Sie wollen Ruhe, Sicherheit
und den erfüUten Augenbbck.

Wer aber heute den schmalen Band, der das Werk Borcherts enthält,
wieder in die Hand nimmt, muß notgedrungen und erneut dieselben
Fragen steUen; er muß sie eindringlicher und lauter steUen. Vor aUen
anderen Fragen ist es die Frage nach dem Wesen des Menschen! Das
Spiel, das da Leben heißt, ist in den vergangenen 10 Jahren weitergegangen.

Es hat den Platz «vor der Tür» in die Innenräume verlegt. Aber
auch hier muß die Stimme Borcherts gehört werden, wenn sie den
Menschen auf seine eigentliche Aufgabe in dieser Zeit : auf die geistige
Durchdringung seines Wesens hinweisen und aufrufen wül ; wenn er sich wieder
in jenen Bezirken beheimaten soU, die ihn vor dem Sturz in die Tierheit
bewahren können. Auch heute verkündet Borchert eine neue Zeit, eine
Zeit, in der nur eines Bestand haben wird: der Mensch!

Wolfgang Borchert wurde am 20. Mai 1921 in Hamburg geboren. Er
verbeß 1938 die Oberschule und wurde Buchhändler. Nebenher nahm
er Schauspielunterricht. In diese Zeit fäUt sein erster Zusammenstoß mit
der Gestapo des NationalsoziaUsmus, der man ein revolutionäres Gedicht
von ihm zugespielt hatte. Er kam nach kurzer Haft mit einem Verweis
davon, wurde aber beobachtet. Im März 1941 machte er seine Schauspielprüfung

und erhielt ein Engagement nach Lüneburg. Kurz darauf
wurde er zur Wehrmacht eingezogen. In dieser Zeit wurde in Hamburg
ein Kreis junger Menschen von der Gestapo verhaftet und bei der einen
Verhafteten der Briefwechsel mit dem Soldaten Wolfgang Borchert
beschlagnahmt. Diese Briefe büdeten den Anlaß zu einem Antrag auf
Verhaftung, aber Borchert war bereits in Rußland an der Front. Hier in
Rußland bekam er im Whiter 1941 in der Nähe von Kbn seinen ersten
FieberanfaU mit Gelbsucht und sehr hoher Temperatur. Im Januar 1942
wiederholten sich diese Anfälle. Aber erst im Februar 1942, als er
verwundet wurde, kam er in ein Lazarett. Hier wurde er im Mai 1942 ver-

695



haftet und nach Nürnberg ins Untersuchungsgefängnis gebracht,
obgleich seine Verwundung noch nicht ausgeheüt war. Die Briefe an das
Mädchen waren so belastend, daß Antrag auf Todesstrafe gesteUt wurde.
Das Urteü lautete aber auf acht Monate Gefängnis und sechs Wochen
geschärften Arrest. Im Herbst 1942 kam Borchert zwecks Frontbewährung

als «k. v. ohne Waffe» zum zweiten Male nach Rußland. Nach
erneuten GelbsuchtsanfäUen wurde er später in das Lazarett nach
Smolensk eingeliefert und von dort aus dann nach Deutschland verbracht.
Nach eingetretener Genesung kam er nach Jena zur Heimattruppe.
Hier wurde er 1943 denunziert und wegen Zersetzung der Wehrkraft
und heimtückischer Angriffe gegen Staat, Partei und Wehrmacht erneut
verhaftet. Er wurde nach Berlin gebracht und war neun Monate im
Untersuchungsgefängnis Moabit. Mit vöUig geschwächtem Körper kam
er zu neuer Frontbewährung in den letzten Kehraus und geriet am 6. Aprü

1945 bei Frankfurt am Main in amerikanische Gefangenschaft. Aus
dieser wurde er dann wegen seiner politischen Papiere und wegen seines
hohen Fiebers entlassen.

Borchert wanderte zu Fuß nach Hamburg. Nach kurzer Zeit der
Besserung, die es ihm ermögbchte, als Regie-Assistent am Deutschen
Schauspielhaus tätig zu sein, verschlimmerte sich das Leiden wieder.
Der Kranke lag eineinhalb Jahre im Bett, fuhr dann dank der Vermittlung

einiger Freunde nach Basel, um dort im Sankt-Clara-Spital durch
die Luftveränderung und eine bessere Ernährung gesund gepflegt zu
werden. Es half aber nichts mehr. Er starb dort am 20. November 1947.

Wolfgang Borchert schrieb schon als Schüler Gedichte, die er aber
später zum großen Teü wieder vernichtete. Er war sehr kritisch gegen
sich selbst, besaß aber auch Humor genug, sich selbst zu glossieren. Sein
erstes Gedichtbändchen «Laterne, Nacht und Sterne» kann nur als
Vorstufe für das eigentbche Lebenswerk: seine Prosaschriften, gewertet
werden. In einigen dieser Gedichte jedoch ahnt man schon die dunklen
Gründe, die später in seiner Prosa aufbrechen. In der Anthologie «Hamburg,

Heimat am Strom» war Borchert mit einigen Prosastücken
vertreten. In ihnen kündigte sich bereits das Neue an, das mit ihm in unsere
Literatur eintrat. Man horchte auf und erwartete mehr. Und nun, nach
kurzer Zeit der inneren Unsicherheit, brach es mit unaufhaltsamer Kraft
in ihm auf. Warum wirkte das, was er geschrieben hatte, so echt Warum
ergriff es uns so stark Er goß nicht neue Erlebnisinhalte in alte Formen.
Er sprach von Anfang an eine neue Sprache, fand eine neue Form der
Aussage, neue Worte für das bisher Unaussprechbche, Niedagewesene.
Er forderte in seinen Schriften mehr vom Leser als nur bterarische
TeUnahme. Er woUte SteUungnahme, Entscheidung. Ihm selber wurde dabei
nichts geschenkt. Jede Zeüe mußte er seiner schwachen Gesundheit
abringen. Schmerz, Schlaflosigkeit, Angst waren der Lohn. Er verbrannte
innerbch. Sein Schaffen war ein Aufschrei, war Lust und Qual, Verzweif-

696



lung und höchstes Glück. Er woUte die ganze Wahrheit haben für sich
und andere. Viele schreckte er ab, viele aber riß er mit. Während der
Haftzeit in Nürnberg schrieb er in sein Tagebuch:

«Was alle fühlen,
muß der eine sagen!
Für alle jubeln
und für alle klagen!»

Nach dem Gedichtzyklus «Laterne, Nacht und Sterne» entstanden
«Die Hundeblume», «An diesem Dienstag» und andere Erzählungen
sowie das Hörspiel «Draußen vor der Tür».

Es wäre falsch, wollte man die für Borchert charakteristischen
Wiederholungen, Worthäufungen und Satzvariationen als Manier abtun.
Man muß seine Geschichten laut lesen, dann wird man auch erkennen,
daß gerade in ihnen jene Feinheiten hegen, die imstande sind, das
verschüttete Geheimnis der Sprache wieder erlebbar zu machen. Hier
erhob ein «Dichter unserer Zeit» seine Stimme und rief ohne Rücksicht
auf die aUzu Empfindsamen seine Not, seinen Schmerz, seine Sehnsucht
und trotz aller Verzweiflung auch seinen Glauben besonders der
deutschen Jugend zu, die ihn hörte und verstand. Sein Schrei traf sie wie
ein Naturereignis. Er rüttelte sie auf und riß sie empor, machte sie
sehend und befreite sie. Am eindringbchsten aber rief seine Stimme in
dem Hörspiel «Draußen vor der Tür».

«Draußen vor der Tür» ist ein Heimkehrerstück. Ein Mann kommt
nach Deutschland, ein Heimkehrer aus dem Kriege, der kein Zuhause
mehr vorfindet, weü keins mehr da ist. Sein Zuhause ist «Draußen vor
der Tür», nachts im Regen auf der Straße. Er ist ein Heimatloser
geworden. Und da es für ihn keine Tür mehr gibt, durch die er in einen
Raum oder zu einem Menschen und in eine bchterfüllte, wärmende
Geborgenheit hätte eintreten können, geht er durch das aUein für ihn noch
offenstehende dunkle Tor, um sich leise und unbemerkt aus diesem
Leben, das keines mehr ist, herauszustehlen : er läßt sich von einer Pontonbrücke

in die Elbe faUen. Aber die Elbe wül ihn nicht haben und wirft
ihn wieder ans Land. Beckmann — Unteroffizier Beckmann — das ist
der Name unseres Heimkehrers, woUte «zehntausend Nächte pennen»,
aber die Elbe sagt zu ihm: «Du hast am Ende gedacht, du könntest in
meinen süßduftenden Lüienarmen die Ewigkeit verbringen. Nee, mein
Sohn, das war ein Irrtum von dir.» Beckmann muß weiterleben. Er wird
von einer Frau am Ufer aufgelesen, die ihn mit zu sich nach Hause
nimmt. Da kommt ihr eigener Mann aus Sibirien zurück. Zwei
Heimkehrer stehen einander gegenüber bei der Frau des einen. Der mit den
Krücken wendet sich und geht — in die Elbe. Beckmann flieht. Eine
Tür kreischt und schlägt zu.

Beckmann kommt zu seinem ehemahgen Oberst, um ihm die
Verantwortung zurückzugeben, die er bei einem Spähtrupp übernahm. Er

697



schUdert ihm seinen Traum, der immer wieder kommt und ihn quält.
Er bekommt nachts Besuch von den toten Kameraden, die aus den

Massengräbern aufstehen und sich zu ihm an den Bettrand setzen.
«Bis an den Mond» reicht ihr Stöhnen. Der Oberst lacht sich halbtot
und rät ihm, sich bei seinem Chauffeur zu waschen, zu rasieren und erst
einmal wieder Mensch zu werden. Wieder kreischt eine Tür und schlägt
zu.

Einem Kabarettdirektor singt Beckmann seine Ehechansons vor.
Auch hier wird er abgewiesen. «Wo kämen wir hin, wenn aUe Leute
plötzUch die Wahrheit sagen woUten ?», so antwortet ihm dieser, denn
mit der Wahrheit macht man sich nur unbebebt. Wieder kreischt eine

zuschlagende Tür.
Zuletzt steht er vor der Haustür seiner Eltern, aus der ihm eine

fremde Frau entgegentritt. Die Eltern sind inzwischen in Ohlsdorf,
KapeUe 5, gestorben. So schlägt auch diese Tür vor ihm zu.

Beckmann wül nicht mehr. Er weiß nicht mehr, warum und für wen
er leben soU. Aber eine Stimme in ihm ruft immer wieder: «Beckmann,
du mußt leben !» Er wehrt sich gegen diese Stimme, die auf der Bühne
als «der andere » in Erscheinung tritt und der ihm auf seine Fragen
keine Antworten zu geben weiß.

Das Stück «Draußen vor der Tür» ist eigentlich arm an Handlung.
Seine Dramatik spielt auf dem inneren Schauplatz, auf dem der Seele

Beckmanns. Und das Geschehen auf der Bühne wechselt zwischen
sinnlicher und übersinnbcher Wirkbchkeit. Die sinnliche gipfelt in der immer
wieder zuschlagenden Tür; die übersinnliche, oder die geistige Wirklichkeit,

kann uns einleuchten, wenn wir jene zentrale Gestalt des Stückes —
den anderen — näher betrachten. Beide Wirkbchkeiten oder: beide
Bühnen zusammen ergeben erst den tieferen Hintergrund für die sich
auf ihnen abspielenden zeit- und geistesgeschichtbchen Ereignisse. Die
äußere, sich vor unseren Augen abroUende Handlung auf der Bühne des

Theaters wül uns in ihren BUdern und Symbolen auf das hinweisen, wül
das sichtbar und erlebbar machen, was heute als wesentliches Geschehen
auf der inneren Seelenbühne jedes Menschen geschehen soUte.

Viele haben in dem Unteroffizier Beckmann das Selbstporträt des

Dichters gesehen. Ja, sie glaubten auch, daß der liebe Gott, der alte
Mann, an den niemand mehr glaubt, und der Tod, der als Beerdigungsunternehmer

und als Straßenkehrer die Bühne betritt, der Gott und
der Tod Wolfgang Borcherts gewesen seien. Dem ist nicht so! Es sei
der Versuch einer Deutung der übersinnbchen Wirklichkeit gewagt, die
mit «dem anderen» gegeben ist und der immer dann neben Beckmann
steht, wenn die kreischende Tür zuschlägt. Es handelt sich bei der
Gestalt des «anderen» um keinen mehr oder weniger gelungenen Theatereffekt.

Aus Äußerungen Borcherts geht hervor, daß mit dem «anderen»
ein Seelenzustand Gestalt angenommen hat, wie ihn nur ein durch

698



Selbsterkenntnis und Zweifelspein hindurchgegangener Mensch schildern
kann. Oder wie soUten sonst jene Äußerungen in der «Hundeblume» zu
verstehen sein: «Ich kann nicht sagen, daß es unbedingt furchtbar ist,
aber es ist eines der toUsten Abenteuer, die wir auf dieser Welt haben
können: sich selbst zu begegnen.» An einer anderen SteUe heißt es:
«Manchmal traf er sich selbst, schiefschultrig kam er auf sich zu, er gab
sich die Hand.» Und es begann eine Unterhaltung mit sich selber, und
er fragt, wer das ist, und warum er schreit, und warum er weint. Als
Antwort erhält er immer : das Tier, «und das Tier Ich, das türmt...,
überall treffe ich mich und ÜberaU ist man hinter sich her. es gibt
kein Tal für eine Flucht..., man kann sich nicht entgehen». Das menschliche

Ich ist mit dem Tier gleichen Wesens geworden.
Es ist nun noch bedeutungsvoU, an welcher Stelle und unter welchen

Umständen der «andere» auftritt. Das ist immer dann der Fall, wenn
sich ein Erlebnis als Irrtum heraussteUt. Da, wo Beckmann von der
Elbe wieder ausgesetzt wird und aus dem Zustand des Halbertrunkenseins

wieder erwacht. Hier tritt der «andere» auf, und in dieser ersten
Begegnung mit ihm spricht Beckmann davon, daß er keinen Vornamen
mehr habe, ja, daß er nicht einmal mehr Beckmann sein wül. Er ist
damit zum namenlosen Gattungswesen herabgesunken. Er weiß nicht
mehr, wohin. Und stets, wenn die Tür kreischend zuschlägt, steht der
«andere» neben ihm, vertritt ihm den Weg und beide ringen miteinander.

Der «andere» ruft ihm immer wieder zu, und dieser Ruf verfehlt
seine Wirkung auf Beckmann nicht : «Du wirst mich nicht los !» — immer
wieder sagt er das.

Was woUen diese Dinge sagen Zweifellos handelt es sich hier um
das toUste Abenteuer, das es nach Borchert geben kann : um die Begegnung

mit sich selbst. Der Dichter verlegt sie an eine Schwelle. Der
«andere» ist ein Teü seines eigenen Wesens. Bühnenwirklichkeit und
geistige Büdhaftigkeit gehen hier zusammen. Um aber noch tiefer in
dieses Geheimnis einzudringen, sei noch auf einige andere literarische
Zeugnisse hingewiesen:

Da ist zunächst das Gedicht «Begegnung» von C. F. Meyer.

«Mich führte durch den Tannenwald
ein stiller Pfad, ein tief verschneiter.
Da, ohne daß ein Ruf erschallt,
erbbckt' ich plötzbch einen Reiter.
Nicht zugewandt, nicht abgewandt,
kam er, den Mantel umgeschlagen.
Mir deuchte, daß ich ihn gekannt
in alten, längst verschollnen Tagen.
Der jungen Augen wilde Kraft,
des Mundes Trotz und herbes Schweigen,
ein Zug von Traum und Leidenschaft
berührte mich so tief und eigen.

699



Sein Rößlein zog auf weißer Bahn
vorbei mit ungehörten Hufen.
Mich faßt's mit Lust und Grauen an,
ihm Gruß und Namen nachzurufen.
Doch keinen Namen hab ich dann
als meinen eigenen gefunden,
da Roß und Reiter schon im Tann
und hinterm Schneegeflock verschwunden.»

Bekannt ist die Schilderung, die Goethe einem solchen Erlebnis
widmete; wir lesen sie in seiner Biographie, nachdem er sich endgültig
von Friederike verabschiedet hatte:

«Als ich ihr die Hand noch vom Pferde reichte, standen ihr die Tränen in den Augen
und mir war sehr übel zumute. Nun ritt ich auf dem Fußpfad gegen Drusenheim,
und da überfiel mich eine der sonderbarsten Ahnungen. Ich sah nämbch, nicht mit den
Augen des Leibes, sondern des Geistes, mich mir selbst denselben Weg zu Pferde wieder
entgegenkommen und zwar in einem Kleide, wie ich es nie getragen ; es war hechtgrau
mit etwas Gold. Sobald ich mich aus diesem Traum aufschüttelte, war die Gestalt ganz
weg. Sonderbar jedoch ist, daß ich nach acht Jahren in dem Kleid, das mir geträumt
hatte und das ich nicht aus Wahl, sondern aus Zufall gerade trug, mich auf demselben
Wege befand, um Friederike noch einmal zu besuchen. Es mag sich übrigens mit diesen
Dingen, wie es wül, verhalten, das wunderliche Trugbild gab mir in jenen Augenbbcken
des Scheidens einige Beruhigung.»

Und nun noch eine Schüderung von Dostojewski:

«Herr Goljadkin begegnet um Mitternacht in Petersburg einem Unbekannten. Dieser
geht mit ihm bis in seine Wohnung und setzt sich in Mantel und Hut vor ihm aufs
Bett, lächelt ein wenig und schaut ihn mit etwas zusammengekniffenen Augen freundlich

an. Herr Goljadkin will schreien, bringt aber keinen Laut heraus. Das Haar steht
ihm zu Berge und er sinkt vor Entsetzen auf einen Stuhl. Dieser nächtbche Freund
war kein anderer als Herr Goljadkin selbst, ein zweiter Herr Goljadkin — sein
Doppelgänger.»

In aUen diesen Erlebnissen spürt man die mit ihnen verbundene
Erregung des Betroffenen. Bei Goethe finden wir wohl den Schlüssel

zu diesen ungewöhnhchen Erlebnissen, diesen Begegnungen mit sich
selbst. «Der andere», «der Doppelgänger» ist nicht mit den Augen des
Leibes zu erfassen, sondern mit den Augen des Geistes. Der «andere»
ist Beckmanns Doppelgänger, vor dem er immer wieder zurückschrecken
mußte, und zwar immer dann, wenn die Tür kreischend zuschlug; die
Tür, die, mit den Augen des Geistes gesehen, die Schwebe zur übersinnbchen

Welt versinnbüdbcht. Und man kann nicht ohne Ergriffenheit
vor der Persönbchkeit des jungen Dichters stehen, aus dessen Seele,
die bereits jenseits der Schwebe lebte, so etwas geboren wurde.
(Borchert erlebte wohl noch den starken WiderhaU, den sein Stück als Hörspiel

seinerzeit gefunden hatte ; er erfuhr noch, daß es auf vielen Bühnen
als Schauspiel aufgeführt werden soUte ; er starb aber einen Tag vor der
Premiere in den Hamburger Kammerspielen.)

700



Auf dem Hintergrund dieses Stückes «Draußen vor der Tür» zeichnet
sich das geistige Problem des heutigen Menschen und der heutigen
Menschheit ab. Es ist nicht nur als bterarische Erscheinung zu werten.
Es zeigt uns vielmehr an, daß die Zeit reif ist für ein tieferes Erfassen
und Begreifen des menschlichen Wesens. Sieht der Mensch in der
leibhaftigen Selbstbegegnung sich selbst, ohne die ihm bebgewordene Maske,
so zeigt sie ihm auch den Weg, seine aus eigenen Fehlern und Irrtümern
gewobene Seelengestalt umzuschaffen und zu erlösen. Nur in seinem
höheren Ich, in dem Teil seines Wesens, das über das Tierische hinausführt,

findet er die Kraft, sich dem Entsetzen gegenüber, das ihn bei
einer solchen Enthüllung überfäUt, aufrecht zu halten und die Schwebe
überschreiten zu können. Der Mensch an der Schwelle, das ist die
geheime Überschrift des gegenwärtigen Zeitgeschehens! Nur in einzelnen
Menschen kann eine Ahnung davon aufsteigen, können seelische Erlebnisse

geistige Erkenntnisse werden, daß Überirdisches heute stärker
denn je in unser Dasein hereinwirken wül.

Als Thomas von Aquino die Summe seines theologischen Wissens
niederschrieb, begann er mit der Frage : Was ist Gott Von Gott
ausgehend beschrieb er die ganze Ordnung des Himmels und der Erde, die
schließlich im Menschen ihren Zweck und ihr Ziel fand. Von einer solchen
Anschauung trennt uns heute ein Abgrund. Wir können heute nicht von
der dogmatischen Vorstellung Gottes ausgehen und davon die Ordnung
der gesamten Schöpfung ableiten. Wollen wir aber Sinn und Ziel des
Lebens erkennen, müssen wir mit der Frage beginnen: Was ist der
Mensch Auf diese Frage bleibt uns die heutige Wissenschaft, trotz aUer
ihrer erstaunbchen Errungenschaften, die Antwort schuldig. Sie hat den
Menschen nach aUen Seiten hin untersucht. Sie sezierte tausendmal
seinen Leichnam und schuf die Anatomie. Sie erforschte die Lebensfunktionen

und Seelenvorgänge durch die experimentelle Psychologie. Aber
sie gewann kein wirkliches Menschenbüd. Je mehr sie den Menschenleib
erforschte, um so mehr fand sie seine Ähnbchkeit mit dem Tierkörper.
Und wenn wir noch große Entdeckungen über die Entfernungen der
Sterne und den Bau der Atome machen werden, aU das wird uns doch
nicht dem Menschen näher führen. Für die Seele, die darüber nachsinnt,
ist es ein wichtiges Erlebnis, sich zu sagen: Niemals kannst du durch
Beobachtung der rein äußeren Welt das Wesen des Menschen finden,
nie dein eigenes Wesen enthüUen. Die heutige Wissenschaft kann nur
konstatieren, was der Mensch nicht ist! Die Fragen nach dem Rätsel
des menschbchen Lebens und den Rätseln der menschbchen Seele müssen

neu gesteUt werden. Es müssen sich Tore auftun, durch die man auf
neuen Wegen zu neuen Lösungen und Antworten kommt. Zwar wird
aus dem Erbe der Vergangenheit in den sozialen Einrichtungen und
Zusammenhängen die Brüderbchkeit programmatisch angestrebt, aber
in den persönbch-menschbchen Beziehungen ist man vielfach an einem

701



NuUpunkt angekommen. AUgemeine Menschenbebe, bei der es auf den
einzelnen nicht aUzuviel ankommt, ist verhältnismäßig leicht zu üben,
bzw. zu bekunden ; spezieUe Nächstenliebe aber ist schwer. Der langsame,
aber stetige Schwund der Hinwendungskraft zum Nächsten läßt das
lähmende Schweigen um uns und die Dürre des Herzens immer
spürbarer werden. Bringen wir noch Wärme und Sammlung auf, miteinander
zu reden und uns darauf zu besinnen, daß der andere noch da ist mit
seinem eigenen Gesicht und seinem eigenen Wesen Haben wir noch
eine Stunde übrig, uns den wesentbchen Dingen zuzuwenden, die unserem
Leben Wert und Inhalt geben können Dringt noch ein leiser Schimmer
des ewigen Lichtes in unserer Tage Dunkelheit Leben wir überhaupt
noch in der voUen menschbchen Bedeutung dieses Wortes Sind wir
nicht schon zugrunde gegangen in aUem, was besonders bebenswert und
gut an uns war Wir haben ja aUe den Kopf kaum noch über den WeUen!
Und was ist von den einstigen Idealen Übriggebbeben Ist es nicht, als
lägen zwischen unserem früheren Leben und dem heutigen ganze
Abgründe und unüberbrückbare Zeiträume; als sei unser Leben gar keine
Einheit mehr und wir nicht mehr dieselben Menschen

Bühne einer solchen Katastrophe ist auch der Unteroffizier
Beckmann. Und dieser Unteroffizier Beckmann sind im Grunde wir selbst.
Er und wir sind nichts anderes als das Abbild, als das Kampffeld einer
Spaltung, die durch uns selber hindurchgeht. Der Mensch, wie er der
irdischen Welt gegenübersteht, und der Mensch, wie er der göttlichen
Welt gegenübersteht, ist auseinandergefaUen. Mit seinem Wissen
ergreift er die irdische Welt, aber er ergreift nur das Tote und stirbt selber
daran. Mit dem Glauben ergriff er einst die göttliche Welt. Aber dieses

Auge seiner Seele ist erblindet und erstorben. Auf beiden Seiten steht
der Tod. Totes Wissen und erstorbener Glaube, das ist das Fazit unserer
Tage. Wohl mußte der Mensch einmal an diesen schmerzbchen
Nullpunkt gelangen, um sich wahrhaftig auf sich selbst zu besinnen. Er
mußte sich einmal zum Rätsel werden, um sich und sein wahres Wesen
wiederzufinden. Dieses ist die Aufgabe unseres Jahrhunderts. Und dieser
Aufgabe diente auch Wolfgang Borchert. Er woUte, daß unser 20.
Jahrhundert, das als ein Jahrhundert der Technik bezeichnet wird, ein
Jahrhundert des Menschen werde; er woUte, wie das der Phüosoph Karl
Jaspers einmal sagte: «den Menschen an sich selbst erinnern.»

702


	Wolfgang Borchert zum Gedächtnis : zum zehnjährigen Todestag am 20. November 1957

