Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 37 (1957-1958)

Heft: 5

Artikel: Freiheit als Verantwortlichkeit
Autor: Brunner, Emil

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-160690

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-160690
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

37. Jahr August 1957 Heft 5

FREIHEIT ALS VERANTWORTLICHKEIT

VON EMIL BRUNNER

Unter allen Ideen, die man nach dem Worte von Sorel Idées-Force
nennen kann, das heilt Ideen, die sich als michtige, bewegende Krifte
in der Geschichte erwiesen haben, steht die Idee der Freiheit an erster
Stelle, jedenfalls was die neuere Geschichte betrifft. Man kann wohl,
ohne sich groBer Ubertreibung schuldig zu machen, sagen: die Geschichte
der Neuzeit ist die Geschichte der Freiheitshewegungen. Dies unter-
scheidet wohl, mehr als alles andere, die Geschichte der Neuzeit von der
fritheren, sowohl der mittelalterlichen als der alten Geschichte. Die Frei-
heit, die der Mensch in diesen Bewegungen suchte, war nicht immer die-
selbe. Ein fiir unsere Zeit besonders charakteristisches Phinomen, das
man im allgemeinen nicht zu den Freiheitsbewegungen zihlt, ist nach
seinem tiefsten Motiv zweifellos auch auf Freiheit gerichtet, nimlich
die Entwicklung der modernen, wissenschaftlichen Technik. Uber ihre
ungeheure Bedeutung brauche ich keine weiteren Worte zu verlieren,
wohl aber ist ein Wort der Erkldrung nétig, warum ich auch diese zu den
Freiheitshewegungen zédhle. In ihr ist nimlich das dominierende, wenn
auch nur halbbewullte oder dem einzelnen nur selten bekannte Motiv
die Befreiung des Menschen von seiner Abhiingigkeit von der Natur, von
den vielen Naturgebundenheiten, die er eben durch wissenschaftliche
Erkenntnisse und durch deren Anwendung in der Technik zu iiberwin-
den trachtete. Vielleicht das eindriicklichste Beispiel davon bildet die
Erfindung des Flugzeugs — ein uralter Traum —, durch die der Mensch
im wortlichen Sinne iiber die Erde sich erhebt und die Trennung des
Raumes tiberwindet. Aber dasselbe kénnte man von den meisten anderen
Manifestationen der neuzeitlichen Technik sagen. Jede von ihnen bedeu-
tet einen Schritt weiter in der Emanzipation des Menschen von Natur-
gegebenheiten, die ihn bisher einschrinkten, wihrend durch die Ent-
deckung eine Entschrinkung, eine Befreiung stattfindet.

353



Es ist ohne weiteres klar, da das Thema Freiheit oder Emanzipa-
tion ein Thema der neueren politischen Geschichte ist. Ich brauche nur
das eine Stichwort «Franzosische Revolution» zu nennen. In jenem ge-
waltigen und ungeheuer folgenreichen Ereignis zerbrach der Mensch die
Fesseln, in welche die absolute Monarchie und die Entwicklung des Feu-
dalismus die europiische Menschheit geschlagen hatte. Er emanzipierte
sich von Autoritdten und Michten, die seine Bewegungsfreiheit einge-
engt hatten und gewann wieder — oder erstmalig — eine Maoglichkeit,
selber zu bestimmen, selbst sein Leben zu gestalten, vor allem selbst
aktiv am staatlichen Leben teilzunehmen, die ihm durch das Ancien
Régime entzogen gewesen war. Der Nachhall dieser Explosion geht durch
das ganze 19. Jahrhundert hindurch, er hat ganz besonders in den 48er
Jahren beinahe die ganze Breite des europdischen Raumes eingenommen
und auch unser Land erfafit. Was wir aber gegenwiirtig im aufllereuro-
péischen Raum erleben, die Geschichte der Emanzipation der friiheren
Kolonialvolker von der Vorherrschaft ihrer bisherigen, europiischen
Herren, ist nichts anderes als eine weitere Variation desselben Themas:
politische Freiheit.

Ich will nur noch einen Aspekt der gleichen Bewegung ins Gedicht-
nis rufen. Was wir die soziale Bewegung heiflen, die wir je nachdem als
Arbeiterbewegung oder als sozialistische Bewegung bezeichnen, ist dem-
selben Motiv der Emanzipation, der Befreiung entsprungen, namlich der
Befreiung von menschenunwiirdigen, oft der Sklaverei dhnlichen Ar-
beitsbedingungen und einer entwiirdigenden Abhiingigkeit vom Diktat
des kapitalistischen Arbeitgebers. Es wiren noch eine Reihe anderer,
dhnlicher grofler Bewegungen zu nennen, wie die Emanzipation der
Frau von der Hérigkeit des Mannes, vor allem die Befreiung der anders-
farbigen Sklaven oder die Aufhebung der Leibeigenschaft in Ruflland.
Diese Beispiele mogen geniigen, um unsere These zu erhiirten, die Idee
der Freiheit sei die stirkste unter allen «idées force» der neueren Ge-
schichte. Das Wort «Freiheit» ist denn auch eines der beliebtesten Worte
der heutigen Menschheit, so daBl jede Bewegung, die es auf ihre Fahne
geschrieben hat, auf breiteste Wirkung und Anziehung rechnen darf.
Um so notwendiger ist es nun, darauf hinzuweisen, dall diese Idee
eigentlich eine negative ist. Freiheit heifit nicht-gebunden sein. .. nicht-
abhingig sein. Jedenfalls ist dies das nichstliegende Verstindnis des
Wortes. Dieses Negative, dieses «nicht» ist jedenfalls der gemeinsame
Nenner aller dieser Freiheitsbewegungen. Es ist darum nicht zu ver-
wundern, wenn neuerdings die Idee der Freiheit zum Ausgangspunkt
einer Philosophie genommen wurde, die sich nicht scheut, das Nichis
zum letzten Prinzip, sozusagen zum universalen Programm zu machen,
des Nihilismus, der offen erklirt, dafl es weder ein ewiges Sein noch giilti-
ge Normen gebe. Der Existenzialismus Jean Paul Sartres kniipft aus-
driicklich an das Wort Nietzsches an: Gott ist tot. Er geht aber, dhnlich

354



wie Nietzsche, iiber den Atheismus des 19. Jahrhunderts hinaus, der —
wie etwa bei einem Bentham, Comte, Mill oder Spencer — noch immer
an der Giiltigkeit einer gewissen altruistischen Ethik festgehalten hatte
und diese mit der traditionellen christlichen Ethik der Nichstenliebe
identifizierte. Sartre fiihrt konsequent seinen Grundgedanken durch: es
gibt nichts, was die Freiheit des Menschen einschrinken kénnte, auch
nicht ein moralisches Sollen. Trotzdem nennt er diese Philosophie einen
Humanismus, eben darum, weil ihm die Idee der Freiheit zugrundeliegt,
die er, wie er meint, einfach zu ihrer letzten Konsequenz fiihrt. Gibt es
nichts, das den Menschen zur Begrenzung seiner Willkiir nétigen kann, |
ist also der Mensch absolut frei, so gibt es auch nichts, was seinem Leben
Richtung und Sinn geben kénnte.

Die Gedanken Sartres erinnern in mancher Beziechung an I. G. Fichtes
Ich-Philosophie. Aber es besteht zwischen beiden — abgesehen vom
Gewicht der Argumentation — der grundlegende Unterschied, daf3
Fichte durchaus bestreitet, Atheist zu sein, wihrend Sartre sich offen
zum Atheismus als Ausgangspunkt bekennt, den er aber als weiterer
Begriindung nicht bediirftig erklirt. Zwar ist auch Fichte des Atheismus
angeklagt worden, aber er hat diesen Vorwurf mit zweifellos ehrlicher
Entriistung zuriickgewiesen und diese Zuriickweisung damit begriindet,
daB er zwar einen Schiopfergott als das proton pseudos aller Philosophie
erklirte, aber anderseits sein Ich-Prinzip mit der weltschaffenden Gott-
heit identifizierte. Nur einen Schopfer, einen Gott dem Ich gegeniiber
will und kann er von seinen idealistischen Pridmissen aus nicht aner-
kennen. Wie sehr es ihm aber mit der Anerkennung eines Géttlichen ernst
war, hat er schon im Titel seiner bedeutendsten religionsphilosophischen
Schrift «Anweisungen zu einem seligen Leben» angedeutet, in der er im
iibrigen einen Gottesgedanken vertritt, der dem der indischen Advaita-
Lehre, dem Monismus der Upanischaden, nicht unidhnlich ist. Mit diesem
idealistischen Gottesgedanken haben dann zwei Philosophen des 19.
Jahrhunderts, die im iibrigen als Antipoden bekannt sind, aufgerdumt,
und zwar beide im Namen der Freiheit: Karl Marx und Friedrich Nietz-
sche. Marx, auf den Spuren Hegels und vor allem des Junghegelianers
Feuerbach, formuliert den Satz: ,,Der Mensch ist nur frei, wenn er sich
selbst das Dasein verdankt. Dieser Satz liegt auf dem Grunde der mar-
xistischen Sozialphilosophie, die den Glauben an Gott fiir den Abhingig-
keitswahn des Menschen verantwortlich macht, wobei aber diese ideo-
logischen Konstruktionen nur das Spiegelbild realer, ndmlich wirt-
schaftlicher Abhingigkeitsverhiltnisse sind. Nietzsche dagegen spricht
seinen Atheismus, den er metaphysisch nicht weiter begriindet, in einem
ressentimentgeladenen Freiheitspostulat aus: ,,Gibe es Goétter, wer hielte
es aus, kein Gott zu sein? Also gibt es keine Gotter. Der Wille des
Menschen, absolut frei zu sein, postuliert einfach die Nichtexistenz Got-
tes. Der Positivismus seiner Zeit, der auf allen Gebieten auf Metaphysik

355



zu verzichten vorgab — in Wirklichkeit freilich eine reichlich naive, na-
turalistische Metaphysik trieb — gab seiner atheistischen These den
(notwendigen) Riickhalt und die notwendige Resonanz im Zeitdenken.

Der Fehler im modernen Freiheitsbegriff

Dieser Riickblick auf einige der bedeutsamsten philosophischen Ereig-
nisse und Gestalten des letzten Jahrhunderts lassen uns ahnen, daB3 die
Freiheitsidee offenbar nicht imstande ist, dem menschlichen Leben Sinn
und Gehalt zu geben, sondern daB sie fiir sich allein mit Notwendigkeit
dazu fiihrt, das Leben im Gegenteil alles Sinnes, alles Gehaltes zu ent-
leeren und es in einem trostlosen Nihilismus versinken zu lassen. Wir
kénnten dies noch weiter erhirten durch die Beobachtung, dal} all diese
Freiheitsbewegungen, die uns an sich so notwendig und wohltitig er-
scheinen, zu dem paradoxen Resultat gefiihrt haben, daB sie in ihrem
Gegensatz, in einem Zustand der um so gréfleren Unfreiheit endeten.
Die Emanzipation der wissenschaftlichen Technik, die dem Menschen
Freiheit von der Erdgebundenheit verschaffen sollte, hat letztlich dazu
gefiihrt, dafl der Mensch der Gefangene seiner Technik wird, und hat
iiberdies seine Existenz vermége der A- und H-Bomben mit der immi-
nenten Gefahr der Vernichtung bedroht. Die franzisische Revolution hat
schon wenige Jahre nach ihrem Ausbruch zu einer Anarchie gefiihrt, die,
wie die Anarchie immer tut, nach dem Diktator rief, der Ordnung schaf-
fen sollte, der aber zugleich die Menschen in desto gréflere Unfreiheit
stiirzte. Die soziale Bewegung in der Gestalt des Sozialismus, der nach
Karl Marx die grofle, endgiiltige Bewegung zur Befreiung des Menschen
sein sollte, indem er sogar den Staat iiberfliissig zu machen bestimmt
war, brachte im Gegenteil im Kommunismus den Totalstaat hervor, in
dem der Mensch so gut wie keine Bewegungs- und Entscheidungsfreiheit
mehr hat, sondern dem nur noch die Existenz eines Staats-Roboters zu-
kommt.

Wir fragen nun: woher diese seltsamen Resultate? Ist die Freiheit
vielleicht doch, wie der Determinismus immer schon behauptet hat, eine
Illusion ? Sollte also eine Illusion das sein, was den Menschen mit so
hoher Begeisterung erfiillte und was er als das tiefste Geheimnis und das
Unterscheidende seiner Natur empfand ? Es ist unbestreitbar ein selt-
sames Phinomen, dall auch die iiberzeugtesten Leugner der Freiheit,
die konsequentesten Deterministen, praktisch sich immer noch so ver-
halten haben, als ob es Freiheit gibe, nicht nur fiir sie, sondern auch bei
den anderen, bei denen sie hartnickig-widerspruchsvoll die Freiheit der
Entscheidung voraussetzen. Wo liegt denn also der Fehler bei der mo-
dernen Freiheitsidee ? Ich glaube, an einem sehr verborgenen Punkt,
namlich in einer Idee, die als selbstverstindlich mit der Idee der Freiheit

356



gegeben, ja identisch angenommen wurde, ndmlich in dem Gedanken,
daB Freiheit dasselbe sei wie Unabhingigkeit. Oder also darin, dal Frei-
heit eine in sich selbst begriindete, keiner weiteren Erklirung bediirftige
Idee sei. Oder, was wiederum dasselbe ist, in der Gleichsetzung von Frei-
heit und absoluter Freiheit.

In der Tat, ist die Freiheit absolut, so ist zunichst einmal ohne wei-
teres die atheistische Folgerung notwendig. Wenn wir absolut frei sind,
wenn unsere Freiheit absolut ist, dann kann es keinen Gott geben. In
diesem Sinne ist der postulatorische Atheismus eines Nicolai Hartmann
richtig. Um der absoluten Freiheit willen mufl der Atheismus postuliert
werden. Denn, gibe es wirklich einen Gott, wo bliebe dann unsere —
nimlich eben unsere absolute — Freiheit ? Ebenso ist mit unserer ab-
soluten Freiheit jegliche Art von Norm unvereinbar. Denn eine Norm,
vor allem eine sittliche Norm, ist eine Begrenzung der Freiheit. Wenn
die Norm gilt, so ist es um meine absolute Freiheit geschehen. Aus dieser
Absolutsetzung der Freiheit sind aber auch die in der sozialen und poli-
tischen Geschichte hervorgetretenen paradoxen Konsequenzen zu ver-
stehen. Da die Menschheit eben eine Pluralitit ist, ist die Freiheit des
einen immer die Begrenzung der Freiheit des anderen. Solange in der
abendlindischen Philosophie noch der christliche Gottesgedanke leben-
“dig war, d. h. bis zum 18. Jahrhundert, solange konnte aber auch nicht
die Idee einer absoluten Freiheit des Menschen aufkommen. Denn diese
absolute Freiheit war ja das, was der Gottheit allein als ihr Wesen zu-
kommt. Die Idee der absoluten Freiheit war die eigentliche Grundlage
der Gottesidee. Man kann aber nicht ungestraft eine ontologische Wahr-
heit einfach auf die Seite wischen. Die Konsequenzen miissen notwendi-
gerweise fatale sein. Es war dies auch nicht etwas, was erst in der Neu-
zeit, gleichsam als neuester Fund des Menschen sichtbar wurde. Langst
vorher hatte es der Geist alttestamentlicher Prophetie vorweggenommen.
In der biblischen Geschichte vom Siindenfall ist die Geschichte der mo-
dernen Freiheitsidee zum voraus erziihlt, wenn auch in kindlich-symbo-
lischer Form. Denn was ist der Siindenfall ? Nichts anderes als die An-
maflung des Menschen, Gott gleich zu sein, die Verfiihrung der Schlange,
die dem Menschen vorliigt, er werde, indem er sich von Gott emanzipiere
und das gittliche Vorrecht absoluter Freiheit an sich reifle, Gott gleich
werden. Aber auch das, was der Genesiserzihler als die Folge dieser
Usurpation darstellt, ist ja denn auch tatsichlich eingetroffen: der
Mensch ist dadurch ins Elend gekommen, er hat die Freiheit, die er vor-
dem genoB3, verloren, er ist aus dem Paradies vertrieben und es folgt nun
eine Geschichte von Mord und Anarchie dieser vermeintlichen Befreiung
auf dem Fufle.

Diesen kindlichen Mythus haben die modernen Freiheitsdenker mit
Verachtung beiseite geschoben. Groflartig erklirt Fichte das mensch-
liche Ich zum Weltschopfer und ebenso grofartig spricht Karl Marx von

357



einem Menschen, der der Schiopfer seines eigenen Daseins ist. Den Spi-
teren, Nietzsche und Sartre, geniigte es schon, ohne die Spur eines Be-
weises zu erkldren: Gott ist tot. Sie behaupten einfach die absolute Frei-
heit als die des Menschen und landen damit im Paradies der absoluten
Freiheit — im Nihilismus. Doch wir haben vorausgegriffen. Wir fragen:
Wenn es denn nicht die absolute Freiheit sein kann, die dem Menschen
vindiziert wird, was fiir eine Freiheit bleibt uns dann iibrig? Gibt es
denn relative, gibt es bedingte Freiheit ? Und wenn ja, welche Gestalt
miifite sie in der menschlichen Wirklichkeit, in der Gesellschaft anneh-
men ?

Freiheit — begrenzt durch das Sollen

Der Gedanke, dafl das Ich, der Mensch als Individuum zwar Freiheit
habe, dafl aber diese bedingt sei, ist in der Tat nicht leicht zu denken.
Wohl kann man sagen, ich sehe doch, daf} ich nicht nur von der Natur,
von den Dingen bedingt und begrenzt bin, sondern vor allem von meinen
Mitmenschen. Der Mitmensch erhebt denselben Anspruch auf Freiheit
wie ich, und seine Freiheit ist selbstverstindlich eine Begrenzung der
meinen. Ich kann diese einfach als ein Faktum hinnehmen und meinen
Freiheitswillen sozusagen mit Resignation unter das unvermeidliche «es
ist nun einmal nicht anders» beugen. Aber dieser blof faktischen Frei-
heitsbegrenzung steht mein naturhaft unbegrenzter Machtwille entgegen
und dieser wird sich einfach darin dufBlern, daBl ich den anderen, bzw.
die anderen unter meine Macht zu zwingen versuchen werde. Wir kennen
ja diesen Machtwillen — den herrischen Willen zur Macht —, den Nietz-
sche preist, der in praxi zum Kampf um die Vormacht und zur Herr-
schaft der Starken iiber die Schwachen fiihrt. Aber dieser Machtwille ist
nicht das einzige, was ich als Mensch in mir vorfinde. Neben diesem Wil-
len zur Macht gibt es, unerklirlich als Naturfaktum, unerklirlich auch
als bloe Konvention, als niitzlicher Kompromif}, etwas ganz und gar
nicht Naturhaftes, nimlich das eigentiimliche Gefiihl der Ehrfurcht vor
dem Leben und der Freiheit des anderen, den geheimnisvollen, nicht mit
irgendeiner klugen, gesellschaftlichen Abmachung zu verwechselnden
kategorischen Imperativ, die Freiheit des anderen genau so gelten zu las-
‘sen, wie die meine; dieses «Du sollst», das, soweit unsere Kenntnis des
geschichtlichen Menschen reicht, immer in irgendeiner Form die Exi-
stenz des Menschen kennzeichnete und sogar mit einem besonderen Zei-
chen der qualifizierten Menschlichkeit, der Menschenwiirde verbunden
~war. Wir wissen es, wenn auch oft nur dunkel, da} wir um so mehr
Menschen sind, je mehr wir diesen kategorischen Imperativ gelten lassen,
wiithrend das Ausleben unseres naturhaften Machtwillens uns selbst als
bloBes Naturwesen, als Nichtmenschen erscheinen 1idBt.

358



Wir kénnen uns, wie gesagt, diesen kategorischen Imperativ auf keine
Weise erkliren. Die positivistischen Erklirungen, die seit ungefihr 200
Jahren versucht worden sind, die Ableitung aus der Niitzlichkeit, aus
der Einsicht, daf} es fiir uns kliiger sei, das Leben des Mitmenschen gleich
zu achten wie das unsere, sind immer Verfilschungen des wahren Tat-
bestandes. Diese Achtung des Lebens, der Freiheit des andern aus Klug-
heit ist nun einmal etwas ganz anderes als der kategorische Imperativ,
und wer die beiden nicht zu unterscheiden vermag, beweist damit nur,
daBl er vom wahren Sein des Menschen noch nichts gespiirt hat, daB er
also des eigentlich Menschlichen bar ist. Wir wollen dieses spezifisch
menschliche Gefiihl, das aus keinem Naturtrieb und keiner Niitzlich-
keitsregel abgeleitet werden kann, die Achtung vor dem Leben des
Néchsten nennen.

Wir wollen aus der Erfahrung der letzten Jahrzehnte das eine heraus-
heben, das die Menschheit mit Entsetzen erfahren hat, daB ein Teil von
ihr so sehr entarten, so sehr das Gefiihl fiir das spezifisch Menschliche
verlieren kann, dafl sie von diesem Respekt vor dem Menschenleben,
vor der Menschenwiirde nichts mehr verspiirt. Wir miissen diesen Tat-
bestand, so sehr er uns im Innersten erschiittert, einfach als grauenhafte
Tatsache registrieren. Aber das hebt das eine nicht auf, sondern verleiht
ihm im Gegenteil ein neues Gewicht, nimlich daB wir anderen um so
mehr daran festhalten, daBl auf dieser Ehrfurcht nicht weniger als die
Menschlichkeit der Menschheit beruht, und daB3 der Verlust dieses Ge-
fiihls nichts anderes als das Zugrundegehen der Humanitit bedeuten
wiirde.

Freiheit als gottgegebene Verantwortlichkeit

Ich sagte, dieses «Du sollst» sei ein Unerklirliches. In der Tat, keine
wissenschaftliche, keine natiirliche Erklirung reicht daran heran. Da-
gegen hingt dieses Gefiihl der Ehrfurcht vor dem Leben des Mitmen-
schen aufs engste zusammen mit einem anderen Gefiihl, ndmlich mit der
Ehrfurcht vor einem hichsten Seienden, dem gegeniiber wir uns unbe-
dingt abhingig und vor dem wir uns als vor dem Grund nicht nur un-
seres Seins, sondern dessen in uns, was wir als das Hochste erkennen,
beugen. Der kategorische Imperativ ist darum immer wieder vom den-
kenden Menschen auf jene hochste Macht, von der unser Sein bedingt
ist, bezogen worden. Denn ein Imperativ setzt ja in der Tat einen Im-
perator voraus. Ja, es gibt viele Menschen, die ohne weiteres in dieser
Stimme, die uns die Ehrfurcht vor dem Leben des anderen gebietet, die
Stimme der hochsten Macht vernehmen und denen das eine und das
andere zu unterscheiden iiberhaupt nicht maglich scheint.

Unméglich aber ist es, die Identitit der beiden, des kategorischen
Imperativs und des Gotteswillens zu beweisen. Wir sind hier in einer

359



Region, in der jeder Beweis seine Geltung verliert, im Bereich des Glau-
bens, der Religion. Die rationale Existenzanalyse ist hier an ihre Grenze
gelangt. Wohl kann man dieses sagen: wer sich nicht getraut, diesen
Schritt vom kategorischen Imperativ zur Anerkennung eines Gotteswil-
lens zu vollziehen, weil er ihm rational nicht begriindet erscheint, der
steht in sténdiger Gefahr, den sittlichen Imperativ mit jenen utilitaristi-
schen Klugheitsregeln zu verwechseln und also das Grundwesen der
Menschlichkeit zu verkennen und zu verlieren. Wir wollen jetzt aber,
sozusagen gedanklich experimentierend, versuchen, zu sagen, was denn
fiir die Interpretation des sittlichen Imperativs herauskommt, wenn wir
ihn vom Gottesgedanken her verstehen. Was, so fragen wir, ist dann die
menschliche Freiheit ?

1. Die menschliche Freiheit ist dann nicht das erste, sondern das
zweite. Es geht ihr ja etwas voraus, namlich das, was diese Freiheit be-
griindet und zugleich begrenzt. Der Mensch, der seine Freiheit als eine
in Gott begriindete versteht, versteht sie als eine, der ein Wille voraus-
geht, die einen Willen unserseits fordert. Er sieht also in diesem geheim-
nisvollen Imperativ eine Begegnung zwischen einem Unbedingten Ersten
und einem Bedingten Zweiten, zwischen der absoluten Freiheit Gottes
und der von Gott gesetzten, gleichzeitig begrenzten Freiheit des Men-
schen. Hinter diese Begegnung zuriick reicht keine menschliche Logik.
Vielmehr muf hier die Logik stillstehen und das, was in der Begegnung
geschieht als ein Letztes, Unbegriindbares hinnehmen.

2. Dieser gottliche Ursprung und diese gittliche Begrenzung unserer
Freiheit ist, wenn auch entfernt, dem vergleichbar, was wir im Gesprich
mit einem Mitmenschen erleben. Gott redet, wir antworten. In diesem
Angesprochensein und Antwortenmiissen haben wir unsere Existenz als
Person oder unser personhaftes Sein, das, was uns von jeder anderen uns
bekannten Gestalt des Seins unterscheidet. Unser spezifisch menschli-
ches Sein ist also das Stehen in diesem Gegeniiber-Verhiltnis, in dieser
Ver-antwortlichkeit. Es ist also nicht so, daB3 die Verantwortlichkeit zu
unserem Menschsein hinzukime, sondern die Verantwortlichkeit ist
selbst das Menschsein oder wenigstens das Zentrale in allem Menschsein,
verantwortliche Freiheit. Denn indem wir angesprochen sind und Ant-
wort von uns erwartet wird, ist uns die Freiheit gegeben und werden wir
unserer Freiheit inne. Wir haben unsere Freiheit nur als eine so begriin-
dete und damit als eine so gerichtete und normierte. Wir sollen so ant-
worten, dal unsere Antwort dem Anspruch entspricht.

3. Indem wir von Gott her verantwortlich sind und nur in Gott sowohl
unsere Freiheit als unsere Verantwortlichkeit begriindet ist, ist uns aber
ein weiteres gesagt. Unsere Verantwortlichkeit bekommt ihren konkre-
ten Inhalt durch den Mitmenschen, zu dessen Gunsten unsere Freiheit
begrenzt ist. Giibe es keine Mitmenschen, so wiirde wohl nie der Gedanke
unserer Yerantwortlichkeit entstehen. Aber nicht durch unsere Mitmen-

360



schen sind wir verantwortlich — wie der Positivismus meint —, nicht
sie sind die Quelle unserer Verantwortlichkeit. Denn wie verméchte
ein Mensch, wie ich selbst, meine Freiheit so zu begrenzen, dal} ich diese
Begrenzung innerlich als ein Sollen anerkennen miilite ? Wollten wir
unsere Yerantwortlichkeit bloB als ein zwischenmenschliches Phéinomen
ansehen, so trite sofort an die Stelle des «Du sollst» die Klugheitsregel
des Utilitarismus und das Gefiihl der Ehrfurcht verschwinde. Nicht un-
seren Mitmenschen sind wir verantwortlich, sondern fiir sie sind wir
Gott verantwortlich. Unsere Verantwortlichkeit soll und kann sich nur
in unserer Beziehung zu ihnen realisieren. Aber der Grund, das Funda-
ment der Verantwortlichkeit ist dort, wo die Freiheit selbst ihren Grund
hat, Wir haben die in Gott begriindete Freiheit als eine verantwortliche,
als eine, die uns zu unsern Mitmenschen in das rechte Verhiltnis setzt.

Wird nun die Freiheit nicht als eine absolute, sondern als durch die
Verantwortlichkeit begrenzte verstanden, so sind damit auch jene Ent-
artungen der Freiheitsidee, die wir in der Geschichte der modernen Frei-
heitsbewegungen wahrgenommen haben, ausgeschlossen. Sie alle stammen
ja daher, daB} die Freiheit als erstes und darum als unbedingtes Prinzip
miBverstanden wurde. Das hei3t aber: Wenn wir das Prinzip der Freiheit
als Liberalismus bezeichnen wollen, so ist nur ein im Gottesgedanken be-
griindeter Liberalismus fihig, die Freiheit vor der Verwilderung durch
ihre Absolutsetzung zu bewahren. Zu allen Zeiten war die falsche Ver-
absolutierung, diese Grenzenlosigkeit des Freiheitsgedankens, die Gefahr
des Liberalismus. An ihr ist er immer als Freiheitshewegung zugrunde
gegangen, indem er in sein Gegenteil, in die Unfreiheit fiihrte. Die fran-
zosische Revolution begann zur Tyrannei und zugleich zur Anarchie zu
werden in dem Moment, wo sie den Atheismus proklamierte. Der Mar-
xismus, der — das wollen wir dem jungen Marx durchaus glauben und
konnen es ja auch aus seinen Schriften belegen — durchaus als Freiheits-
bewegung konzipiert war, ist mit Notwendigkeit zum totalitiren Kom-
munismus, zur absoluten Staatsdespotie geworden dadurch, dal Marx
den Gottesgedanken als Illusion erkldrte. Nietzsches groBartige Frei-
heitsgebirde ist zur furchtbaren Fratze geworden, indem er den Men-
schen nicht nur frei machen wollte von den versklavenden Michten, son-
dern von der Macht, die seine wahre Freiheit begriindet, indem sie diese
gleichzeitig begrenzt. Der Nihilismus Sartres ist die unvermeidliche Folge
seines axiomatischen Atheismus, der ihn auch immer wieder fiir den
kommunistischen Totalitarismus anfillic macht. So sehen wir es an all
diesen Gestalten der Freiheitsbewegung, dafl die Freiheit nicht an sich
selbst, sondern an ihrer Hybris zugrundegeht. Wenn der Liberalismus
meint, es gehdre zur Konsequenz des Freiheitsgedankens, dal} der
Mensch nicht nur frei werde von allen menschlichen Autorititen, sondern
auch von der Autoritit Gottes, so geschieht eben damit der fatale
Schritt zum Nihilismus.

361



Verantwortlichkeit als Glaube

Noch eins méchte ich zum Schlufl sagen. Wir haben bisher versucht,
den Menschen und seine Freiheit losgelost von seiner Geschichte zu ver-
stehen. Des Menschen Existenz ist aber wesentlich eine geschichtliche.
Allein aus der Geschichte kommt ihm die Fiille seines Seins zu. So ist
es denn auch eine geschichtliche Grifle, die Gestalt Jesu Christi und die
aus dem Glauben an ihn erwachsene Gemeinde, die spiterhin die Kirche
heifit, durch die uns die Tiefe des menschlichen Wesens, sein Ursprung
und seine Bestimmung erschlossen wurde. Was wir bisher iiber Gott und
das Wesen der menschlichen Freiheit als Verantwortlichkeit sagten, ent-
behrt der inhaltlichen Fiillung, ja es ist zweifelhaft, ob wir nicht manche
der bisher vorgetragenen Erkenntnisse dem christlichen Offenbarungs-
glauben verdanken, obschon sie anderseits nichts anderes sind als die
BewuBBtmachung dessen, was im Menschen enthalten aber der objekti-
ven Erkenntnis verdeckt ist,und was der durch sie geleitete Mensch
nicht sieht oder nicht sehen will. So ist z. B. das Gegeniiber von gottli-
chem Anruf und menschlicher Antwort, auf der allein die Verantwort-
lichkeit beruht, nur in der Konfrontation mit dem Offenbarungszeugnis
der Bibel dem Menschen zur klaren Erkenntnis geworden, wihrend die-
ses Grundverhiltnis durch das rein vernunftmiflige Denken immer im
Sinn einer bloBen Immanenz, also im Sinn einer im menschlichen Geist
angelegten, sittlichen Gesetzmifligkeit umgedeutet wurde. Es wird z.
B. im opus posthumum Kants besonders ergreifend deutlich, wie der
grofle Denker bis zu seinem Ende nicht zur GewiBheit dariiber kam, ob
die uns verantwortlich machende Instanz ein Gegeniiber von uns ist, wie
dies der Glaube klar erkennt, oder blof3 ein der Vernunft immanentes
Gesetz. Es ist zwar moglich, durch abstrakte Analyse der Existenz, wie
wir sie bis dahin vollzogen, bis zum Gottesgedanken, zur Idee der Frei-
heit und Verantwortlichkeit zu kommen. Aber dariiber hinaus, in die
lebendige Fiille sowohl des Gottesgedankens als des menschlichen Ethos
fithrt nur der Glaube an die geschichtliche Offenbarung. Nur durch den
Glauben an die Christusoffenbarung hat die Menschheit das Verstindnis
ihrer eigenen Bestimmung erhalten, die sie sowohl vor dem tétlichen,
bleiernen Determinismus als vor einem chaotisch-wilden Freiheitsge-
danken bewahrte und so dem Abendland den menschlichen Menschen
zeigte als frei in Gott, gemédll dem Wort Augustins, Deo servire libertas.

Was ist der Inhalt der Verantwortlichkeit ? Was sind wir dem Mit-
menschen schuldig ? Nicht bloB die gleiche Freiheit, auf die wir selbst
Anspruch erheben. Dieser kalte, niichterne Gleichheitsgedanke, den
schon die Stoa hervorgebracht hatte, wire nie imstande gewesen, die
ergreifendsten Gestalten europiischer Humanitit eines Franz von Assisi,
eines Pestalozzi, eines Abraham Lincoln hervorzubringen. Was uns dar-
iiber hinaus die Christusoffenbarung brachte war: die Liebe, die Barm-

362



herzigkeit, die Demut und die Dankbarkeit. Nur diese Lehre vermochte
die Welt zu erobern und ihrer bedarf die heutige Menschheit, deren
Menschlichkeit so schwer bedroht und — das ist das Neue — so tief er-
schiittert ist. Aber das geht iiber den Rahmen, den mir dasThema spannt,
hinaus, und ich méchte mich nicht weiter auf die Entfaltung dieser christ-
lich-theologischen Gedanken einlassen.

Was von jedem denkenden Menschen erwartet werden kann, ist, daf
er versteht, daBB und warum die Freiheit eine begriindete und darum
eine durch die Verantwortlichkeit begrenzte ist. Es ist nach einem Zeit-
alter des Positivismus schon viel, wenn dieses Minimum an Metaphysik
oder Theologie verstanden und ernstgenommen wird, wenn man an-
erkennt, dafl ohne den Gottesgedanken die Verwahrlosung des Freiheits-
denkens unvermeidlich ist. Wenn es mir gelungen ist, dieses eine deutlich
zu machen, so ist das fiir ein Mal genug.

Nach einem in der Universitit Ziirich auf Einladung der Kulturwissenschaftlichen
Abteilung des Schweizerischen Instituts fiir Auslandforschung gehaltenen Vortrag.

DIE SOGENANNTE MANAGERKRANKHEIT

VON WALTER v. WYSS

Das Schlagwort «Managerkrankheit» stammt wohl aus den Vereinig-
ten Staaten. Es soll unter diesem Begriff die Tatsache verstanden wer-
den, dal manche Minner in leitender Stellung plétzlich von einer Herz-
krise iiberfallen werden, die in vielen Fillen augenblicklich zum Tode
fiihrt. Es muBl aber erwihnt werden, dafl diese Bezeichnung von den
«terribles simplificateurs» auch auf eine Reihe anderer Krankheiten
(selbst den Krebs) angewandt wird, welche diesen Namen so wenig ver-
dienen wie ein Hund die Benennung Katze. _

Bei diesen Herzkrisen handelt es sich um die Folgeerscheinungen der
Erkrankung der Kranzarterien des Herzens. Die Angina pectoris, der
heftige, vom Herzen ausgehende Schmerzanfall, ist die Folge einer mo-
mentanen Durchblutungsstéorung. Die das Herz versorgenden Gefifle
sind durch arteriosklerotische Verinderungen verengert. Bei einer kor-
perlichen Anstrengung entsteht ein Mifiverhiltnis zwischen der arbei-
tenden Muskulatur des Herzens und ihrer Blutversorgung, welches den

363



	Freiheit als Verantwortlichkeit

