
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 37 (1957-1958)

Heft: 5

Artikel: Freiheit als Verantwortlichkeit

Autor: Brunner, Emil

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-160690

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-160690
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


37. Jahr August 1957 Heft 5

FREIHEIT ALS VERANTWORTLICHKEIT

VON EMIL BRUNNER

Unter allen Ideen, die man nach dem Worte von Sorel Idees-Force

nennen kann, das heißt Ideen, die sich als mächtige, bewegende Kräfte
in der Geschichte erwiesen haben, steht die Idee der Freiheit an erster
Stelle, jedenfalls was die neuere Geschichte betrifft. Man kann wohl,
ohne sich großer Übertreibung schuldig zu machen, sagen : die Geschichte
der Neuzeit ist die Geschichte der Freiheitsbewegungen. Dies
unterscheidet wohl, mehr als alles andere, die Geschichte der Neuzeit von der
früheren, sowohl der mittelalterlichen als der alten Geschichte. Die Freiheit,

die der Mensch in diesen Bewegungen suchte, war nicht immer
dieselbe. Ein für unsere Zeit besonders charakteristisches Phänomen, das

man im allgemeinen nicht zu den Freiheitsbewegungen zählt, ist nach
seinem tiefsten Motiv zweifellos auch auf Freiheit gerichtet, nämlich
die Entwicklung der modernen, wissenschaftlichen Technik. Über ihre
ungeheure Bedeutung brauche ich keine weiteren Worte zu verlieren,
wohl aber ist ein Wort der Erklärung nötig, warum ich auch diese zu den
Freiheitsbewegungen zähle. In ihr ist nämlich das dominierende, wenn
auch nur halbbewußte oder dem einzelnen nur selten bekannte Motiv
die Befreiung des Menschen von seiner Abhängigkeit von der Natur, von
den vielen Naturgebundenheiten, die er eben durch wissenschaftliche
Erkenntnisse und durch deren Anwendung in der Technik zu überwinden

trachtete. Vielleicht das eindrücklichste Beispiel davon bildet die
Erfindung des Flugzeugs — ein uralter Traum —, durch die der Mensch
im wörtlichen Sinne über die Erde sich erhebt und die Trennung des

Raumes überwindet. Aber dasselbe könnte man von den meisten anderen
Manifestationen der neuzeitlichen Technik sagen. Jede von ihnen bedeutet

einen Schritt weiter in der Emanzipation des Menschen von
Naturgegebenheiten, die ihn bisher einschränkten, während durch die
Entdeckung eine Entschränkung, eine Befreiung stattfindet.

353



Es ist ohne weiteres klar, daß das Thema Freiheit oder Emanzipation

ein Thema der neueren politischen Geschichte ist. Ich brauche nur
das eine Stichwort «Französische Revolution» zu nennen. In jenem
gewaltigen und ungeheuer folgenreichen Ereignis zerbrach der Mensch die
Fesseln, in welche die absolute Monarchie und die Entwicklung des
Feudalismus die europäische Menschheit geschlagen hatte. Er emanzipierte
sich von Autoritäten und Mächten, die seine Bewegungsfreiheit eingeengt

hatten und gewann wieder — oder erstmalig — eine Möglichkeit,
selber zu bestimmen, selbst sein Leben zu gestalten, vor allem selbst
aktiv am staatlichen Leben teilzunehmen, die ihm durch das Ancien
Régime entzogen gewesen war. Der Nachhall dieser Explosion geht durch
das ganze 19. Jahrhundert hindurch, er hat ganz besonders in den 48er
Jahren beinahe die ganze Breite des europäischen Raumes eingenommen
und auch unser Land erfaßt. Was wir aber gegenwärtig im außereuropäischen

Raum erleben, die Geschichte der Emanzipation der früheren
Kolonialvölker von der Vorherrschaft ihrer bisherigen, europäischen
Herren, ist nichts anderes als eine weitere Variation desselben Themas :

poUtische Freiheit.
Ich will nur noch einen Aspekt der gleichen Bewegung ins Gedächtnis

rufen. Was wir die soziale Bewegung heißen, die wir je nachdem als

Arbeiterbewegung oder als sozialistische Bewegung bezeichnen, ist
demselben Motiv der Emanzipation, der Befreiung entsprungen, nämlich der
Befreiung von menschenunwürdigen, oft der Sklaverei ähnlichen
Arbeitsbedingungen und einer entwürdigenden Abhängigkeit vom Diktat
des kapitaHstischen Arbeitgebers. Es wären noch eine Reihe anderer,
ähnlicher großer Bewegungen zu nennen, wie die Emanzipation der
Frau von der Hörigkeit des Mannes, vor allem die Befreiung der
andersfarbigen Sklaven oder die Aufhebung der Leibeigenschaft in Rußland.
Diese Beispiele mögen genügen, um unsere These zu erhärten, die Idee
der Freiheit sei die stärkste unter allen «idées force» der neueren
Geschichte. Das Wort «Freiheit» ist denn auch eines der beliebtesten Worte
der heutigen Menschheit, so daß jede Bewegung, die es auf ihre Fahne
geschrieben hat, auf breiteste Wirkung und Anziehung rechnen darf.
Um so notwendiger ist es nun, darauf hinzuweisen, daß diese Idee
eigentlich eine negative ist. Freiheit heißt nicht-gebunden sein..
nichtabhängig sein. Jedenfalls ist dies das nächstliegende Verständnis des

Wortes. Dieses Negative, dieses «nicht» ist jedenfalls der gemeinsame
Nenner aller dieser Freiheitsbewegungen. Es ist darum nicht zu
verwundern, wenn neuerdings die Idee der Freiheit zum Ausgangspunkt
einer Philosophie genommen wurde, die sich nicht scheut, das Nichts
zum letzten Prinzip, sozusagen zum universalen Programm zu machen,
des Nihilismus, der offen erklärt, daß es weder ein ewiges Sein noch gültige

Normen gebe. Der Existenzialismus Jean Paul Sartres knüpft
ausdrücklich an das Wort Nietzsches an : Gott ist tot. Er geht aber, ähnlich

354



wie Nietzsche, über den Atheismus des 19. Jahrhunderts hinaus, der —
wie etwa bei einem Bentham, Comte, Mill oder Spencer — noch immer
an der Gültigkeit einer gewissen altruistischen Ethik festgehalten hatte
und diese mit der traditionellen christlichen Ethik der Nächstenliebe
identifizierte. Sartre führt konsequent seinen Grundgedanken durch: es

gibt nichts, was die Freiheit des Menschen einschränken könnte, auch
nicht ein moralisches Sollen. Trotzdem nennt er diese Philosophie einen
Humanismus, eben darum, weil ihm die Idee der Freiheit zugrundehegt,
die er, wie er meint, einfach zu ihrer letzten Konsequenz führt. Gibt es

nichts, das den Menschen zur Begrenzung seiner Willkür nötigen kann,
ist also der Mensch absolut frei, so gibt es auch nichts, was seinem Leben
Richtung und Sinn geben könnte.

Die Gedanken Sartres erinnern in mancher Beziehung an I. G. Fichtes
Ich-Philosophie. Aber es besteht zwischen beiden — abgesehen vom
Gewicht der Argumentation — der grundlegende Unterschied, daß
Fichte durchaus bestreitet, Atheist zu sein, während Sartre sich offen
zum Atheismus als Ausgangspunkt bekennt, den er aber als weiterer
Begründung nicht bedürftig erklärt. Zwar ist auch Fichte des Atheismus
angeklagt worden, aber er hat diesen Vorwurf mit zweifellos ehrlicher
Entrüstung zurückgewiesen und diese Zurückweisung damit begründet,
daß er zwar einen Schöpfergott als das proton pseudos aller Philosophie
erklärte, aber anderseits sein Ich-Prinzip mit der weltschaffenden Gottheit

identifizierte. Nur einen Schöpfer, einen Gott dem Ich gegenüber
will und kann er von seinen idealistischen Prämissen aus nicht
anerkennen. Wie sehr es ihm aber mit der Anerkennung eines Göttlichen ernst
war, hat er schon im Titel seiner bedeutendsten religionsphilosophischen
Schrift «Anweisungen zu einem seligen Leben» angedeutet, in der er im
übrigen einen Gottesgedanken vertritt, der dem der indischen Advaita-
Lehre, dem Monismus der Upanischaden, nicht unähnlich ist. Mit diesem
idealistischen Gottesgedanken haben dann zwei Philosophen des 19.

Jahrhunderts, die im übrigen als Antipoden bekannt sind, aufgeräumt,
und zwar beide im Namen der Freiheit : Karl Marx und Friedrich Nietzsche.

Marx, auf den Spuren Hegels und vor allem des Junghegelianers
Feuerbach, formuliert den Satz : „Der Mensch ist nur frei, wenn er sich
selbst das Dasein verdankt." Dieser Satz hegt auf dem Grunde der
marxistischen Sozialphilosophie, die den Glauben an Gott für den Abhängigkeitswahn

des Menschen verantwortlich macht, wobei aber diese
ideologischen Konstruktionen nur das Spiegelbild realer, nämUch
wirtschaftlicher Abhängigkeitsverhältnisse sind. Nietzsche dagegen spricht
seinen Atheismus, den er metaphysisch nicht weiter begründet, in einem
ressentimentgeladenen Freiheitspostulat aus : „Gäbe es Götter, wer hielte
es aus, kein Gott zu sein Also gibt es keine Götter." Der Wille des

Menschen, absolut frei zu sein, postuUert einfach die Nichtexistenz Gottes.

Der Positivismus seiner Zeit, der auf aUen Gebieten auf Metaphysik

355



zu verzichten vorgab — in WirkUchkeit freüich eine reichlich naive,
naturalistische Metaphysik trieb — gab seiner atheistischen These den
(notwendigen) Rückhalt und die notwendige Resonanz im Zeitdenken.

Der Fehler im modernen Freiheitsbegriff

Dieser RückbUck auf einige der bedeutsamsten philosophischen Ereignisse

und Gestalten des letzten Jahrhunderts lassen uns ahnen, daß die
Freiheitsidee offenbar nicht imstande ist, dem menschlichen Leben Sinn
und Gehalt zu geben, sondern daß sie für sich allein mit Notwendigkeit
dazu führt, das Leben im Gegenteil alles Sinnes, alles Gehaltes zu
entleeren und es in einem trostlosen Nihilismus versinken zu lassen. Wir
könnten dies noch weiter erhärten durch die Beobachtung, daß aU diese

Freiheitsbewegungen, die uns an sich so notwendig und wohltätig
erscheinen, zu dem paradoxen Resultat geführt haben, daß sie in ihrem
Gegensatz, in einem Zustand der um so größeren Unfreiheit endeten.
Die Emanzipation der wissenschaftlichen Technik, die dem Menschen
Freiheit von der Erdgebundenheit verschaffen sollte, hat letztlich dazu
geführt, daß der Mensch der Gefangene seiner Technik wird, und hat
überdies seine Existenz vermöge der A- und H-Bomben mit der immi-
nenten Gefahr der Vernichtung bedroht. Die französische Revolution hat
schon wenige Jahre nach ihrem Ausbruch zu einer Anarchie geführt, die,
wie die Anarchie immer tut, nach dem Diktator rief, der Ordnung schaffen

sollte, der aber zugleich die Menschen in desto größere Unfreiheit
stürzte. Die soziale Bewegung in der Gestalt des Sozialismus, der nach
Karl Marx die große, endgültige Bewegung zur Befreiung des Menschen
sein sollte, indem er sogar den Staat überflüssig zu machen bestimmt
war, brachte im Gegenteil im Kommunismus den Totalstaat hervor, in
dem der Mensch so gut wie keine Bewegungs- und Entscheidungsfreiheit
mehr hat, sondern dem nur noch die Existenz eines Staats-Roboters
zukommt.

Wir fragen nun: woher diese seltsamen Resultate? Ist die Freiheit
vielleicht doch, wie der Determinismus immer schon behauptet hat, eine
Illusion Sollte also eine Illusion das sein, was den Menschen mit so
hoher Begeisterung erfüllte und was er als das tiefste Geheimnis und das
Unterscheidende seiner Natur empfand Es ist unbestreitbar ein
seltsames Phänomen, daß auch die überzeugtesten Leugner der Freiheit,
die konsequentesten Deterministen, praktisch sich immer noch so
verhalten haben, als ob es Freiheit gäbe, nicht nur für sie, sondern auch bei
den anderen, bei denen sie hartnäckig-widerspruchsvoll die Freiheit der
Entscheidung voraussetzen. Wo liegt denn also der Fehler bei der
modernen Freiheitsidee Ich glaube, an einem sehr verborgenen Punkt,
nämlich in einer Idee, die als selbstverständlich mit der Idee der Freiheit

356



gegeben, ja identisch angenommen wurde, nämlich in dem Gedanken,
daß Freiheit dasselbe sei wie Unabhängigkeit. Oder also darin, daß Freiheit

eine in sich selbst begründete, keiner weiteren Erklärung bedürftige
Idee sei. Oder, was wiederum dasselbe ist, in der Gleichsetzung von Freiheit

und absoluter Freiheit.
In der Tat, ist die Freiheit absolut, so ist zunächst einmal ohne

weiteres die atheistische Folgerung notwendig. Wenn wir absolut frei sind,
wenn unsere Freiheit absolut ist, dann kann es keinen Gott geben. In
diesem Sinne ist der postulatorische Atheismus eines Nicolai Hartmann
richtig. Um der absoluten Freiheit wiUen muß der Atheismus postuliert
werden. Denn, gäbe es wirklich einen Gott, wo bliebe dann unsere —
nämlich eben unsere absolute — Freiheit Ebenso ist mit unserer
absoluten Freiheit jegliche Art von Norm unvereinbar. Denn eine Norm,
vor allem eine sittliche Norm, ist eine Begrenzung der Freiheit. Wenn
die Norm gilt, so ist es um meine absolute Freiheit geschehen. Aus dieser
Absolutsetzung der Freiheit sind aber auch die in der sozialen und
politischen Geschichte hervorgetretenen paradoxen Konsequenzen zu
verstehen. Da die Menschheit eben eine Pluralität ist, ist die Freiheit des

einen immer die Begrenzung der Freiheit des anderen. Solange in der
abendländischen Philosophie noch der christliche Gottesgedanke lebendig

war, d. h. bis zum 18. Jahrhundert, solange konnte aber auch nicht
die Idee einer absoluten Freiheit des Menschen aufkommen. Denn diese
absolute Freiheit war ja das, was der Gottheit allein als ihr Wesen
zukommt. Die Idee der absoluten Freiheit war die eigentliche Grundlage
der Gottesidee. Man kann aber nicht ungestraft eine ontologische Wahrheit

einfach auf die Seite wischen. Die Konsequenzen müssen notwendigerweise

fatale sein. Es war dies auch nicht etwas, was erst in der Neuzeit,

gleichsam als neuester Fund des Menschen sichtbar wurde. Längst
vorher hatte es der Geist alttestamentlicher Prophétie vorweggenommen.
In der biblischen Geschichte vom Sündenfall ist die Geschichte der
modernen Freiheitsidee zum voraus erzählt, wenn auch in kindlich-symbolischer

Form. Denn was ist der Sündenfall Nichts anderes als die
Anmaßung des Menschen, Gott gleich zu sein, die Verführung der Schlange,
die dem Menschen vorlügt, er werde, indem er sich von Gott emanzipiere
und das göttliche Vorrecht absoluter Freiheit an sich reiße, Gott gleich
werden. Aber auch das, was der Genesiserzähler als die Folge dieser
Usurpation darsteUt, ist ja denn auch tatsächlich eingetroffen: der
Mensch ist dadurch ins Elend gekommen, er hat die Freiheit, die er
vordem genoß, verloren, er ist aus dem Paradies vertrieben und es folgt nun
eine Geschichte von Mord und Anarchie dieser vermeintlichen Befreiung
auf dem Fuße.

Diesen kindlichen Mythus haben die modernen Freiheitsdenker mit
Verachtung beiseite geschoben. Großartig erklärt Fichte das menschUche

Ich zum Weltschöpfer und ebenso großartig spricht Karl Marx von

357



einem Menschen, der der Schöpfer seines eigenen Daseins ist. Den
Späteren, Nietzsche und Sartre, genügte es schon, ohne die Spur eines
Beweises zu erklären: Gott ist tot. Sie behaupten einfach die absolute Freiheit

als die des Menschen und landen damit im Paradies der absoluten
Freiheit — im Nihilismus. Doch wir haben vorausgegriffen. Wir fragen:
Wenn es denn nicht die absolute Freiheit sein kann, die dem Menschen
vindiziert wird, was für eine Freiheit bleibt uns dann übrig? Gibt es
denn relative, gibt es bedingte Freiheit? Und wenn ja, welche Gestalt
müßte sie in der menschUchen Wirklichkeit, in der Gesellschaft annehmen?

Freiheit - begrenzt durch das Sollen

Der Gedanke, daß das Ich, der Mensch als Individuum zwar Freiheit
habe, daß aber diese bedingt sei, ist in der Tat nicht leicht zu denken.
Wohl kann man sagen, ich sehe doch, daß ich nicht nur von der Natur,
von den Dingen bedingt und begrenzt bin, sondern vor allem von meinen
Mitmenschen. Der Mitmensch erhebt denselben Anspruch auf Freiheit
wie ich, und seine Freiheit ist selbstverständlich eine Begrenzung der
meinen. Ich kann diese einfach als ein Faktum hinnehmen und meinen
Freiheitswillen sozusagen mit Resignation unter das unvermeidliche «es
ist nun einmal nicht anders» beugen. Aber dieser bloß faktischen
Freiheitsbegrenzung steht mein naturhaft unbegrenzter MachtwiUe entgegen
und dieser wird sich einfach darin äußern, daß ich den anderen, bzw.
die anderen unter meine Macht zu zwingen versuchen werde. Wir kennen
j a diesen Machtwillen — den herrischen Willen zur Macht —, den Nietzsche

preist, der in praxi zum Kampf um die Vormacht und zur
Herrschaft der Starken über die Schwachen führt. Aber dieser MachtwiUe ist
nicht das einzige, was ich als Mensch in mir vorfinde. Neben diesem Wülen

zur Macht gibt es, unerklärlich als Naturfaktum, unerklärhch auch
als bloße Konvention, als nützUcher Kompromiß, etwas ganz und gar
nicht Naturhaftes, nämlich das eigentümliche Gefühl der Ehrfurcht vor
dem Leben und der Freiheit des anderen, den geheimnisvoUen, nicht mit
irgendeiner klugen, geseUschaftUchen Abmachung zu verwechselnden
kategorischen Imperativ, die Freiheit des anderen genau so gelten zu
lassen, wie die meine; dieses «Du soUst», das, soweit unsere Kenntnis des

geschichtlichen Menschen reicht, immer in irgendeiner Form die
Existenz des Menschen kennzeichnete und sogar mit einem besonderen
Zeichen der quahfizierten Menschhchkeit, der Menschenwürde verbunden
war. Wir wissen es, wenn auch oft nur dunkel, daß wir um so mehr
Menschen sind, je mehr wir diesen kategorischen Imperativ gelten lassen,
während das Ausleben unseres naturhaften Machtwülens uns selbst als
bloßes Naturwesen, als Nichtmenschen erscheinen läßt.

358



Wir können uns, wie gesagt, diesen kategorischen Imperativ auf keine
Weise erklären. Die positivistischen Erklärungen, die seit ungefähr 200
Jahren versucht worden sind, die Ableitung aus der NützUchkeit, aus
der Einsicht, daß es für uns klüger sei, das Leben des Mitmenschen gleich
zu achten wie das unsere, sind immer Verfälschungen des wahren
Tatbestandes. Diese Achtung des Lebens, der Freiheit des andern aus Klugheit

ist nun einmal etwas ganz anderes als der kategorische Imperativ,
und wer die beiden nicht zu unterscheiden vermag, beweist damit nur,
daß er vom wahren Sein des Menschen noch nichts gespürt hat, daß er
also des eigenthch Menschlichen bar ist. Wir wollen dieses spezifisch
menschUche Gefühl, das aus keinem Naturtrieb und keiner
Nützlichkeitsregel abgeleitet werden kann, die Achtung vor dem Leben des

Nächsten nennen.
Wir woUen aus der Erfahrung der letzten Jahrzehnte das eine herausheben,

das die Menschheit mit Entsetzen erfahren hat, daß ein Teü von
ihr so sehr entarten, so sehr das Gefühl für das spezifisch MenschUche
verheren kann, daß sie von diesem Respekt vor dem Menschenleben,
vor der Menschenwürde nichts mehr verspürt. Wir müssen diesen
Tatbestand, so sehr er uns im Innersten erschüttert, einfach als grauenhafte
Tatsache registrieren. Aber das hebt das eine nicht auf, sondern verleiht
ihm im Gegenteü ein neues Gewicht, nämlich daß wir anderen um so
mehr daran festhalten, daß auf dieser Ehrfurcht nicht weniger als die
MenschUchkeit der Menschheit beruht, und daß der Verlust dieses
Gefühls nichts anderes als das Zugrundegehen der Humanität bedeuten
würde.

Freiheit als gottgegebene Verantwortlichkeit

Ich sagte, dieses «Du soUst» sei ein UnerklärUches. In der Tat, keine
wissenschaftUche, keine natürUche Erklärung reicht daran heran.
Dagegen hängt dieses Gefühl der Ehrfurcht vor dem Leben des Mitmenschen

aufs engste zusammen mit einem anderen Gefühl, nämUch mit der
Ehrfurcht vor einem höchsten Seienden, dem gegenüber wir uns unbedingt

abhängig und vor dem wir uns als vor dem Grund nicht nur
unseres Seins, sondern dessen in uns, was wir als das Höchste erkennen,
beugen. Der kategorische Imperativ ist darum immer wieder vom
denkenden Menschen auf jene höchste Macht, von der unser Sein bedingt
ist, bezogen worden. Denn ein Imperativ setzt ja in der Tat einen
Imperator voraus. Ja, es gibt viele Menschen, die ohne weiteres in dieser
Stimme, die uns die Ehrfurcht vor dem Leben des anderen gebietet, die
Stimme der höchsten Macht vernehmen und denen das eine und das
andere zu unterscheiden überhaupt nicht möglich scheint.

UnmögUch aber ist es, die Identität der beiden, des kategorischen
Imperativs und des Gotteswülens zu beweisen. Wir sind hier in einer

359



Region, in der jeder Beweis seine Geltung verUert, im Bereich des Glaubens,

der ReUgion. Die rationale Existenzanalyse ist hier an ihre Grenze
gelangt. Wohl kann man dieses sagen: wer sich nicht getraut, diesen
Schritt vom kategorischen Imperativ zur Anerkennung eines Gotteswülens

zu voUziehen, weü er ihm rational nicht begründet erscheint, der
steht in ständiger Gefahr, den sittlichen Imperativ mit jenen utilitaristischen

Klugheitsregeln zu verwechseln und also das Grundwesen der
Menschlichkeit zu verkennen und zu verlieren. Wir wollen jetzt aber,
sozusagen gedanklich experimentierend, versuchen, zu sagen, was denn
für die Interpretation des sittlichen Imperativs herauskommt, wenn wir
ihn vom Gottesgedanken her verstehen. Was, so fragen wir, ist dann die
menschliche Freiheit

1. Die menschliche Freiheit ist dann nicht das erste, sondern das
zweite. Es geht ihr ja etwas voraus, nämlich das, was diese Freiheit
begründet und zugleich begrenzt. Der Mensch, der seine Freiheit als eine
in Gott begründete versteht, versteht sie als eine, der ein Wille vorausgeht,

die einen WiUen unserseits fordert. Er sieht also in diesem geheim-
nisvoUen Imperativ eine Begegnung zwischen einem Unbedingten Ersten
und einem Bedingten Zweiten, zwischen der absoluten Freiheit Gottes
und der von Gott gesetzten, gleichzeitig begrenzten Freiheit des
Menschen. Hinter diese Begegnung zurück reicht keine menschliche Logik.
Vielmehr muß hier die Logik stiUstehen und das, was in der Begegnung
geschieht als ein Letztes, Unbegründbares hinnehmen.

2. Dieser göttliche Ursprung und diese göttliche Begrenzung unserer
Freiheit ist, wenn auch entfernt, dem vergleichbar, was wir im Gespräch
mit einem Mitmenschen erleben. Gott redet, wir antworten. In diesem
Angesprochensein und Antwortenmüssen haben wir unsere Existenz als
Person oder unser personhaftes Sein, das, was uns von jeder anderen uns
bekannten Gestalt des Seins unterscheidet. Unser spezifisch menschliches

Sein ist also das Stehen in diesem Gegenüber-Verhältnis, in dieser
Ver-antwortlichkeit. Es ist also nicht so, daß die Verantwortlichkeit zu
unserem Menschsein hinzukäme, sondern die Verantwortlichkeit ist
selbst das Menschsein oder wenigstens das Zentrale in allem Menschsein,
verantwortliche Freiheit. Denn indem wir angesprochen sind und
Antwort von uns erwartet wird, ist uns die Freiheit gegeben und werden wir
unserer Freiheit inne. Wir haben unsere Freiheit nur als eine so begründete

und damit als eine so gerichtete und normierte. Wir sollen so
antworten, daß unsere Antwort dem Anspruch entspricht.

3. Indem wir von Gott her verantwortlich sind und nur in Gott sowohl
unsere Freiheit als unsere Verantwortlichkeit begründet ist, ist uns aber
ein weiteres gesagt. Unsere Verantwortlichkeit bekommt ihren konkreten

Inhalt durch den Mitmenschen, zu dessen Gunsten unsere Freiheit
begrenzt ist. Gäbe es keine Mitmenschen, so würde wohl nie der Gedanke
unserer Verantwortlichkeit entstehen. Aber nicht durch unsere Mitmen-

360



sehen sind wir verantworthch — wie der Positivismus meint —, nicht
sie sind die QueUe unserer Verantwortlichkeit. Denn wie vermöchte
ein Mensch, wie ich selbst, meine Freiheit so zu begrenzen, daß ich diese

Begrenzung innerhch als ein SoUen anerkennen müßte WoUten wir
unsere Verantwortlichkeit bloß als ein zwischenmenschliches Phänomen
ansehen, so träte sofort an die Stelle des «Du sollst» die Klugheitsregel
des Utüitarismus und das Gefühl der Ehrfurcht verschwände. Nicht
unseren Mitmenschen sind wir verantwortlich, sondern für sie sind wir
Gott verantworthch. Unsere Verantwortlichkeit soU und kann sich nur
in unserer Beziehung zu ihnen reahsieren. Aber der Grund, das Fundament

der Verantwortlichkeit ist dort, wo die Freiheit selbst ihren Grund
hat. Wir haben die in Gott begründete Freiheit als eine verantworthche,
als eine, die uns zu unsern Mitmenschen in das rechte Verhältnis setzt.

Wird nun die Freiheit nicht als eine absolute, sondern als durch die
VerantwortUchkeit begrenzte verstanden, so sind damit auch jene
Entartungen der Freiheitsidee, die wir in der Geschichte der modernen
Freiheitsbewegungenwahrgenommen haben, ausgeschlossen. Sie aUe stammen
ja daher, daß die Freiheit als erstes und darum als unbedingtes Prinzip
mißverstanden wurde. Das heißt aber: Wenn wir das Prinzip der Freiheit
als Liberalismus bezeichnen wollen, so ist nur ein im Gottesgedanken
begründeter LiberaUsmus fähig, die Freiheit vor der Verwüderung durch
ihre Absolutsetzung zu bewahren. Zu aUen Zeiten war die falsche
Verabsolutierung, diese Grenzenlosigkeit des Freiheitsgedankens, die Gefahr
des Liberalismus. An ihr ist er immer als Freiheitsbewegung zugrunde
gegangen, indem er in sein Gegenteil, in die Unfreiheit führte. Die
französische Revolution begann zur Tyrannei und zugleich zur Anarchie zu
werden in dem Moment, wo sie den Atheismus proklamierte. Der
Marxismus, der — das woUen wir dem jungen Marx durchaus glauben und
können es ja auch aus seinen Schriften belegen — durchaus als
Freiheitsbewegung konzipiert war, ist mit Notwendigkeit zum totalitären
Kommunismus, zur absoluten Staatsdespotie geworden dadurch, daß Marx
den Gottesgedanken als IUusion erklärte. Nietzsches großartige
Freiheitsgebärde ist zur furchtbaren Fratze geworden, indem er den
Menschen nicht nur frei machen wollte von den versklavenden Mächten,
sondern von der Macht, die seine wahre Freiheit begründet, indem sie diese

gleichzeitig begrenzt. Der Nihilismus Sartres ist die unvermeidliche Folge
seines axiomatischen Atheismus, der ihn auch immer wieder für den
kommunistischen Totalitarismus anfäUig macht. So sehen wir es an all
diesen Gestalten der Freiheitsbewegung, daß die Freiheit nicht an sich
selbst, sondern an ihrer Hybris zugrundegeht. Wenn der Liberalismus
meint, es gehöre zur Konsequenz des Freiheitsgedankens, daß der
Mensch nicht nur frei werde von aUen menschUchen Autoritäten, sondern
auch von der Autorität Gottes, so geschieht eben damit der fatale
Schritt zum Nihilismus.

361



Verantwortlichkeit als Glaube

Noch eins möchte ich zum Schluß sagen. Wir haben bisher versucht,
den Menschen und seine Freiheit losgelöst von seiner Geschichte zu
verstehen. Des Menschen Existenz ist aber wesentlich eine geschichtUche.
AUein aus der Geschichte kommt ihm die FüUe seines Seins zu. So ist
es denn auch eine geschichtUche Größe, die Gestalt Jesu Christi und die
aus dem Glauben an ihn erwachsene Gemeinde, die späterhin die Kirche
heißt, durch die uns die Tiefe des menschUchen Wesens, sein Ursprung
und seine Bestimmung erschlossen wurde. Was wir bisher über Gott und
das Wesen der menschUchen Freiheit als Verantwortlichkeit sagten,
entbehrt der inhaltlichen Füllung, ja es ist zweifelhaft, ob wir nicht manche
der bisher vorgetragenen Erkenntnisse dem christUchen Offenbarungsglauben

verdanken, obschon sie anderseits nichts anderes sind als die
Bewußtmachung dessen, was im Menschen enthalten aber der objektiven

Erkenntnis verdeckt ist, und was der durch sie geleitete Mensch
nicht sieht oder nicht sehen wül. So ist z. B. das Gegenüber von göttlichem

Anruf und menschlicher Antwort, auf der aUein die VerantwortUchkeit

beruht, nur in der Konfrontation mit dem Offenbarungszeugnis
der Bibel dem Menschen zur klaren Erkenntnis geworden, während dieses

Grundverhältnis durch das rein vernunftmäßige Denken immer im
Sinn einer bloßen Immanenz, also im Sinn einer im menschlichen Geist
angelegten, sittlichen Gesetzmäßigkeit umgedeutet wurde. Es wird z.
B. im opus posthumum Kants besonders ergreifend deuthch, wie der
große Denker bis zu seinem Ende nicht zur Gewißheit darüber kam, ob
die uns verantworthch machende Instanz ein Gegenüber von uns ist, wie
dies der Glaube klar erkennt, oder bloß ein der Vernunft immanentes
Gesetz. Es ist zwar mögUch, durch abstrakte Analyse der Existenz, wie
wir sie bis dahin voUzogen, bis zum Gottesgedanken, zur Idee der Freiheit

und Verantwortlichkeit zu kommen. Aber darüber hinaus, in die
lebendige FüUe sowohl des Gottesgedankens als des menschlichen Ethos
führt nur der Glaube an die geschichthche Offenbarung. Nur durch den
Glauben an die Christusoffenbarung hat die Menschheit das Verständnis
ihrer eigenen Bestimmung erhalten, die sie sowohl vor dem töthchen,
bleiernen Determinismus als vor einem chaotisch-Avilden Freiheitsgedanken

bewahrte und so dem Abendland den menschlichen Menschen
zeigte als frei in Gott, gemäß dem Wort Augustins, Deo servire libertas.

Was ist der Inhalt der Verantwortlichkeit Was sind wir dem
Mitmenschen schuldig Nicht bloß die gleiche Freiheit, auf die wir selbst
Anspruch erheben. Dieser kalte, nüchterne Gleichheitsgedanke, den
schon die Stoa hervorgebracht hatte, wäre nie imstande gewesen, die
ergreifendsten Gestalten europäischer Humanität eines Franz von Assisi,
eines Pestalozzi, eines Abraham Lincoln hervorzubringen. Was uns
darüber hinaus die Christusoffenbarung brachte war: die Liebe, die Barm-

362



herzigkeit, die Demut und die Dankbarkeit. Nur diese Lehre vermochte
die Welt zu erobern und ihrer bedarf die heutige Menschheit, deren
MenschUchkeit so schwer bedroht und — das ist das Neue — so tief
erschüttert ist. Aber das geht über den Rahmen, den mir das Thema spannt,
hinaus, und ich möchte mich nicht weiter auf die Entfaltung dieser
christlich-theologischen Gedanken einlassen.

Was von jedem denkenden Menschen erwartet werden kann, ist, daß

er versteht, daß und warum die Freiheit eine begründete und darum
eine durch die Verantwortlichkeit begrenzte ist. Es ist nach einem Zeitalter

des Positivismus schon viel, wenn dieses Minimum an Metaphysik
oder Theologie verstanden und ernstgenommen wird, wenn man
anerkennt, daß ohne den Gottesgedanken die Verwahrlosung des Freiheitsdenkens

unvermeidhch ist. Wenn es mir gelungen ist, dieses eine deuthch
zu machen, so ist das für ein Mal genug.

Nach einem in der Universität Zürich auf Einladung der Kulturwissenschaftlichen
Abteilung des Schweizerischen Instituts für Auslandforschung gehaltenen Vortrag.

DIE SOGENANNTE MANAGERKRANKHEIT

VON WALTER v. WYSS

Das Schlagwort «Managerkrankheit» stammt wohl aus den Vereinigten
Staaten. Es soU unter diesem Begriff die Tatsache verstanden werden,

daß manche Männer in leitender SteUung plötzlich von einer Herzkrise

überfaUen werden, die in vielen FäUen augenblickUch zum Tode
führt. Es muß aber erwähnt werden, daß diese Bezeichnung von den
«terribles simplificateurs» auch auf eine Reihe anderer Krankheiten
(selbst den Krebs) angewandt wird, welche diesen Namen so wenig
verdienen wie ein Hund die Benennung Katze.

Bei diesen Herzkrisen handelt es sich um die Folgeerscheinungen der
Erkrankung der Kranzarterien des Herzens. Die Angina pectoris, der
heftige, vom Herzen ausgehende SchmerzanfaU, ist die Folge einer
momentanen Durchblutungsstörung. Die das Herz versorgenden Gefäße
sind durch arteriosklerotische Veränderungen verengert. Bei einer
körperlichen Anstrengung entsteht ein Mißverhältnis zwischen der
arbeitenden Muskulatur des Herzens und ihrer Blutversorgung, welches den

363


	Freiheit als Verantwortlichkeit

