
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 37 (1957-1958)

Heft: 4

Artikel: Der "Zerbrochene Krug" von Heinrich v. Kleist und Sophokles' "König
Ödipus"

Autor: Schadewaldt, Wolfgang

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-160689

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-160689
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Sie als privater Düettant ganz ebenso wie wenn Sie pubhzieren würden
und Leser hätten. Ich würde Ihnen das nicht oder doch mit etwas anderen

Worten sagen, wenn das Dichten für Sie den ersehnten Weg ins
Reich der Kunst bedeuten würde. Sie sind ja Künstler, sind Maler, und
haben sich als solcher bewährt, das soUte Ihnen genügen. Das
Verseschreiben, meine ich, soUten Sie etwa so betreiben wie ich das Malen
manche Jahre betrieben habe : als Erholung und edles Spiel, als Einkehr
und auch als Rückkehr zur Unschuld kindlicher Freuden.

Herzhch grüßt Sie Ihr

DER «ZERBROCHENE KRUG» VON
HEINRICH v.KLEIST UND SOPHOKLES'

«KÖNIG ÖDIPUS»

VON WOLFGANG SCHADEWALDT

Dieser Aufsatz sucht dem «König Ödipus» des Sophokles von seiner Fortwirkung
her einen neuen Aspekt abzugewinnen. Ich freue mich, ihn deshalb an der gleichen
SteUe veröffentlichen zu können, an der im vorigen Jahre auch mein Aufsatz «Der
,König Ödipus' des Sophokles in neuer Deutung» (Heft 1, April 1956, S. 21 ff.)
erschienen ist. Ebenso freue ich mich, auf den mir während der Korrektur bekannt
gewordenen vortreffUchen Aufsatz von J. O. Kehrli «Wie der ,Zerbrochene Krug' von
Heinrich von Kleist entstanden ist» (Schweizerisches Gutenbergmuseum, 43. Jahrgang,
Nr. 1, April 1957, S. 3 ff.) hinweisen zu können.

Das Problem

Die Handlung des «Zerbrochenen Krugs» ist in Heinrich von Kleist
bekanntlich durch einen Kupferstich: «La cruche cassée» angeregt worden,

den er in Bern gesehen hatte. Doch ist es ein noch größerer Ausweis

für das Walten des Genius bei der Entstehung des Werks, daß vor
des Dichters innerem Auge hinter jener auf dem Bude dargesteUten
bäuerhchen Gerichtsverhandlung die Handlung des Sophokleischen
«König ödipus» aufgestiegen ist und, in die enge bäuerliche Welt
hineingespiegelt, das lächerhche Geschehen um den Dorfrichter Adam
erzeugt hat, der als Richter auf dem Richterstuhl genötigt ist, «sich
selbst den Hals ins Eisen zu judizieren».

311



Diese Beziehung zwischen der Bauernkomödie Kleistens und dem
tragischen Meisterwerk der Griechen mag für viele erstaunlich, ja
unglaublich erscheinen. AUein Kleist hat selbst in seiner zunächst
ungedruckt gebbebenen Vorrede zu dem Lustspiel darauf hingewiesen. Er
beschreibt dort das, was auf dem Kupferstich zu sehen war : den
gravitätisch auf dem Richterstuhl sitzenden Richter, die alte Frau mit dem
zerbrochenen Krug, den Beklagten — «ein junger Bauernkerl, den der
Richter als überwiesen andonnerte» —, ein Mädchen, verlegen an ihrer
Schürze spielend, und er fährt dann fort: «Und der Gerichtssehreiber
sah (er hatte vieUeicht kurz vorher das Mädchen angesehen) jetzt den
Richter mißtrauisch zur Seite an, wie Kreon bei einer ähnlichen Gelegenheit

den ödip, als die Frage war, wer den Lajus erschlagen.»
Man soUte meinen, daß dieser Hinweis des Dichters selbst den

Betrachter geradezu auffordert, die beiden Handlungen des «Zerbrochenen
Krugs» und des «König Ödipus» einmal auf ihre Verwandtschaft näher
anzusehen. Allein in dem wissenschafthchen Schrifttum findet man nur
gelegentliche Hinweise darauf, und jedenfalls ist der Sachverhalt so wenig

in das aUgemeine Bewußtsein eingedrungen, daß ein erst kürzlich
erschienenes Buch, das sich ausdrücklich die Entstehungsgeschichte der
Dramen Heinrich von Kleists zur Aufgabe macht, zwar — nicht sehr
tiefgehende — Beziehungen zu Goethes «Faust» aufweisen möchte, von
den ganz klaren zum «Ödipus» aber schweigt. Geht man jedoch einmal der
Sache nach, so kann kein Zweifel sein: die Personen, die Motive, die
Situationen wie vor aUem der ganze Hergang der Handlung erweisen
die Komödie vom «Zerbrochenen Krug» als ein gleichsam negatives
Spiegelbüd des sophokleischen Ödipusgeschehens, und wir gewinnen daraus

dreierlei: einmal besseren Einblick in die innere Entstehung
der Komödie vom «Zerbrochenen Krug», ihren inneren Aufbau und ihre
Bedeutung; sodann wird der «Zerbrochene Krug» Kleistens für uns zu
einem wichtigen Zeugnis für eine nicht klassizistisch enge, sondern echt
schöpferische Begegnung des deutschen Geistes mit den Griechen. Und
schließlich stellt sich uns in dem Lustspiel, das in seiner Gestaltung zu
einem nicht geringen Teü von einer Tragödie her bestimmt ist, beispielhaft

das sehr geheimnisvoUe und doch auch wieder natürhche Verhältnis
dar, welches zwischen dem Ernsten und dem Lächerlichen, der großen
Tragus und der echten, bedeutenden Komik waltet.

Entsprechungen

Um zunächst die entsprechenden Grundzüge der beiden Handlungen
nachzuzeichnen, so ist nach des Dichters eigenem Hinweis in jenem
Vorwort der Schreiber Licht im «Zerbrochenen Krug» ein anderer Kreon.
Wie dieser sich im Sophokleischen «ödipus» mindestens den Verdacht

312



gefaUen lassen muß, er habe es auf den Sturz des Königs abgesehen, so

erregt der Schreiber Licht im «Zerbrochenen Krug» den ähnbchen
Argwohn des Richters Adam: «Ihr wollt auch gern, ich weiß, Dorfrichter
werden. .» (1. Auftritt). Und wirkbch ist es nicht zuletzt Licht, der den
Richter im weiteren Verlauf des Stückes hineinreitet. Kreon wie Licht
werden, hier in der Tragödie, dort im Lustspiel, dann auch die Nachfolger

des König ödipus — des Richters Adam, die beide als die Hauptfiguren

in ihren Handlungen nun eine ganze Reihe sprechender Züge
gemeinsam haben. Auch Ödipus, der König, ist ein Richter — das Richteramt

pflegt in alten Zeiten fest mit der Königswürde verbunden zu sein —,
und hauptsächlich als Richter handelt er in dem Stück. Umgekehrt ist
der Dorfrichter Adam durch seinen Klumpfuß von Kleist, gewiß nicht
ohne wohlerwogene Absicht, recht deuthch als ein anderer «SchweUfuß»,
das ist: Oidi-pus, hingestellt. Und beide, König wie Richter, haben nun
in der Tragödie wie im Lustspiel eine noch unentdeckte Tat begangen,
die sie im Gang der Handlung selbst als Richter aufdecken soUen: eine
richterliche Fahndung, die, zuerst zurückhaltend, dann immer
deutlicher, auf eine Selbstfahndung hinausläuft. Und weiter: den Anstoß für
die Handlung gibt in der Tragödie ein Spruch des Delphischen Orakels,
in der Komödie steht an dieser Stelle die Verfügung eines Obertribunals
in Utrecht, das der Gerichtsrat Walter in Person verkörpert — auch sein
Name «Walter» ist bedeutungsvoll gewählt. So wie nachweisbar der
Kurfürst im «Prinzen von Homburg» Züge des höchsten Gottes Zeus
besitzt, mag dieser «Walter» in der Komödie als «Waltender» den Gott
der Wahrheit, ApoUon, «bedeuten».

Volle Übereinstimmung besteht schbeßbch in der Struktur der beiden
Handlungen. Die Handlung in der Tragödie wie auch der Komödie ist
eine EnthüUungshandlung, ein Geschehen der Wahrheit, die an den Tag
kommen wül und soU und auch an den Tag kommt, und damit verbunden

zugleich ein Geschehen der Reinheit, sei es im Sinne einer
oberrichterlich verfügten Säuberungsaktion, sei es im Sinne der staathch-
sakralen Austreibung einer Befleckung des Landes im «ödipus». — Hier
aber ist es nun, wo sich bei näherem Zusehen die Dinge ins Spiegelbüd-
liche verkehren und aus dem, was in der hohen Welt der Tragödie das
Erhabene und Erschütternde ist, in der kleinen vertrackten AUtagswelt
der Komödie das Lächerliche wird.

Spiegelbildliche Verkehrung

Es ist zunächst die Umsetzung des einen Weltbereichs in den andern.
In der Tragödie die hohe Welt von Königen und Fürsten, Menschen von
großer Art, mit großen Leidenschaften, großen Zwecken, Zielen; man
spielt auf dem Raum vor dem Königshause. In der Komödie die enge

313



Dorfwelt. Statt des Königshauses eine Bauernstube, die Schlafraum und
zugleich Gerichtsraum ist, wo Hosen am Ofen trocknen, Schinken und
Würste in der Registratur aufbewahrt werden und vielleicht gar die
Katze in die Perücke hineingejungt hat. Die Menschen sind in all ihrer
kernigen Bravheit beschränkte Menschen, mit ihren kleinen Angelegenheiten

beschäftigt. Gegenstand der Gerichtsverhandlung — der von dem
Gott gebotenen Aufdeckung des Königsmords in der Tragödie entsprechend

— ein zerbrochener Krug. — In der Tragödie im Hintergrund das

Furchtbare, das eben in seiner Furchtbarkeit Größe hat : die Ermordung
des Vaters, die Heirat mit der Mutter. In der Komödie entsprechend die
unwürdige NachsteUung des glatzköpfigen Richters nach einem
unbescholtenen Mädchen und ihre infame Nötigung durch die verfälschte
Gestellungsorder für Ruprecht, er soUe als Soldat nach Batavia gehen.

Und das Wichtigste : in der EnthüUungshandlung der Tragödie großartig

von Anfang an die Wahrheit am Werk, hinter der der Wille des

wahrheitwoUenden Gottes steht; in der Komödie zwar auch die Wahrheit

sich Schritt für Schritt enthüUend, jedoch per contrarium auf dem
Wege der geschäftigen Lüge, die das Wahre kleinlich verhüUen wül. In
dieser Hinsicht ist Richter Adam die genaue Umkehrung des Ödipus,
sein Gegenbüd wie im Zerrspiegel.

Dieser weiß nicht, was er getan hat; daß er den Vater erschlug und
die Mutter heiratete, und geht, als der Gott die Aufdeckung des Königsmordes

anbefiehlt, aus dieser Unwissenheit mit einem großartigen WiUen
zur Wahrheit, der durch heraufkommende Ahnungen und Befürchtungen

nicht gebrochen, sondern nur um so mehr gesteigert wird, seinen
Weg — einen Weg, der das Glück, das Dasein dieses großen Menschen
vernichtet, aber eben doch die Wahrheit an den Tag bringt. Der
Dorfrichter Adam weiß sehr wohl, was er getan hat, und genötigt, die Wahrheit

pflichtgemäß als Richter aufzudecken, sucht er sie auf aUe Weise
zu verhüUen, um seine armseUge Existenz zu retten. Kommt auf dem
Wege des Ödipus als Vorbote des sich voUendenden Schicksals der
tragische Schrecken und Schauder herauf — zumal in der großen Szene mit
lokaste —, so sitzt dem Dorfrichter die kleinliche Angst im Nacken, die
ihn nur um so erfinderischer in der Lüge macht. Denn dem großen
Wahrheitswillen des Ödipus entspricht in Adam ein fast schrankenloser
Wille zur Lüge. Ja, man kann zu seinen Gunsten sagen, daß dieser Adam
mit aUen seinen Finten, Ausflüchten, Lügen und wieder Lügen, die sich
phantastisch zu Überlügen steigern, eine Art Dämonie des Lügens an
sich hat, die der Dämonie des Wahrheitswülens in ödipus entspricht.
Und weü Adam nicht ledighch kalt und zweckvoU lügt, sondern als ein
phantastisch von dem Lügendämon Ergriffener, hat auch sein Lügen so

etwas wie — nicht Größe, aber doch: Vitalität. Mit dieser Vitahtät
hat Richter Adam in aU seiner Verschmitztheit einen Grundzug des
Naiven und ist und bleibt so etwas wie ein Kerl, der uns trotz aUem

314



nicht widerwärtig wird, sondern mit seinen unerschöpflichen EinfäUen
anspricht und zu seinem Teü sogar unsere Sympathie hat.

Schicksal

Der vielfältigen Alltagswelt entsprechend, in der die Komödie sich
bewegt, ist, von der Tragödie abweichend, das Lustspiel vom «Zerbrochenen

Krug» mit einer reichen Charakterzeichnung ausgestattet. AUein
auch der «Zerbrochene Krug» ist deswegen noch lange kein bloßes
Charakterdrama. Denn auch das hat Kleist mit großer dichterischer Weisheit

aus dem «Ödipus» in sein Lustspiel hereingenommen, daß überall
auch hier ein geheimes Schicksalswalten spürbar wird — das Walten,
nach dem eben auch die Handlung des «Zerbrochenen Krugs» zu einem
Ereignis der Wahrheit wird. Das tragikomische Geschehen, wie der Richter

Adam trotz aller seiner findigen Ausflüchte nolens volens zur
Entdeckung der Wahrheit hingestoßen wird, empfängt so eine höhere
Transparenz.

Den ersten Durchbbck auf dieses hintergründige Schicksalswalten
gibt jener Traum, in dem Adam sich auf dem Richterstuhl sitzen und
gleichzeitig vor den Richterstuhl geschleppt sieht : «Mir träumt, es hätt
ein Kläger mich ergriffen,/Und schleppte vor den Richtstuhl mich; und
ich,/Ich saß gleichwohl auf dem Richtstuhl dort,/ Und schält und hunzt
und schlingelte mich herunter/Und judiziert den Hals ins Eisen mir»
(3. Auftritt). Und etwas später: «Der Teufel hols!/Wenns auch der
Traum nicht ist, ein Schabernack,/Sei's, wie es woU', ist wider mich im
Werk.» — Sodann ist diese Komödie in einer für das Lustspiel auffälligen

Weise mit jener dem Sprechenden selbst unbewußten Wortsymbolik
durchsetzt, die wir in der Tragödie unter dem Namen der «tragischen
Ironie» kennen, angefangen mit dem «FaU», den Richter Adam in seinen
Lügen aus dem Bett oder gegen den Ofen getan haben wül (1. Auftritt).
Oder noch deuthcher später: Adam: «Ich fiel»... Walter: «Worüber?»
Adam: «Über — gnädiger Herr Gerichtsrat,/Die Wahrheit Euch zu
sagen: über mich» (10. Auftritt). Adam fiel wirklich — über sich.

Die ganze Art, wie Adam beim Führen seiner Verhandlung von der
Wahrheit wegstrebt und doch gerade dadurch auf sie hingetrieben wird,
verrät nach jener Traumerzählung etwas von jenem Schicksalswalten,
das auch in der Tragödie wirkt, und so auch das Auftreten der Frau
Brigitte, die — ganz wie ein tragischer «Bote» — in einer Person dem
Mann von Korinth und dem alten Hirten im «König ödipus» entspricht.
Hierher gehört auch die fatale Rolle, die im «Zerbrochenen Krug» —
den Narben an den Füßen des Ödipus entsprechend die — Perücke spielt,
die schheßlich der Schreiber Licht dem Richter aufstülpt. Und auch das,
wie im «König ödipus» sich dieser, für lokaste bereits klar überführt,

315



noch einmal mit einer Art Euphorie kurz vor seinem Sturz höchst selbstgewiß

erhebt : «... Ich aber,/Mich selber als den Sohn des Glückes ach-

tend,/Des wohl begabenden, werde nicht verunehrt werden,/Denn ihm
entstamm ich als der Mutter. Die verwandten/Monde haben mich klein
und groß bestimmt» — auch dieser letzte Aufschwung des Ödipus hat
im «Zerbrochenen Krug» in dem letzten Auftrotzen des im Grunde
bereits überführten Richters Adam seine ParaUele : «Hier auf dem Richter-
stuhl von Huisum sitz ich/ Und lege die Perücke auf den Tisch:/Den,
der behauptet, daß sie mein gehört,/Fordr ich vors Oberlandsgericht in
Utrecht!» (11. Auftritt).

Tragik

Wenn sich soweit eine nicht geringe Anzahl von Beziehungen
zwischen dem «König Ödipus» und dem «Zerbrochenen Krug» ergeben
haben, durch welche die Komödie im gleichlaufenden oder entgegengesetzten
Sinn mit der Ödipustragödie verbunden ist, so darf auch schheßlich das
nicht übersehen werden, wie der Dichter des «Zerbrochenen Krugs»
seiner Komödie einen Einschlag echter Tragik gegeben hat. Dies
Element des Tragischen verkörpert sich in den Gestalten der beiden Liebenden:

der durch ihre Liebe zum Schweigen verurteüten Eva und Ruprechts,
der sie in ihrem Schweigen nicht begreifen kann. Von diesen beiden
Gestalten kommt Eva, die Frau, freüich aus einer anderen Welt als der der
griechischen Tragödie, und auch Ruprecht ist gewiß kein Ödipus im
Bauernkittel. Jedoch in seiner kernigen Echtheit und elementaren Un-
bedingtheit sowie der immer aufs Ganze gehenden aufgroUenden Leidenschaft

ist dieser Bauernbrusche aUerdings aus eben dem schweren
menschlichen Stoff gemacht, aus dem auch die tragischen Menschen des

Sophokles gemacht sind. Diese Beziehung wird ganz handgreiflich dort,
wo Ruprecht erzählt, wie er sein Evchen zuerst in Frau Marthens Garten
mit einem andern Mann entdeckt (7. Auftritt) : wie er dabei seine Augen
wie Boten ausschickt und wieder ausschickt und sie «für bhnd» schüt,
als sie wiederkommen, und «nichtswürdige Verläumder» schimpft und
sie zum drittenmale ausschickt und denkt, sie werden «unwillig los sich
aus dem Kopf ihm reißen», weü sie ihm das Unfaßhche bestätigen, daß
es «die Eve ist, am Latz erkenn ich sie,/Und einer ists noch obendrein».
— So schilt und bestraft auch ödipus seine Augen, weü sie das Furchtbare

gesehen und nicht gesehen haben. Als dann aber Ruprecht erzählt,
wie ihm jener Kerl eine «HandvoU grobgekörnten Sandes» ins Gesicht
warf: «Und Kerl und Nacht und Welt und Fensterbrett.. das aUes

fäUt in einen Sack zusammen», und er dann wieder etwas später «das
Mädchen dort/Jetzt schlotternd zum Erbarmen vor sich sah: «Sie, die
so herzhaft sonst wohl um sich sah», da ist sogar jene Bhndheit, die
ödipus sich selber zufügt, als Mögbchkeit in die Gestalt dieses Ruprecht

316



hineingenommen : «Ich hätte meine Augen hingegeben,/Knippkügelchen,
wer wiU, damit zu spielen»... «Blind ist auch nicht übel.» — «Blind ist
auch nicht übel» — das bittre Wort drängt in der kernigen Bauernsprache

des Ruprecht ungefähr das zusammen, was auch Ödipus am Schluß
des Dramas zur Begründung seiner Selbstblendung sagt.

AUein nur als MögUchkeit erwägt Ruprecht die Blindheit, und an ihm
wie an Evchen geht die Tragik vorbei. Sie geht auch sonst mehrmals im
«Zerbrochenen Krug», nachdem sie nah herangekommen ist, vorbei.
So hat — ein sehr bedenkliches Beispiel — der ungetreue Richter von
HoUa, den am Tage zuvor die Revision betraf, sich zwar erhängt, doch
hat man ihn wieder ins nackte Leben zurückgebracht. Und so sieht man
am Schluß des Dramas den nach seinem Sturz geflohenen Richter Adam
«Bergauf, bergab, als flöh er Rad und Galgen,/Das aufgepflügte Winterfeld

durchstampfen» (12. Auftritt). Diese Flucht entspricht jener
Selbstausstoßung des Ödipus, die diesen nach dem Schluß der Tragödie in die
Öde des Kithairongebirges führen wird. AUein der Gerichtsrat will ihn
«zur Desertion» denn doch nicht zwingen : «Fort tut mir den Gefallen,
holt ihn wieder !» — Auch an Richter Adam geht am Ende des Stückes —
wie ähnlich in Kleistens «Amphitryon»—die Tragik, nachdem sie nahe
herangekommen ist, vorbei.

Allgemeiner Ausblick

Es scheint, dieser Schluß wie auch die FüUe der andern bedeutungs-
voUen Beziehungen, welche die Motive, die Gestalten wie die Handlungen
des «Zerbrochenen Krugs» mit dem «König Ödipus» verbinden, setzen es

außer aUen Zweifel, daß der Sophokleische «König Ödipus» einenbedeutenden

inneren Anteil an der Entstehung wie am inneren Aufbau des
«Zerbrochenen Krugs» hat. In Kleists «Zerbrochenem Krug» durchdringen
sich auf eine wunderbare Weise Tragödie und Komödie. Dies geht bis in
die Sprache, in der es auch fast wie ein Wunder ist, wie sich hier eine
hohe eindringliche Wort-, Satz- und Büdgestaltung — «Ihr
Krugzertrümmerndes Gesindel ihr!» oder jenes Ausschicken der Augen in der
Erzählung Ruprechts — mit dem kernigen Ausdruck einfacher
Menschen, dem vielfältigen Realismus einer dörflichen AUtagswelt, zu einem
einheitlichen Gebüde ganz eigener Art vereinigt. Die Weise indessen,
wie im «Zerbrochenen Krug», als einem Kunstwerk wie aus einem Guß,
sich das scheinbar Extremste : Hohes und Niederes, kompakter,
vordergründiger Realismus und tiefere Geschehensweise, das Lächerliche und
das Ernste, modernes Seelentum und antike Form in klar gewachsener
Gestaltung vereinigt finden — führt uns zum Schluß auf folgende
aUgemeine Bemerkungen.

Einmal: Der «Zerbrochene Krug» in seiner Herkunft vom «König
Ödipus» des Sophokles steht als ein wohl einzigartiges Beispiel für die

317



echte schöpferische Fortwirkung der großen griechischen Gestaltung im
modernen abendländischen Geiste vor uns. Diese ist niemals Nachahmung

eines streng verpflichtenden Vorbüds, das die schöpferischen Kräfte
eher erstickt und lähmt und zu den bekannten Erscheinungen des Klassizismus

führt. Sondern sie ist Metamorphose, lebendige Fortentwicklung
der erweiterten inneren Struktur in neuem Stoff und neuem Geiste. —
Der «Zerbrochene Krug» ist eine solche Metamorphose des «König
Ödipus». Und gerade weü er, als Metamorphose, mit diesem verbunden und
zugleich doch als ein Wesen eigener Art neben dem «König ödipus»
steht, bezeugt er beides: die unerschöpfhche Fruchtbarkeit jener lebendigen

antiken Grundformen und Strukturen, wie auch, vom modernen
Dichter her gesehen, jene geniale Weise ihres Bewahrens, die umgestaltende

Gestaltung, lebendige Anverwandlung ist.
Sodann vermag das Lustspiel Kleistens, wieder in seiner aufzeigbaren

inneren Herkunft von der großen Tragödie her, mit besonderer
Deutlichkeit zu zeigen, wie die echte Komödie ein für aUemal die ist,
die «beinahe» auch eine Tragödie wäre, und wie die höhere Komik,
die von dem nur «Amüsanten» wohl zu scheiden ist, in ihrem
Wesensgrund darauf beruht, daß sie nur eine Verkehrung (Inversion) des
Ernstes ist. Bei Aristophanes war dies das Para-Tragodische. Es gut in
anderer Weise für Kleist wie auch für Shakespeare und auch für Molière.
Auch in ihrem Lächerbchen, der «EntsteUung, die nicht wehe tut und
nicht beleidigt» (wie Aristoteles es gefaßt hat), scheint in der echten
Komödie etwas durch. Auch ihr höherer Ausweis ist jene Transparenz,
die den Ernst verhindert, nur grämlich zu sein, und dem Scherz die
tiefere Farbe gibt.

318


	Der "Zerbrochene Krug" von Heinrich v. Kleist und Sophokles' "König Ödipus"

