Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 37 (1957-1958)

Heft: 4

Artikel: Der "Zerbrochene Krug” von Heinrich v. Kleist und Sophokles' "Kdnig
Odipus”

Autor: Schadewaldt, Wolfgang

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-160689

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-160689
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Sie als privater Dilettant ganz ebenso wie wenn Sie publizieren wiirden
und Leser hitten. Ich wiirde Thnen das nicht oder doch mit etwas ande-
ren Worten sagen, wenn das Dichten fiir Sie den ersehnten Weg ins
Reich der Kunst bedeuten wiirde. Sie sind ja Kiinstler, sind Maler, und
haben sich als solcher bewihrt, das sollte IThnen geniigen. Das Verse-
schreiben, meine ich, sollten Sie etwa so betreiben wie ich das Malen
manche Jahre betrieben habe: als Erholung und edles Spiel, als Einkehr
und auch als Riickkehr zur Unschuld kindlicher Freuden.
Herzlich grifit Sie Thr

DER «ZERBROCHENE KRUG» VON
HEINRICH v. KLEIST UND SOPHOKLES’
«KONIG ODIPUS»

VON WOLFGANG SCHADEWALDT

Dieser Aufsatz sucht dem «Konig Odipus» des Sophokles von seiner Fortwirkung
her einen neuen Aspekt abzugewinnen. Ich freue mich, ihn deshalb an der gleichen
Stelle veroffentlichen zu kionnen, an der im vorigen Jahre auch mein Aufsatz «Der
,Konig Odipus® des Sophokles in neuer Deutung» (Heft 1, April 1956, S. 21 ff.) er-
schienen ist. Ebenso freue ich mich, auf den mir wiihrend der Korrektur bekannt ge-
wordenen vortrefflichen Aufsatz von J. O. Kehrli « Wie der ,Zerbrochene Krug‘ von

Heinrich von Kleist entstanden ist» (Schweizerisches Gutenbergmuseum, 43. Jahrgang,
Nr. 1, April 1957, S. 3 ff.) hinweisen zu kénnen.

Das Problem

Die Handlung des «Zerbrochenen Krugs» ist in Heinrich von Kleist
bekanntlich durch einen Kupferstich: «La cruche cassée» angeregt wor-
den, den er in Bern gesehen hatte. Doch ist es ein noch gréflerer Aus-
weis fiir das Walten des Genius bei der Entstehung des Werks, dal vor
des Dichters innerem Auge hinter jener auf dem Bilde dargestellten
biuerlichen Gerichtsverhandlung die Handlung des Sophokleischen
«Konig Odipus» aufgestiegen ist und, in die enge biuerliche Welt
hineingespiegelt, das licherliche Geschehen um den Dorfrichter Adam
erzeugt hat, der als Richter auf dem Richterstuhl genétigt ist, «sich
selbst den Hals ins Eisen zu judizieren».

311



Diese Beziehung zwischen der Bauernkomédie Kleistens und dem
tragischen Meisterwerk der Griechen mag fiir viele erstaunlich, ja un-
glaublich erscheinen. Allein Kleist hat selbst in seiner zunichst unge-
druckt gebliebenen Vorrede zu dem Lustspiel darauf hingewiesen. Er
beschreibt dort das, was auf dem Kupferstich zu sehen war: den gravi-
titisch auf dem Richterstuhl sitzenden Richter, die alte Frau mit dem
zerbrochenen Krug, den Beklagten — «ein junger Bauernkerl, den der
Richter als iiberwiesen andonnerte» —, ein Maddchen, verlegen an ihrer
Schiirze spielend, und er fihrt dann fort: «Und der Gerichtssehreiber
sah (er hatte vielleicht kurz vorher das Mddchen angesehen) jetzt den
Richter miBtrauisch zur Seite an, wie Kreon bei einer dhnlichen Gelegen-
heit den Odip, als die Frage war, wer den Lajus erschlagen.»

Man sollte meinen, dafl dieser Hinweis des Dichters selbst den Be-
trachter geradezu auffordert, die beiden Handlungen des «Zerbrochenen
Krugs» und des «Kénig Odipus» einmal auf ihre Verwandtschaft niher
anzusehen. Allein in dem wissenschaftlichen Schrifttum findet man nur
gelegentliche Hinweise darauf, und jedenfalls ist der Sachverhalt so we-
nig in das allgemeine BewuBtsein eingedrungen, daf} ein erst kiirzlich
erschienenes Buch, das sich ausdriicklich die Entstehungsgeschichte der
Dramen Heinrich von Kleists zur Aufgabe macht, zwar — nicht sehr
tiefgehende — Beziehungen zu Goethes «Faust» aufweisen méchte, von
den ganz klaren zum «Odipus» aber schweigt. Geht man jedoch einmal der
Sache nach, so kann kein Zweifel sein: die Personen, die Motive, die
Situationen wie vor allem der ganze Hergang der Handlung erweisen
die Komédie vom «Zerbrochenen Krug» als ein gleichsam negatives
Spiegelbild des sophokleischen Odipusgeschehens, und wir gewinnen dar-
aus dreierlei: einmal besseren Einblick in die innere Entstehung
der Komédie vom «Zerbrochenen Krug», ihren inneren Aufbau und ihre
Bedeutung; sodann wird der «Zerbrochene Krug» Kleistens fiir uns zu
einem wichtigen Zeugnis fiir eine nicht klassizistisch enge, sondern echt
schopferische Begegnung des deutschen Geistes mit den Griechen. Und
schlieBlich stellt sich uns in dem Lustspiel, das in seiner Gestaltung zu
einem nicht geringen Teil von einer Tragidie her bestimmt ist, beispiel-
haft das sehr geheimnisvolle und doch auch wieder natiirliche Verhaltnis
dar, welches zwischen dem Ernsten und dem Licherlichen, der groflen
Tragik und der echten, bedeutenden Komik waltet.

Entsprechungen

Um zunichst die entsprechenden Grundziige der beiden Handlungen
nachzuzeichnen, so ist nach des Dichters eigenem Hinweis in jenem Vor-
wort der Schreiber Licht im «Zerbrochenen Krug» ein anderer Kreon.
Wie dieser sich im Sophokleischen «Odipus» mindestens den Verdacht

312



gefallen lassen muf}, er habe es auf den Sturz des Kénigs abgesehen, so
erregt der Schreiber Licht im «Zerbrochenen Krug» den dhnlichen Arg-
wohn des Richters Adam: «Ihr wollt auch gern, ich weif}, Dorfrichter
werden. . .» (1. Auftritt). Und wirklich ist es nicht zuletzt Licht, der den
Richter im weiteren Verlauf des Stiickes hineinreitet. Kreon wie Licht
werden, hier in der Tragidie, dort im Lustspiel, dann auch die Nach-
folger des Konig Odipus — des Richters Adam, die beide als die Haupt-
figuren in ihren Handlungen nun eine ganze Reihe sprechender Ziige ge-
meinsam haben. Auch Odipus, der Konig, ist ein Richter — das Richter-
amt pflegt in alten Zeiten fest mit der Konigswiirde verbunden zu sein —,
und hauptsichlich als Richter handelt er in dem Stiick. Umgekehrt ist
der Dorfrichter Adam durch seinen Klumpfufl von Kleist, gewif} nicht
ohne wohlerwogene Absicht, recht deutlich als ein anderer «Schwellfuf3»,
das ist: Oidi-pus, hingestellt. Und beide, Kénig wie Richter, haben nun
in der Tragodie wie im Lustspiel eine noch unentdeckte Tat begangen,
die sie im Gang der Handlung selbst als Richter aufdecken sollen: eine
richterliche Fahndung, die, zuerst zuriickhaltend, dann immer deut-
licher, auf eine Selbstfahndung hinausliuft. Und weiter: den Anstol} fiir
die Handlung gibt in der Tragodie ein Spruch des Delphischen Orakels,
in der Komddie steht an dieser Stelle die Verfiigung eines Obertribunals
in Utrecht, das der Gerichtsrat Walter in Person verkdrpert — auch sein
Name «Walter» ist bedeutungsvoll gewiihlt. So wie nachweisbar der
Kurfiirst im «Prinzen von Homburg» Ziige des hiochsten Gottes Zeus
besitzt, mag dieser «Walter» in der Komadie als «Waltender» den Gott
der Wahrheit, Apollon, «bedeuten».

Volle Ubereinstimmung besteht schlieBlich in der Struktur der beiden
Handlungen. Die Handlung in der Tragédie wie auch der Komdédie ist
eine Enthiillungshandlung, ein Geschehen der Wahrheit, die an den Tag
kommen will und soll und auch an den Tag kommt, und damit verbun-
den zugleich ein Geschehen der Reinheit, sei es im Sinne einer ober-
richterlich verfiigten Siduberungsaktion, sei es im Sinne der staatlich-
sakralen Austreibung einer Befleckung des Landes im «Qdipus». — Hier
aber ist es nun, wo sich bei niherem Zusehen die Dinge ins Spiegelbild-
liche verkehren und aus dem, was in der hohen Welt der Tragddie das
Erhabene und Erschiitternde ist, in der kleinen vertrackten Alltagswelt
der Komddie das Licherliche wird.

Spiegelbildliche Verkehrung

Es ist zunichst die Umsetzung des einen Weltbereichs in den andern.
In der Tragodie die hohe Welt von Kénigen und Fiirsten, Menschen von
grofler Art, mit groflen Leidenschaften, groen Zwecken, Zielen; man
spielt auf dem Raum vor dem Konigshause. In der Komédie die enge

313



Dorfwelt. Statt des Konigshauses eine Bauernstube, die Schlafraum und
zugleich Gerichtsraum ist, wo Hosen am Ofen trocknen, Schinken und
Wiirste in der Registratur aufbewahrt werden und vielleicht gar die
Katze in die Periicke hineingejungt hat. Die Menschen sind in all ihrer
kernigen Bravheit beschrinkte Menschen, mit ihren kleinen Angelegen-
heiten beschiftigt. Gegenstand der Gerichtsverhandlung — der von dem
Gott gebotenen Aufdeckung des Konigsmords in der Tragodie entspre-
chend — ein zerbrochener Krug. — In der Tragédie im Hintergrund das
Furchtbare, das eben in seiner Furchtbarkeit Gréfle hat: die Ermordung
des Vaters, die Heirat mit der Mutter. In der Komédie entsprechend die
unwiirdige Nachstellung des glatzkoépfigen Richters nach einem unbe-
scholtenen Midchen und ihre infame Notigung durch die verfilschte Ge-
stellungsorder fiir Ruprecht, er solle als Soldat nach Batavia gehen.

Und das Wichtigste: in der Enthiillungshandlung der Tragédie grof3-
artig von Anfang an die Wahrheit am Werk, hinter der der Wille des
wahrheitwollenden Gottes steht:; in der Komédie zwar auch die Wahr-
heit sich Schritt fiir Schritt enthiillend, jedoch per contrarium auf dem
Wege der geschiftigen Liige, die das Wahre kleinlich verhiillen will. In
dieser Hinsicht ist Richter Adam die genaue Umkehrung des Odipus,
gein Gegenbild wie im Zerrspiegel.

Dieser weil} nicht, was er getan hat; dal} er den Vater erschlug und
die Mutter heiratete, und geht, als der Gott die Aufdeckung des Konigs-
mordes anbefiehlt, aus dieser Unwissenheit mit einem groBartigen Willen
zur Wahrheit, der durch heraufkommende Ahnungen und Befiirchtun-
gen nicht gebrochen, sondern nur um so mehr gesteigert wird, seinen
Weg — einen Weg, der das Gliick, das Dasein dieses grolen Menschen
vernichtet, aber eben doch die Wahrheit an den Tag bringt. Der Dorf-
richter Adam weil} sehr wohl, was er getan hat, und genétigt, die Wahr-
heit pflichtgemal als Richter aufzudecken, sucht er sie auf alle Weise
zu verhiillen, um seine armselige Existenz zu retten. Kommt auf dem
Wege des Odipus als Vorbote des sich vollendenden Schicksals der tra-
gische Schrecken und Schauder herauf — zumal in der groflen Szene mit
Iokaste —, so sitzt dem Dorfrichter die kleinliche Angst im Nacken, die
ithn nur um so erfinderischer in der Liige macht. Denn dem groflen
Wahrheitswillen des Odipus entspricht in Adam ein fast schrankenloser
Wille zur Liige. Ja, man kann zu seinen Gunsten sagen, dafl dieser Adam
mit allen seinen Finten, Ausfliichten, Liigen und wieder Liigen, die sich
phantastisch zu Uberliigen steigern, eine Art Dimonie des Liigens an
sich hat, die der Ddmonie des Wahrheitswillens in Odipus entspricht.
Und weil Adam nicht lediglich kalt und zweckvoll liigt, sondern als ein
phantastisch von dem Liigendimon Ergriffener, hat auch sein Liigen so
etwas wie — nicht Grofle, aber doch: Vitalitit. Mit dieser Vitalitit
hat Richter Adam in all seiner Verschmitztheit einen Grundzug des
Naiven und ist und bleibt so etwas wie ein Kerl, der uns trotz allem

314



nicht widerwirtig wird, sondern mit seinen unerschépflichen Einfillen
anspricht und zu seinem Teil sogar unsere Sympathie hat.

Schicksal

Der vielfiltigen Alltagswelt entsprechend, in der die Komédie sich
bewegt, ist, von der Tragodie abweichend, das Lustspiel vom «Zerbro-
chenen Krug» mit einer reichen Charakterzeichnung ausgestattet. Allein
auch der «Zerbrochene Krug» ist deswegen noch lange kein bloes Cha-
rakterdrama. Denn auch das hat Kleist mit groBer dichterischer Weis-
heit aus dem «Odipus» in sein Lustspiel hereingenommen, daB iiberall
auch hier ein geheimes Schicksalswalten spiirbar wird — das Walten,
nach dem eben auch die Handlung des «Zerbrochenen Krugs» zu einem
Ereignis der Wahrheit wird. Das tragikomische Geschehen, wie der Rich-
ter Adam trotz aller seiner findigen Ausfliichte nolens volens zur Ent-
deckung der Wahrheit hingestoBen wird, empfingt so eine hohere Trans-
parenz.

Den ersten Durchblick auf dieses hintergriindige Schicksalswalten
gibt jener Traum, in dem Adam sich auf dem Richterstuhl sitzen und
gleichzeitig vor den Richterstuhl geschleppt sieht: «Mir triumt, es hitt
ein Kldger mich ergriffen,/Und schleppte vor den Richtstuhl mich; und
ich,/Ich saf gleichwohl auf dem Richtstuhl dort,/ Und schélt und hunzt
und schlingelte mich herunter/Und judiziert den Hals ins Eisen mir»
(3. Auftritt). Und etwas spiter: «Der Teufel hols!/Wenns auch der
Traum nicht ist, ein Schabernack,/Sei’s, wie es woll’, ist wider mich im
Werk.» — Sodann ist diese Komédie in einer fiir das Lustspiel auffilli-
gen Weise mit jener dem Sprechenden selbst unbewuf3ten Wortsymbolik
durchsetzt, die wir in der Tragédie unter dem Namen der «tragischen
Ironie» kennen, angefangen mit dem «Fall», den Richter Adam in seinen
Liigen aus dem Bett oder gegen den Ofen getan haben will (1. Auftritt).
Oder noch deutlicher spiter: Adam: «Ich fiel»... Walter: «Woriiber ?»
Adam: «Uber — gniddiger Herr Gerichtsrat,/Die Wahrheit Euch zu sa-
gen: iiber mich» (10. Auftritt). Adam fiel wirklich — iiber sich.

Die ganze Art, wie Adam beim Fiihren seiner Verhandlung von der
Wahrheit wegstrebt und doch gerade dadurch auf sie hingetrieben wird,
verrdt nach jener Traumerzihlung etwas von jenem Schicksalswalten,
das auch in der Tragddie wirkt, und so auch das Auftreten der Frau
Brigitte, die — ganz wie ein tragischer «Bote» — in einer Person dem
Mann von Korinth und dem alten Hirten im «Ké6nig Odipus» entspricht.
Hierher gehért auch die fatale Rolle, die im «Zerbrochenen Krug» —
den Narben an den Fiilen des Odipus entsprechend die — Periicke spielt,
die schlieBlich der Schreiber Licht dem Richter aufstiilpt. Und auch das,
wie im «Konig Odipus» sich dieser, fiir Iokaste bereits klar iiberfiihrt,

315



noch einmal mit einer Art Euphorie kurz vor seinem Sturz hichst selbst-
gewi} erhebt: «...Ich aber,/Mich selber als den Sohn des Gliickes ach-
tend,/Des wohl begabenden, werde nicht verunehrt werden,/Denn ihm
entstamm ich als der Mutter. Die verwandten/Monde haben mich klein
und groB bestimmt» — auch dieser letzte Aufschwung des Odipus hat
im «Zerbrochenen Krug» in dem letzten Auftrotzen des im Grunde be-
reits iiberfiithrten Richters Adam seine Parallele: «Hier auf dem Richter-
stuhl von Huisum sitz ich/ Und lege die Periicke auf den Tisch:/Den,

der behauptet, da} sie mein gehért,/Fordr ich vors Oberlandsgericht in
Utrecht!» (11. Auftritt).

Tragik

Wenn sich soweit eine nicht geringe Anzahl von Beziehungen zwi-
schen dem «Konig Odipus» und dem «Zerbrochenen Krug» ergeben ha-
ben, durch welche die Komédie im gleichlaufenden oder entgegengesetzten
Sinn mit der Odipustragodie verbunden ist, so darf auch schlieBlich das
nicht iibersehen werden, wie der Dichter des «Zerbrochenen Krugs»
seiner Komédie einen Einschlag echter Tragik gegeben hat. Dies Ele-
ment des Tragischen verkorpert sich in den Gestalten der beiden Lieben-
den: der durch ihre Liebe zum Schweigen verurteilten Eva und Ruprechts,
der sie in ihrem Schweigen nicht begreifen kann. Von diesen beiden Ge-
stalten kommt Eva, die Frau, freilich aus einer anderen Welt als der der
griechischen Tragddie, und auch Ruprecht ist gewi kein Odipus im
Bauernkittel. Jedoch in seiner kernigen Echtheit und elementaren Un-
bedingtheit sowie der immer aufs Ganze gehenden aufgrollenden Leiden-
schaft ist dieser Bauernbrusche allerdings aus eben dem schweren
menschlichen Stoff gemacht, aus dem auch die tragischen Menschen des
Sophokles gemacht sind. Diese Beziehung wird ganz handgreiflich dort,
wo Ruprecht erzihlt, wie er sein Evchen zuerst in Frau Marthens Garten
mit einem andern Mann entdeckt (7. Auftritt): wie er dabei seine Augen
wie Boten ausschickt und wieder ausschickt und sie «fiir blind» schilt,
als sie wiederkommen, und «nichtswiirdige Verliumder» schimpft und
sie zum drittenmale ausschickt und denkt, sie werden «unwillig los sich
aus dem Kopf ithm reiffen», weil sie ihm das Unfaflliche bestitigen, daf}
es «die Eve ist, am Latz erkenn ich sie,/Und einer ists noch obendrein».
— So schilt und bestraft auch Odipus seine Augen, weil sie das Furcht-
bare gesehen und nicht gesehen haben. Als dann aber Ruprecht erzihlt,
wie ihm jener Kerl eine «Handvoll grobgekdrnten Sandes» ins Gesicht
warf: «Und Kerl und Nacht und Welt und Fensterbrett... das alles
fillt in einen Sack zusammen», und er dann wieder etwas spiter «das
Midchen dort/Jetzt schlotternd zum Erbarmen vor sich sah: «Sie, die
so herzhaft sonst wohl um sich sah», da ist sogar jene Blindheit, die
Odipus sich selber zufiigt, als Moglichkeit in die Gestalt dieses Ruprecht

316



hineingenommen: «Ich hiitte meine Augen hingegeben,/Knippkiigelchen,
wer will, damit zu spielen». . .«Blind ist auch nicht iibel.» — «Blind ist
auch nicht iibel» — das bittre Wort driingt in der kernigen Bauernspra-
che des Ruprecht ungefiihr das zusammen, was auch Odipus am Schluf3
des Dramas zur Begriindung seiner Selbstblendung sagt.

Allein nur als Moglichkeit erwiigt Ruprecht die Blindheit, und an ihm
wie an Evchen geht die Tragik vorbei. Sie geht auch sonst mehrmals im
«Zerbrochenen Krug», nachdem sie nah herangekommen ist, vorbei.
So hat — ein sehr bedenkliches Beispiel — der ungetreue Richter von
Holla, den am Tage zuvor die Revision betraf, sich zwar erhiingt, doch
hat man ihn wieder ins nackte Leben zuriickgebracht. Und so sicht man
am Schlufl des Dramas den nach seinem Sturz geflohenen Richter Adam
«Bergauf, bergab, als floh er Rad und Galgen,/Das aufgepfliigte Winter-
feld durchstampfen» (12. Auftritt). Diese Flucht entspricht jener Selbst-
ausstoBung des Odipus, die diesen nach dem Schlu} der Tragidie in die
Ode des Kithairongebirges fiihren wird. Allein der Gerichtsrat will ihn
«zur Desertion» denn doch nicht zwingen: «Fort! tut mir den Gefallen,
holt ihn wieder !» — Auch an Richter Adam geht am Ende des Stiickes —
wie dhnlich in Kleistens «Amphitryon» —die Tragik, nachdem sie nahe
herangekommen ist, vorbei.

Allgemeiner Ausblick

Es scheint, dieser Schlufl wie auch die Fiille der andern bedeutungs-
vollen Beziehungen, welche die Motive, die Gestalten wie die Handlungen
des «Zerbrochenen Krugs» mit dem «Kénig Odipus» verbinden, setzen es
auBler allen Zweifel, daBl der Sophokleische «K 6nig Odipus» einenbedeuten-
den inneren Anteil an der Entstehung wie am inneren Aufbau des «Zer-
brochenen Krugs» hat. In Kleists «Zerbrochenem Krug» durchdringen
sich auf eine wunderbare Weise Tragodie und Komédie. Dies geht bis in
die Sprache, in der es auch fast wie ein Wunder ist, wie sich hier eine
hohe eindringliche Wort-, Satz- und Bildgestaltung — «Ihr Krugzer-
triimmerndes Gesindel ihr!» oder jenes Ausschicken der Augen in der
Erzdhlung Ruprechts — mit dem kernigen Ausdruck einfacher Men-
schen, dem vielfiltigen Realismus einer dérflichen Alltagswelt, zu einem
einheitlichen Gebilde ganz eigener Art vereinigt. Die Weise indessen,
wie im «Zerbrochenen Krug», als einem Kunstwerk wie aus einem Gul,
sich das scheinbar Extremste: Hohes und Niederes, kompakter, vorder-
griindiger Realismus und tiefere Geschehensweise, das Licherliche und
das Ernste, modernes Seelentum und antike Form in klar gewachsener
Gestaltung vereinigt finden — fiihrt uns zum Schluf} auf folgende allge-
meine Bemerkungen.

Einmal: Der «Zerbrochene Krug» in seiner Herkunft vom «Kénig
Odipus» des Sophokles steht als ein wohl einzigartiges Beispiel fiir die

317



echte schopferische Fortwirkung der groBlen griechischen Gestaltung im
modernen abendlindischen Geiste vor uns. Diese ist niemals Nachah-
mung eines streng verpflichtenden Vorbilds, das die schépferischen Kriifte
eher erstickt und lihmt und zu den bekannten Erscheinungen des Klassi-
zismus fiithrt. Sondern sie ist Metamorphose, lebendige Fortentwicklung
der erweiterten inneren Struktur in neuem Stoff und neuem Geiste. —
Der «Zerbrochene Krug» ist eine solche Metamorphose des «Konig Odi-
pus». Und gerade weil er, als Metamorphose, mit diesem verbunden und
zugleich doch als ein Wesen eigener Art neben dem «Kénig Odipus»
steht, bezeugt er beides: die unerschopfliche Fruchtbarkeit jener leben-
digen antiken Grundformen und Strukturen, wie auch, vom modernen
Dichter her gesehen, jene geniale Weise ihres Bewahrens, die umgestal-
tende Gestaltung, lebendige Anverwandlung ist. :

Sodann vermag das Lustspiel Kleistens, wieder in seiner aufzeig-
baren inneren Herkunft von der groflen Tragidie her, mit besonderer
Deutlichkeit zu zeigen, wie die echte Komddie ein fiir allemal die ist,
die «beinahe» auch eine Tragidie wire, und wie die hohere Komik,
die von dem nur «Amiisanten» wohl zu scheiden ist, in ihrem We-
sensgrund darauf beruht, daB sie nur eine Verkehrung (Inversion) des
Ernstes ist. Bei Aristophanes war dies das Para-Tragodische. Es gilt in
anderer Weise fiir Kleist wie auch fiir Shakespeare und auch fiir Moliére.
Auch in ihrem Licherlichen, der «Entstellung, die nicht wehe tut und
nicht beleidigt» (wie Aristoteles es gefal3t hat), scheint in der echten
Komédie etwas durch. Auch ihr héherer Ausweis ist jene Transparenz,
die den Ernst verhindert, nur grimlich zu sein, und dem Scherz die
tiefere Farbe gibt.

318



	Der "Zerbrochene Krug" von Heinrich v. Kleist und Sophokles' "König Ödipus"

