
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 37 (1957-1958)

Heft: 3

Artikel: Ein Satz aus Goethes Winckelmannschrift

Autor: Staiger, Emil

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-160679

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-160679
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Aber es haftet der amerikanischen Wirtschaftspobtik immer noch
stark die Orientierung nach binnenkontinentalen Kriterien an, wie dies

gerade die Handhabung der ZoUpolitik beweist und der häufige Mangel
des Verständnisses dafür, wie Schuldnerländer ihre Position gegenüber
dem amerikanischen Gläubiger bereinigen könnten.

Unsere Ausführungen zum Thema «Amerikas Entwicklung zur
industriellen Großmacht» sind vielleicht geeignet, die populäre Meinung zu
entkräften, die glaubt, daß der Industrialismus gleichsam aus sich selbst
die Kraft zu einer Überbrückung der nationalen Rivalitäten und zur
Angleiehung und Solidarisierung der Völker erzeugen könnte. Das Beispiel
von Amerika, von Deutschland in den dreißiger Jahren und von Rußland

weist eher in eine andere Richtung. Die industrieUe Zivibsation hat
bisher in der Führung von Kriegen globalen Charakters die höchste
Anstrengung voübracht und das Erschütterndste geleistet. Es ist offenbar,
daß die industrielle Entwicklung dämonische Kräfte entläßt und zur
Wirkung bringt. — Noch selten hat das «Erkenne-dich-selbst» uns so
deutlich wie heute spüren lassen, daß es in ein «Beherrsche-dich» und
«Raffe-dich-auf» ausmünden muß. — Die Wege der Geschichte sind
verschlungen: die Zukunft bleibt Geheimnis.

EIN SATZ AUS
GOETHES WINCKELMANNSCHRIFT

VON EMIL STAIGER

Goethes Beitrag zu den «Skizzen zu einer Schüderung Winckel-
manns», die 1805, wenige Tage nach Schülers Tod, erschienen, büdet den
würdigen Abschluß des Jahrzehnts der deutschen Hochklassik, des

Zeitraums, dem das «Lied von der Glocke», die Dramen vom «WaUenstein»
bis zum «TeU», «Hermann und Dorothea», die zweite Reihe der Elegien
und «Wilhelm Meisters Lehrjahre» angehören. In der losen Ordnung der
Kapitel lesen wir nach «Einleitung» und «Eintritt» den Abschnitt
«Antikes», der auf einen raschen Vergleich der alten und neueren Dichter
und büdenden Künstler die Worte folgen läßt:

«Wenn die gesunde Natur des Menschen als ein Ganzes wirkt, wenn er
sich in der Welt als in einem großen, schönen, würdigen und werten Ganzen

fühlt, wenn das harmonische Behagen ihm ein reines freies Entzücken
gewährt, dann würde das Weltall, wenn es sich selbst empfinden könnte, als an
sein Ziel gelangt aufjauchzen und den Gipfel des eigenen Werdens und We-

196



sens bewundern. Denn wozu dient alle der Aufwand von Sonnen und
Planeten und Monden, von Sternen und Milchstraßen, von Kometen und

Nebelflecken, von gewordenen und werdenden Welten, wenn sich nicht zuletzt ein
glücklicher Mensch unbewußt seines Daseins erfreut?»

Der Satz kulminiert in einer rhetorischen Frage, die alles, was jemals
Menschliches über die SteUung des Menschen im Kosmos gesagt worden
ist, auf die Spitze treibt. Zu Zeiten rückt auch in der Renaissance, im
römischen und im griechischen Altertum der Mensch in die Mitte der
Dinge. Das braucht aber nicht zu heißen, man sehe im Menschen das
höchste Wesen schlechthin und gefaUe sich in der Meinung, alles Leben
in bekannten und unbekannten Zonen sei ihm dienstbar. Zum Stil des

Humanisten gehört viel eher eine gewisse Zurückhaltung, eine Scheu,
über Dinge zu sprechen, die sich unserem Wissen entziehen. Auch Goethe
hält sich sonst zurück und zieht jedwedem Dogma die stüle Verehrung
des Unerforschlichen vor. Hier aber, angesichts Winckelmanns, kurz vor
dem Zusammenbruch aUes dessen, was die Weimarer Kunstfreunde
planen, bedrängt von romantischen Klosterbrüdern, erlaubt er sich einmal
dieses Bekenntnis und besiegelt, man möchte sagen, mit trotzigem Jubel
die große Zeit.

«Wenn die gesunde Natur des Menschen als ein Ganzes wirkt...»
Schon der Eingang wendet sieh gegen den christhch-romantischen Kult
des Leidens. Man kann den Sinn verschieden fassen: ,Sofern die Natur
des Menschen gesund ist und demnach als ein Ganzes wirkt' oder, was
Goethe wohl eher entspricht: ,Die Natur des Menschen kann als ein
Ganzes wirken, weü sie an sich gesund ist'. Nach beiden Auslegungen
wird der Mensch auf einen Zustand verwiesen, in dem er sich vöUig selber
genügt, nichts entbehrt und weder zu klagen noch zu hoffen genötigt ist,
das heißt, auf sein natürbches, und das bedeutet für Goethe, richtiges
Dasein. Seine Gegner im Lager Schlegels und Wackenroders würden dies
Dasein auch als natürbches, eben deshalb jedoch nicht als richtiges gelten
lassen. Denn für sie ist der Mensch ein Wesen, das einer Ergänzung harren
soll, dessen einzige Würde darin besteht, daß es, dem Unendlichen offen,
über die bloße Natur hinausreicht. Zum Ganzen zu streben, für Goethe
wie Schüler höchste ästhetisch-sittliche Pflicht, empfinden sie in der
Kunst als uninteressant und im Leben sogar als Sünde. Goethe aber
wiederholt mit Nachdruck sogleich das anstößige Wort :

«Wenn er sich in der Welt als in einem großen, schönen, würdigen und
werten Ganzen fühlt...»

Die Natur des Menschen als Ganzes sich in der Welt als Ganzem
fühlend. Das reicht bis in Goethes Anfänge zurück. So grüßt bereits der
Dichter des «Maüiedes» die «herrlich leuchtende Natur» und fühlt sich
Ganymed «umfangend umfangen» von der Liebe des Vaters; so sieht
aber auch noch Lynkeus mit glücklichen Augen in aUem die ewige Zier
und spricht es unbefangen aus:

197



«Wie mirs gefaUen,
GefaU ich auch mir.»

Beim Jüngbng beruht ein solches Wechselspiel von Ich und Du auf
Ahnung, beim Mann auf klarer Einsicht. Er kennt sich selbst im
Seelischen und Körperbchen als Organismus und kennt als solchen die Natur.
Er darf sich also getrauen, ihr ebenbürtig gegenüberzutreten. Dies
Gleichgewicht von Ich und Du hat Goethe immer zu wahren gewußt. Der
«Erlkönig» und der «Fischer» warnen vor der Magie des Elementaren,
die über menschliche Kräfte geht; die Farbenlehre andrerseits
verschmäht es, mit Apparaturen an die Natur heranzutreten, offenbares
Geheimnis zu berechnen und sich damit eine Herrschaft über den Kosmos

anzumaßen. Das Heü liegt in brüderbcher Verehrung :

«War nicht das Auge sonnenhaft,
Die Sonne könnt es nie erblicken;
Lag nicht in uns des Gottes eigne Kraft,
Wie könnt uns Göttliches entzücken ?»

Vom Entzücken redet auch der Abschnitt aus der Winckelmann-
schrift :

«Wenn das harmonische Behagen ihm ein reines freies Entzücken
gewährt. .»

In «Entzücken» kbngt für Goethe noch der ursprüngbche Wortsinn
nach: entziehen, wegreißen — wie zum französischen ravir lateinisch
rapere gehört. Ob er auch fühlt, daß Behagen mit Hag, hegen
zusammenhängt, also Umhegtes, Umfriedetes meint, ist nicht so sicher. Doch
ohnehin versteht jedermann unter Behagen ein In-sich-selber-Ruhen,
einen sicheren, wohlgegründeten Zustand, also das Gegenteü von
Entzücken, sofern dies ein Hingerissensein ausdrückt. Auch darüber lesen
wir nicht hinweg. Goethe setzt zu «Entzücken» die beiden Adjektive
«rein» und «frei». Der Begriff «rein» hat eine lange Geschichte. Schon in
den voritalienischen Jahren strömt ihm, vermutlich aus pythagoreischen
Lehren, die reichste Bedeutung zu. Doch immer wieder bezeichnet er den

Einklang mit der Rhythmik des Lebens. Der Reine beharrt nicht über
Gebühr und überstürzt, übereilt sich nicht. Er ist entschlossen und
geduldig wie Iphigenie gegenüber dem hitzigen Pylades und dem gelähmten

Orest. «Frei», das Zauberwort aus der Epoche des «Götz», braucht
der reifere Goethe nicht gern. Erst die Freundschaft mit SchiUer
verleiht auch dieser Parole erneuten Glanz. Und für Schüler heißt Freiheit
Autonomie. Frei ist ein Geist, der nicht der Gewalt von sinnlichen Reizen
unterliegt. Ein reines freies Entzücken also reißt uns nicht unwiderstehlich

dahin, überwältigt uns nicht ; es ist bemessen, bedroht uns nicht mit
Selbstverlust. Harmonisches Behagen ist es, was ein solches Entzücken

198



gewährt. Es gleicht das Außersichsein durch sein geruhsames Insichsein
wieder aus.

Goethe selber legt uns eine solche Überlegung nahe, wenn er sich über
die Duabtät der Erscheinung, das leise Hin- und Herüberschwanken der
Natur ausspricht. Die Gegensatzpaare, die er vorschlägt, teilen das
Leben in kontraktive und expansive Kräfte auf, in Egoität und Liebe, wie
spekulative Ideabsten sagen, in Systole und' Diastole, um Goethes eigene
Worte zu brauchen. Das Gleichgewicht seiner Menschlichkeit sowohl
wie das Gleichgewicht der lebendigreichen Schöne ist damit gezeichnet,
ebenso, davon unablösbar, das Gleichgewicht der deutschen Klassik,
das uns immer wieder veranlaßt, ihr unter den sittlich-ästhetischen
Möglichkeiten die Mitte zuzuweisen. Die rationale Aufklärung — wenn es

erlaubt ist, so summarisch zu reden — ordnet, regelt, klassifiziert nach
Maß und Gesetz des menschbchen Geistes ; sie eignet sich das Natürliche
an. Aber auch noch die Stürmer und Dränger fordern Herrschaft über
die Natur. Sie sagen unablässig: «Ich! Ich selbst!» in des Wortes
verwegenstem Sinn und tragen kein Bedenken, das zarteste Leben für dieses

ihr Selbst zu verbrauchen. Die späteren Romantiker neigen eher dazu,
sich selber preiszugeben, sich zu vergessen, zu sinken und unterzugehn
in der «Wogen farbigem Schlund». Nur um die Jahrhundertwende, in
Goethe und, nicht so stetig, in Schüler, vibriert die Nadel der großen
Waage lotrecht.

Wenn aber der Mensch so ausgegbchen, harmonisch behagbch und
rein entzückt ist, wenn er sich selbst als Ganzes in der Welt als würdigem
Ganzen fühlt, dann, heißt es,

«würde das Weltall, wenn es sich selbst empfinden könnte, als an sein
Ziel gelangt aufjauchzen und den Gipfel des eigenen Werdens und Wesens

bewundern».
«Wenn es sich selbst empfinden könnte.» Goethe gestattet sich hier

nicht, dem Kosmos Empfindung zuzubiUigen. Er nimmt die Lehre Schel-

lings von der Weltseele, die ihm seit einigen Jahren bekannt ist, nur
hypothetisch an, um in dem Wechselspiel von Ich und AU eine würdige
Antwort des Alls, das an sein Ziel gelangt ist, auf den Jubel des Menschen,
der gleichfaUs an sein Ziel gelangt, ausdrücken zu können.

Was ist das Ziel Wir haben es aus dem Text bereits herausgelesen.
Wir fassen es zusammen in dem Begriff der voUendeten Gegenwart.
Auf Gegenwart richtet sich Goethe schon während der italienischen
Reise aus. Er rühmt die Meister der Renaissance, den festen Umriß ihrer
Gestalten, die klare Begrenzung ihres Büdraums, der unsrer Phantasie
nicht wie ein dämmriges nordisches Kunstwerk erlaubt, über das Dar-
gesteUte hinaus in vage Zonen auszuschweifen und zu erträumen, was
uns beliebt. Schlichte, kräftige Gegenwart wird schon Mantegna nachgesagt.

Eine höher differenzierte Gegenwart ist Raffaels Ruhm. Goethe
schätzt auch das südliche Volk, das heiter in den Tag hineinlebt, nicht

199



schmerzlich demVergangenen nachhängt, nicht sorgenvoU in die Zukunft
bbckt. Und in den «Römischen Elegien» übt er sich selber in einem
Genießen, das er antik zu nennen wagt und freudig mit dem LebensstU der
römischen Triumvirn der Liebe vergleicht. In der Tat, er kommt TibuU,
Properz, Ovid erstaunbch nah. August Wilhelm Schlegel ging sogar so
weit zu erklären, Goethe habe die römische Poesie durch deutsche
Gedichte bereichert. Ein geistreiches UrteU, dem man mit einigen Vorbehalten

zustimmen mag. Doch eben deshalb gut auch das andre, daß
Goethe sich in den «Römischen Elegien» noch nicht ganz frei entfaltet.
Antiker Gegenwart zubebe blendet er die Innerbchkeit und Weite der
Neuzeit künstlich ab. Seine Aufgabe wird aber darin bestehen, das
Erworbene, das Antike, als Moment in dem Angeborenen, im Deutschen,
aufzuheben. Dies gelingt in den folgenden Jahren. Die Elegie «Alexis
und Dora», 1796 entstanden, ist zarter, inniger und beseelter als jede
aus dem römischen Zyklus. Wieder ruht der Bbck entzückt auf einer
erfüüten Gegenwart, einem Dasein, das ganz sich selber genügt und keiner

Ergänzung von außen bedarf. Doch diese Gegenwart ist nun ein
einziger, aufs eigentümlichste ausgezeichneter Augenblick.

Alexis und Dora haben sich seit frühester Jugend fast tägbch gesehen
und sind aneinander, von ihrer Begegnung unberührt, vorübergegangen.
Erst wie Alexis eine längere Reise antritt und sich einschifft, Dora noch
rasch ein Kettchen besteUt und ihm Orangen und Feigen schenkt, wacht
ihre Liebe plötzlich auf; die Stunde des überschwengbchen Glücks ist
auch die Stunde des schmerzlichsten Abschieds. Einfacheres ließe sich
schwerlich erfinden. Doch diese Fabel birgt die höchsten Mögbchkeiten
der Goetheschen Klassik. In der Mitte des Budes steht ein schönes, ju-
gendbches Paar, beide sichtbar auf dem Gipfel ihrer körperlichen
Erscheinung. Als Kinder waren sie unentwickelt; wenn sie älter werden,
treten sie wieder aus der Erscheinung zurück. GleichfaUs in den Skizzen
zu Winckelmann lesen wir den Abschnitt «Schönheit» :

«Genau genommen kann man sagen, es sei nur ein Augenblick, in
welchem der schöne Mensch schön sei.»

Und in den Anmerkungen zu Diderots Versuch über die Malerei:
«Der Augenblick der Pubertät ist für beide Geschlechter der Augenblick,

in welchem die Gestalt der höchsten Schönheit fähig ist ; aber man
darf wohl sagen: es ist nur ein Augenbbck! Die Begattung und
Fortpflanzung kostet dem Schmetterlinge das Leben, dem Menschen die
Schönheit.»

Auch in ihrer innern Geschichte erreichen Alexis und Dora in diesem
Augenblick den Gipfel des Daseins. Eine unbestimmte Sehnsucht hat
ihre Jugendzeit erfüUt. Wenn sie vermählt sind, wird das Gesicht des
Alexis Spuren von Sättigung zeigen, und auf dem Antbtz Doras bscht
der Reiz des Unberührten aus. Sie selber aber werden ihr ganzes Dasein
auf diese unvergleichliche Stunde des Grußes und des Abschieds bezie-

200



hen, was ihr vorangeht, als ihren Keim, was folgt, als ihre Frucht
betrachten. Vergangenes ist in ihr beständig und Künftiges voraus lebendig.

«Der Augenblick ist Ewigkeit.»

Nun steht der Mensch aber nicht aUein, den andern Geschöpfen gegenüber.

Goethe nennt ihn das «letzte Produkt der sich immer steigernden
Natur». Wenn also für Alexis und Dora das Leben in diesem Augenbbck
gipfelt, erreicht zugleich die ganze Schöpfung wieder einmal den höchsten

Punkt. Die Elegie führt dichterisch aus, was der Prosasatz theoretisch

umschreibt. Und so verwundern wir uns denn nicht, wenn auch in
der Dichtung gerade hier das Jauchzen des WeltaUs hörbar wird:

«Deinen Busen fühlt ich an meinem Den herrlichen Nacken,
Ihn umschlang nun mein Arm, tausendmal küßt ich den Hals;
Mir war dein Haupt auf die Schulter gesunken ; nun knüpften auch deine
Liebbchen Arme das Band um den Beglückten herum.
Amors Hände fühlt' ich; er drückt' uns gewaltig zusammen,
Und aus heiterer Luft donnert' es dreimal; da floß
Häufig die Träne vom Aug mir herab, du weintest, ich weinte,
Und für Jammer und Glück schien uns die Welt zu vergehn.
Immer heftiger riefen die Schiffer; da wollten die Füße
Mich nicht tragen, ich rief: Dora und bist du nicht mein
Ewig! sagtest du leise. Da schienen unsere Tränen,
Wie durch göttliche Luft, leise vom Auge gehaucht.»

«Und aus heiterer Luft donnert' es dreimal.» Das ist die freudige
Antwort des Alls auf den Liebesgruß des vollkommenen Paars. Jede
andere Auslegung, die Meinung etwa, daß sich in dem Donner künftiges
Unheil melde, verfehlt den reinen Sinn des Gedichts. Sie blieb denn auch
unsern katastrophenlüsternen Zeiten vorbehalten.

Wir glauben nun etwas klarer zu sehen. Von einer antiken Gegenwart,

die aufgehen würde im hie et nunc, unterscheidet sich die Goethe-
sche dadurch, daß in ihr Vergangenes noch lebendig und Künftiges schon
erkennbar ist. Wir wählen dafür das Wort, das Goethe selbst anbietet :

Augenbbck Unter allen möglichen Augenblicken ist j ener ausgezeichnet,
von dem aus die Einbüdungskraft nach rückwärts und vorwärts den weitesten

Bogen schlägt, in dem das Leben kulminiert und aUe Wünsche
beschwichtigt ruhen. DieserAugenblick heißeZenith. Der Zenith ist der
würdigste Gegenstand einer Kunst, die ayakfia y.akòv nakov, schönes BUd des

Schönen, sein wül, und unter dem Schönen das Scheinende, Ansehnbche,
Sehenswerte versteht. Außer in «Alexis und Dora» finden wir den Zenith
am Schluß von «Wilhelm Meisters Lehrjahren» erreicht und wieder in
«Hermann und Dorothea». Im Zenith verharren der «Neue Pausias und
sein Blumenmädchen». «Euphrosyne» erhebt die Klage, daß Liebende

201



den Zenith versäumen: die jung verstorbene Künstlerin und der Mann,
der ihr Talent gebildet, begegnen sich zu früh und zu spät. Aber noch
in der Mitte des zweiten Teüs des «Faust» erreichen wir noch einmal die
Höhe, von der aus Goethe vor der Jahrhundertwende die Kunst und das
Leben bemaß:

«Helena Ich fühle mich so fern und doch so nah,
Und sage nur zu gern : da bin ich da

Faust Ich atme kaum, mir zittert, stockt das Wort;
Es ist ein Traum, verschwunden Tag und Ort.

Helena Ich scheine mir verlebt und doch so neu,
In dich verwebt, dem Unbekannten treu.

Faust Durchgrüble nicht das einzigste Geschick!
Dasein ist Pflicht, und wärs ein Augenblick.»

In der Rückschau würdigt der Dichter hier das Geschick der neunziger
Jahre, der Jahre seiner Freundschaft mit Schüler und seiner entschiedenen

Wendung zur klassischen Kunst als Zenith seines eigenen Lebens,
und das heißt für uns : er würdigt sie als den Zenith der Goethezeit.

Dem Text, mit dem wir uns beschäftigen, sind große Lasten
aufgebürdet. Er trägt daran aber nicht schwer. Es gibt überhaupt keine mühsame

Goethesche Prosa, nur eine tief gesättigte, deren Gehalt zuerst
kaum wahrnehmbar und dann fast unerschöpfbch ist. Unsere Zeüen
liefern dafür ein kaum mehr zu überbietendes Beispiel. Wie leicht und
sicher steigt der melodische Bogen auf, als wäre es einzig abgesehen auf
Satzmusik und das Gesagte nur ein Anlaß. Wir finden solche Folgen von
«Wenn» auch schon in früheren Prosaschriften, den «Leiden des jungen
Werthers» etwa, kurz nach Beginn, am 10. Mai:

«Wenn das liebe Tal um mich dampft, und die hohe Sonne an der
Oberfläche der undurchdringlichen Finsternis meines Waldes ruht, und
nur einzelne Strahlen sich in das innere Heüigtum stehlen, und ich dann
im hohen Grase am fallenden Bache liege, und näher an der Erde tausend
mannigfaltige Gräschen mir merkwürdig werden, wenn ich das Wimmeln
der kleinen Welt zwischen Halmen, die unzähligen, unergründbchen
Gestalten, all der Würmchen, der Mückchen, näher an meinem Herzen
fühle, und fühle die Gegenwart des Allmächtigen, der uns all nach seinem
Bilde schuf, das Wehen des AUiebenden, der uns in ewiger Wonne schwebend

trägt und erhält — mein Freund, wenns denn um meine Augen
dämmert und die Welt um mich her und Himmel ganz in meiner Seele

ruht, wie die Gestalt einer Geliebten, dann sehn ich mich oft und denke :

ach könntest du das wieder so ausdrücken, könntest du dem Papier
das einhauchen, was so voll, so warm in dir lebt, daß es würde der Spiegel
deiner Seele, wie deine Seele ist der Spiegel des unendbchen Gottes.»

Die Ähnlichkeit ist aber nur scheinbar. Die Wenn-Folge Werthers
leitet nämlich nicht zu einem Gipfel hinauf, von dem sich Umschau hal-

202



ten ließe. Der umständbch vorbereitete Hauptsatz gleitet fast unbemerkt
"vorüber — «dann sehn ich mich oft und denke» — und erst in dem
neuen Nebensatz, der eingeleitet ist mit «daß», gewinnt die Aussage
wieder Gewicht : grammatisches Ebenbüd der Seele Werthers, die nie zur
Ruhe kommt, die nur in Ahnung und Erinnerung, nicht in erfüllter Gegenwart

lebt. Sätze dieser Art haben in Jean Pauls Romanen Schule
gemacht. So lesen wir im «Titan» einmal :

«Beim Himmel als alle östliche und westbche Fensterladen und Fenster

aufgestoßen waren und der Wind von Osten blätternd durch die
Akten und kühlend durch den Stuben-Schwaden strich — und als außen
Himmel und Erde um die Fenster herumstanden und nickend hereinsahen

— als Albano unter dem Fenster nach Osten das tiefe breite Tal
mit dem steinigen springenden Bache beschauete, auf welchem aUe

Gbmmerscheiben, die die Sonne wie Steinchen schief anwarf, auf der
Bergseite hinausfuhren — als er vor dem westlichen Fenster hinter
Hügeln und Wäldchen den Schwibbogen des Himmels, den Berg vor der
Lindenstadt sah, der wie ein krummgeworfener Riese auf der Erde
schbef —¦ als er sich von einem Fenster zum andern setzte und sagte :

,das ist sehr prächtig !' : so wurden seine Lustbarkeiten im Stübchen am
Ende so glänzend, daß er hinausging, um sie draußen noch höher zu
treiben.»

Die Demütigung des Hauptsatzes könnte schwerlich weiter getrieben
werden. Genau so ist es dem Dichter recht, dem, wie man weiß, die
Gegenwart nichts sagt, dessen magische Phantasie auf Ferne angewiesen
bleibt. Die Nebensätze der Stelle aus Goethes Winckelmannschrift
dagegen sind Stufen, auf denen wir uns, gelassen steigend, der Tempelhöhe
des Hauptsatzes nähern, des Hauptsatzes, der mit Macht aufglänzt:

«Dann würde das Weltall, wenn es sich selbst empfinden könnte, als an
sein Ziel gelangt aufjauchzen und den Gipfel des eigenen Werdens und
Wesens bewundern.»

Im Hauptsatz erreichen wir den Zenith.
Wir kommen noch einmal auf diesen unentbehrlichen Begriff zurück.

Der Zenith ist für die Goethesche Klassik darum so bedeutsam, weü sich
in ihm das Wesen eines lebendigen Geschöpfs am voUkommensten dar-
steUt und weü dieses Wesen darin zugleich, dem Geist der neueren Zeiten
gemäß, als ein geschichtliches, als werdendes und vergehendes, aufgefaßt

wird. Nicht zufäUig steUt der Hauptsatz «Wesen» und «Werden»
so nahe zusammen, das zeitentrückte, reine Dasein der platonischen Idee
und die Entwicklung, das Genetische, das der Botaniker und Zoologe
Goethe als Metamorphose kennt. Hat man schon darauf geachtet, wie
fast in aUen größeren Werken eine werdende Gestalt zwischen lauter
festgeprägte gestellt ist, als wäre es darauf abgesehen, sogar in solchem
Nebeneinander eine mehr antike mit einer mehr modernen Sicht zu
vereinen Der Wirt, die Mutter, der Pfarrer, der Apotheker, sogar Dorothea

203



werden nur als gefestigte Wesen sichtbar, einzig Hermann auch als ge-
schichtbches, in der Entwicklung vom etwas ungeschickten Knaben
zum wackeren Mann. Ähnbch ist Ottüie in den «Wahlverwandtschaften»
als Werdende von Eduard, von Charlotte und dem Hauptmann deutbch
abgehoben. Auch Wilhelm Meister und seine Umwelt noch zu nennen,
erübrigt sich.

Sogar in Goethes Sprache sind Werden und Wesen eigentümUch
verquickt. Es ist bekannt, wie sehr er seit der Übersiedlung nach Weimar
und noch mehr seit der itabenischen Reise das aUzu Charakteristische
ausmerzt und eine Diktion erstrebt, die Allgemeines, WesentUcbes,
Gesetzliches mitzuteüen vermag. Auch unser Abschnitt geht darin weit:
das Ganze, die gesunde Natur des Menschen, Welt, rein, frei — das sind
lauter sehr weite Begriffe, Abstraktionen, die sogar eine gewisse Kühle
verbreiten würden, schwelte nicht untergründig, in der Rhythmik des

Satzes, dichterische Glut. Doch daneben bemerken wir auch den Wunsch,
dem Werdenden, den leisen Übergängen des Lebens gerecht zu werden.
Der größte deutsche Dichter hat bekanntlich oft an der Sprache gelitten,
weü das lexikabsch geprägte, in starren Zeichen fixierte Wort sich leicht
an die SteUe des Gegenstands setzt und Statisches vortäuscht, wo
aUes doch nur in unablässiger Wandlung währt. Mit höchst subtüer
Kunst bemüht er sich, dem Übel abzuhelfen. So lesen wir etwa in einem
Abschnitt der «Metamorphose der Pflanzen» den Satz :

«In gleicher Zeit sehen wir wo nicht die Räume des Stengels von Knoten

zu Knoten merkbch verlängert, doch wenigstens denselben gegen
seinen vorigen Zustand viel feiner und schmächtiger gebüdet.»

Hier wird die Sprache der Unmerkbchkeit des Prozesses, auf die es

ankommt, gerecht. VieUeicht sind die Räume des Stengels verlängert;
aber das läßt sich nicht sicher sagen; nur so viel wagen wir festzusteUen,
daß er jetzt feiner gebüdet ist. Das liegt in dem Wo nicht — so doch.
Dasselbe leisten die Adjektivreihen, die Goethe, aUen Regeln der Schul-
stüistik zum Trotz, so gerne verwendet:

«... so erschlafft (die Natur) hier gleichsam und läßt unentschlossen
ihr Geschöpf in einem unentschiedenen, weichen, unsern Augen oft
gefälligen, aber innerbch unkräftigen und unwirksamen Zustande.»

Einer solchen Adjektivreihe begegnen wir auch in unserm Satz:
«Wenn er sich in der Welt als in einem großen, schönen, würdigen und

werten Ganzen fühlt .»
Wir würden hier wohl nicht richtig handeln, wenn wir die Wörter

genau bestimmen und reinlich unterscheiden woUten. Denn in der Reihe
soll ja gerade das eine das andere leicht überschneiden, damit der
Eindruck des Gleitens entstehe, der einzig dem gleitenden Leben entspricht.
So wird die Sprache Goethes denn doch, der Zweifel ihres Schöpfers
ungeachtet, zum treuen Spiegel von Metamorphose und Typus, von Werden
und Wesen.

204



Über die Fortsetzung des Abschnitts können wir uns etwas kürzer
fassen.

«Denn wozu dient alle der Aufwand von Sonnen und Planeten und Monden,

von Sternen und Milchstraßen, von Kometen und Nebelflecken, von
gewordenen und werdenden Welten, wenn sich nicht zuletzt ein glücklicher
Mensch unbewußt seines Daseins erfreut?»

Goethe scheint sich dieses grandiosen Aufschwungs fast zu schämen.
Erläuternd fügt er nämlich hinzu :

«Wirft sich der Neuere, wie es uns eben jetzt ergangen, fast bei jeder
Betrachtung ins Unendbche, um zuletzt, wenn es ihm glückt, auf einen
beschränkten Punkt wieder zurückzukehren, so fühlten die Alten, ohne
weiteren Umweg, sogleich ihre einzige Behaglichkeit innerhalb der
lieblichen Grenzen der schönen Welt.»

Der Zusatz deutet auf etwas hin, was auch dem aufmerksamsten
Leser an dieser Stelle in einer Art von Betäubung vieUeicht entgangen
wäre. Die Goethesche Klassik gelangt nicht auf geradem Weg zu der
schönen Gestalt. Sie kommt aus unbestimmten, unendbchen Zonen auf
das Begrenzte zurück. So schon in Italien, wo die Antike und die Kunst
der Renaissance den Reisenden deshalb so beglückt, weil sie sich scharf
von den nebulosen kimmerischen Schwärmereien abhebt. So wieder in
«Hermann und Dorothea», wo das Idyll des dunklen Grunds der
französischen Revolution bedarf, und noch im zweiten Teü des «Faust», wo
Helena aus «flüchtigen Wolken» als «hohe Sonne des Tags» hervortritt,
nachdem sie sich von dem Schwindel im Bann der grausigen Phorkyas
erholt hat. Sogar den Saal der Vergangenheit im «Wilhelm Meister»
betreten wir durch ein Portal im ägyptischen Stil, das auf Düsteres
vorzubereiten scheint. Und in «Alexis und Dora» ist es die nächtig-blaue Fläche
des Meers, vor welcher der liebende Jüngling erscheint, des Meers, das
auch bei Winckelmann in dem so oft wiederholten Gleichnis sich ohne
Ende hinter den reinen Konturen der griechischen Götter dehnt. Die
Tiefe mag chaotisch oder erhaben oder furchtbar sein. Genug, wenn sie

gestaltlos ist, dem Vordergründigen widersteht, es gleichsam zwingt,
sich zusammenzuraffen und damit dem Gestalteten die Bläßlichkeit
und Kraftlosigkeit klassizistischer Umrißzeichnungen verwehrt. Ob
freibch die Alten, wie Goethe meint, sich ohne weiteren Umweg innerhalb

lieblicher Grenzen einrichten konnten, ist wieder eine andere Frage,
die nicht zu unsrer Betrachtung gehört.

In der letzten Zeüe überrascht uns noch das Wort «unbewußt».
«Wenn sich nicht zuletzt ein glücklicher Mensch unbewußt seines Daseins

erfreut.»
Man möchte meinen, es sei nur um der Satzkadenz wülen noch eingefügt

und besage vieUeicht nicht aUzu viel. Doch Goethe erlaubt sich
dergleichen kaum. Eine Tagebuchnotiz von 1807 gibt uns Auskunft. Es
heißt da am 27. Mai:

205



«Der Hauptfehler in dem Motiv der Jungfrau von Orleans, wo sie von
Lionel ihr Herz getroffen fühlt, ist, daß sie sich dessen bewußt ist, und
ihr Vergehen ihr nicht aus einem Mißlingen oder sonst entgegenkommt
(wie z. E. dem Weibe in dem indianischen Märchen, in deren Hand sich
das Wasser nicht mehr baUt.)»

Es ist ganz undenkbar, daß Schüler diese Kritik verstanden hätte. Ihm
kam es auf die Verantwortung vor dem Gerichtshof der Moral, die freie
Wahl des Menschen und also gerade auf das Bewußtsein an. Goethe
dagegen wird mißtrauisch, sobald sich Reflexion einmischt. Er sieht darin

einen Bruch der aUes Leben durchwaltenden einen Natur, zumal bei
einer Frau, die als in Sinnlichkeit und reine Vernunft geteiltes Wesen
unschön wirkt. Sogar der Sprache vertraut er mehr, wenn sie dem
Augenbbck entquült, absichtslos und unwülkürlich, als wenn sie in
Überlegungen gründet.

«Denn das Leben ist die Liebe
Und des Lebens Leben Geist.»

Der Geist, wie Goethe ihn anerkennt, ist weder Widersacher des Körpers

noch der Seele, sondern entfaltet sich als die schönste Blüte des
Lebens. Ein pflanzenhaftes Dasein reicht bis in die höchsten Zonen eines

wohlgeratenen Menschen hinauf. Und Freiheit, was kann sie anderes
sein als AbfaU von dem sanften Gesetz, dem sich das Universum fügt
Der ältere Schelling spricht das aus. Goethe scheut davor zurück. Sein
leises Unbehagen aber, wenn man auch von ihm das große Machtwort
wünscht, ist unverkennbar.

In diesen Zusammenhang gehört die unbewußte Freude des Menschen,
der aller astrale Aufwand dient. Goethe meint einen Menschen, der sich
freut, dem aber die Freude nicht zum Gegenstand seines Bewußtseins
wird, der nicht wie Klopstock in der Ode «Der Zürcher See» zu beteuern
vermöchte :

«Göttin Freude, du selbst dich, wir empfanden dich !»,

sondern gerade in seinem Entzücken mehr denn je nach außen gewandt
und sich der Sonne, der Geliebten, der leuchtenden Landschaft, der Stüle
der Nacht bewußt ist, aber nicht seiner selbst.

Wir sind am Ende, wieder bei dem Zeichen der rhetorischen Frage,
von dem wir eingangs sagten, daß es keinen Zweifel ausdrücken soU,
sondern dem Satz sogar den Charakter einer betonten Behauptung
verleiht. Es sieht so aus, als versichere Goethe: Der ganze Aufwand von
Planeten, Sonnen und Monden dient wirkbch zu nichts, als daß sich hin
und wieder glückbche Menschen ihres Daseins erfreuen. Doch ist es wirklich

so gemeint
Wir müssen uns zuletzt noch auf den Goetheschen Wahrheitsbegriff

besinnen. Was Goethe als Wahrheit gelten läßt, ist etwas zwischen Sub-

206



jektivem und Objektivem Schwebendes. Wahrheit büdet sich, indem
die Welt und der Mensch einander begegnen. Das heißt nicht nur: ich
werde durch die Erfahrung der Gegenstände bestimmt, sondern ebenso

umgekehrt : die Dinge werden durch mich bestimmt. Dies haben wir bei
Kant im Theoretischen, bei Goethe zumal im Bereich des Sittlichen
anzuerkennen. Was ich von meinem Nächsten halte, ist mitbeteüigt an der
Gestaltung seines wirklichen Wesens und Seins. Sehe ich ihn mißtrauisch
an, so wird er mich eher betrügen, als wenn ich mich ihm mit dem reinsten

Vertrauen eröffne. In unsern Blicken, in unsern Gebärden und
Reden wohnt eine schöpferische Gewalt. Iphigenie weiß darüber Bescheid,
sie, die dem Barbaren vertrauensvoll naht und ihr Vertrauen gerechtfertigt

findet. Später nennt Goethe die «Iphigenie auf Tauris» freüich
«verteufelt human». Die Einsicht aber, daß die Natur eines Menschen
durch den Haß und die Liebe, durch die Geringschätzung oder Achtung
der anderen Menschen verwandelt wird, daß Menschsein Mitmenschsein
bedeutet, hat er zeit seines Lebens bewahrt. Deshalb lehnt er die Kantische

Lehre vom radikalen Bösen ab, vermeidet er es, von Sünde zu
sprechen, und ist er so gern bereit, sich milde über die menschbchen Schwächen

zu äußern. Deshalb wird er nicht müde, die eingeborene Güte des
Menschen zu preisen und unser Gefühl von Würde zu stärken. Auch die
Rede vom Glück und vom jauchzenden Weitab wül so aufgefaßt sein.
Der Leser wird ihr nicht gerecht, der sich an ihrer Kühnheit stößt und
findet, Goethe wisse denn doch zu wenig von den dämonischen Tiefen
und der HinfäUigkeit des Daseins. Es frommt dem Menschen, hoch von
sich zu denken; dann wird es geschehen, daß er sich solchen Denkens
würdig erweist. Was einer Beteuerung ähnbch sieht, ist demnach eher
eine Beschwörung, so wie das ganze Goethesche Werk nicht — wie man
aUzu oft hören kann — aus einem freundlichen, noch halb rokokomäßigen

Optimismus hervorgeht, sondern geschaffen ist von einem Dichter,
der sich für die Gemeinschaft der Menschen auf Erden verantwortbch
fühlt und dieser Verantwortung gehorcht, indem er dem Guten zum
Selbstgefühl und damit zu wirklichem Leben verhilft.

207


	Ein Satz aus Goethes Winckelmannschrift

