
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 37 (1957-1958)

Heft: 3

Artikel: Was ist menschliches Leben?

Autor: Rich, Arthur

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-160675

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-160675
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


37. Jahr Juni 1957 Heft 3

WAS IST MENSCHLICHES LEBEN?

VON ARTHUR RICH

Die Frage

Was ist menschliches Leben Über diese Frage handelt unter
theologischen Gesichtspunkten der vorliegende Aufsatz. Wenn hier nun die
Frage: «Was ist Leben?», aufdas spezielle Thema: «Was ist menschliches
Leben ?» reduziert wird, dann natürlich aus einem ganz bestimmten Grunde.
Theologische Bemühung um die Erkenntnis des Lebens ist immer
Bemühung um die Erkenntnis des menschlichen, sich zu Gott als seinem
Schöpfer und Erlöser verhaltenden Lebens. Und dies bedeutet, daß es in
der theologischen Erkenntnis immer um das menschliche Leben, und
nicht um das Leben an sich, nicht um das Leben im Sinne des «Bios»
geht. Das ist eine erste Abgrenzung, die es hier zu vollziehen gilt, nämlich

die Abgrenzung der Theologie von der naturwissenschaftlichen
Biologie.

Allein, bei dieser ersten Abgrenzung kann und darf es nun nicht
bleiben. Ist theologische Erkenntnis des Lebens immer Erkenntnis des
menschlichen Lebens, so ist sie nichtsdestoweniger Erkenntnis des

menschlichen Lebens, des menschlichen Lebens als von Gott geschaffene
Kreatur. Das heißt, sie abstrahiert das Menschliche nicht vom Leben,
das Humane nicht vom Bios als eine eigene, unendlich höhere Logosnatur,

wie in der idealistischen Geistphilosophie. Daraus ergibt sich eine
zweite Abgrenzung, die hier ernst zu nehmen ist, diesmal die Abgrenzung
von der idealistischen Philosophie des Geistes.

Je nachdem ich nun das menschliche Leben sehe, sei es vom Logos
oder sei es vom Bios her, ergeben sich verschiedene Grundtypen der
Anthropologie, verschiedene Grundantworten auf die uralte und doch
immer wieder neue Frage nach dem Was des Lebens als menschlicher
Existenz. So sehr sich nun das theologische Erkennen in seiner eigenen Weise
des Sehens von den andern, soeben kurz angedeuteten Grundweisen ver-

161



schieden weiß, so wenig darf es die nichttheologischen Bemühungen um
die Aufhellung des Geheimnisses, das mit dem Leben als menschlicher
Existenz gegeben ist, negieren. Geschähe dies, dann müßte das theologische

Erkennen den Bezug zur konkreten Wirklichkeit verlieren. Aber
diese Forderung darfnun nicht falsch verstanden werden. Sie bedeutet
beileibe nicht, daß die theologische Bemühung um die Erkenntnis des
Menschen ihren Ausgang bei den philosophischen oder bei den
naturwissenschaftlichen Anthropologien zu nehmen hätte. Wirklich theologische

Bemühung um die Erkenntnis des Menschen gründet in dem
und kann nur in dem gründen, was dem Glauben vom Wort Gottes her
über den Menschen gesagt ist. Es gibt für sie im Letzten keine andere
Quelle der Erkenntnis des menschbchen Lebens als die Erkenntnis
Gottes in seinem Wort. Doch theologische Bemühung um die wirkliche
Erkenntnis des Menschen verschließt sich nicht vor der anthropologischen

Tatsachenerkenntnis anderer Bemühungen, sondern geht
vielmehr kritisch-sehenden Auges auf sie zu, um sie in ihr eigenes Verstehen
aufzunehmen und die Realität ihrer Einsicht so zu erwahren. Das Wort
Pascals: «Beau de voir par les yeux de la foi l'Histoire d'Hérode, de
César» (Frg. 700), heße sich in dem von ihm sicher mitgemeinten Sinn
abwandeln : Es ist erhellend mit den Augen des Glaubens auf die
philosophischen und naturwissenschaftlichen Bemühungen um die Erkenntnis

des Menschen zu blicken. Was ich nun mit den folgenden Erörterungen
möchte, ist lediglich ein bescheidener Versuch, davon eine Probe zu
geben, indem ich jetzt in ständigem Hinsehen auf die einander
entgegengesetzten Menschenbüder des Naturalismus und des Idealismus
die Erkenntnis des Menschen herauszustellen trachte, wie sie dem christlichen

Glauben in seinem Hören auf Gottes Wort zufällt.
Beginnen wir damit, daß wir einen ersten Blick auf das naturalistische

Verständnis des Menschen werfen.

Das naturalistische Menschenbild

Als naturalistisch verstehen wir jede Anthropologie, die den
Menschen in seiner Ganzheit, und das heißt jetzt sowohl als leibliches Welt-
Es wie als geistiges Person-Ich von unten, nämbch von seiner biologischen

Natur her zu begreifen unternimmt, die er offenkundig mit der
Tierwelt teilt. Die naturahstische Anthropologie stellt sich damit
bewußt auf den Boden einer freilich in ihrem Sinne stark dogmatistisch
ausgedeuteten naturwissenschaftlichen Betrachtung des Menschen, und
darin begt denn auch ihre nicht zu verkennende Stärke. Es dürfte sich
für die meisten Leser erübrigen, den derzeitigen Stand der naturwissenschaftlichen

Erforschung des Menschen in den Hauptzügen zu umreißen.
Angemerkt sei lediglich, daß heute, nach einigem Schwanken in den letzten

162



Jahrzehnten, die Abstammunglehre als «absolut fundiert» gilt, wie erst
kürzbch wieder der Göttinger Anthropologe Prof. Gerhard Heberer
feststellte (Schöpfungsglaube und Evolutionstheorie, Kröner-Verlag, 1955,
S. 44), wenn auch inEinzelfragen der Deszendenztheorienoch beträchtliche
Unsicherheiten und Divergenzen bestehen. Steht es aber so, ist der Mensch
tatsächlich der Tierwelt, genauer dem Primatenstamm entsprungen,
läßt sich dann wirkbch die Humanität des Menschen grundsätzlich noch
anders als eine Erscheinungsform der Animabtät begreifen Das ist eine
Frage, die jede Anthropologie, sofern ihr die naturwissenschaftliche
Tatsachenforschung nicht Luft bedeutet, völlig ernst zu nehmen hat.

Es versteht sich nun, daß das naturalistische Verständnis des
Menschen diese Frage schlechthin bejaht, schlechthin bejahen muß. Der
Mensch ist in seinen Augen einfach Tier, nichts als Tier, freilich die
höchst entwickelte Art von Tier, die der Stammbaum des Lebens bisher
aus sich entlassen hat: homo sapiens. Damit wird natürlich nicht nur
die Humanität des Menschen grundsätzbch als eine Erscheinungsform
der Animabtät erklärt, sondern auch gleichzeitig der Anspruch erhoben,
eine exakt-wissenschaftliche Expbkation vom wirkhchen Wesen des

Menschbchen zu geben. Diese Auffassung der Dinge scheint um so
gesicherter zu sein, als heute, weit über den anatomisch-morphologischen
Befund der Abstammungslehre hinaus, aufGrund zahlreicher und höchst
interessanter Indizien — ich denke hier vor allem an die eindrucksvollen
tierpsychologischen Experimente Wolfgang Köhlers — eine Verwandtschaft

zwischen Mensch und Tier auch in den Dimensionen des intellektuellen

und emotionalen Lebens anzunehmen ist. Jedenfalls geht es nach
unserer jetzigen Einsicht in die Dinge kaum mehr an, im Sinn der
traditionell-abendländischen Anthropologie die Fähigkeit zur denkenden
Überlegung als eine spezifisch menschliche Quabtät zu behaupten. Wo
man früher absolute Grenzen sah, gibt es heute keine absoluten Grenzen
mehr. Liegt das humanuni des Menschen in seinem rational-intellektuellen
Vermögen, dann ist tatsächlich schwer einzusehen, wie der naturalistischen

Konsequenz einer nur graduellen Verschiedenheit des Menschlichen

vom Tierischen und damit der Möglichkeit, ja Notwendigkeit
einer Interpretation der Humanität des Menschen durch die Animabtät
noch zu entgehen sei. Was ist nun theologisch zur naturabstischen
Anthropologie zu sagen

Zuerst ist da zu sagen, daß es nicht Sache einer der Wahrheit des
Wortes Gottes verpflichtenden Theologie sein kann, sich apologetisch als
Hüterin traditioneller Anschauungen aufzuspielen, mögen diese noch so
alt und ehrwürdig sein und durch die nie zu unterschätzende Macht der
Gewöhnung den Charakter des Selbstverständbchen, ja sogar des Objektiven

angenommen haben. Denn Alter, Ehrwürdigkeit und selbst
allgemeine Anerkennung einer Tradition sind noch kein Maß der Wahrheit.
Es ist darum meines Erachtens höchst bedauerbch, daß die neuere und

163



zum Teü auch neueste theologische Anthropologie aus traditionabsti-
scher Gebundenheit an das herkömmliche Menschenbild im sogenannten
«Darwinismus» den Feind Nr. 1 gesehen hat. Statt hier einfach nur
«Nein» zu sagen, wäre es viel wichtiger und vor allem fruchtbarer
gewesen, wenn die stark unter dem bestimmenden Einfluß des Idealismus
stehende neuere Theologie durch die im Zeichen Darwins segelnde natu-
rabstische Anthropologie sich einen neuen Blick für die Tatsache hätte
schenken lassen, daß auch die nüchternen Schöpfungszeugnisse der Bibel
den Menschen, indem sie ihn gerade primär als Kreatur verstehen, in
die Reihe der übrigen Geschöpfe stellen. Denken wir nur daran, daß
nach der jahwistischen Quelle des Pentateuchs der Schöpfer die Tiere zu
dem Zweck ins Dasein ruft, um dem Menschen eine Hilfe zu schaffen,
«die zu ihm paßt» (1. M. 2, 18). Und diese Linie, die Mensch und Tier
in nächste kreatürbche Nähe zueinander rückt, gewinnt ihre
radikalste Zuspitzung in dem erstaunlichen Wort des Alten Testamentes :

«Der Mensch hat vor dem Tiere keinen Vorzug.
Denn alle gehen an einen Ort; alle sind sie aus Staub geworden,
und alle werden sie wieder zu Staub.
Wer weiß, ob der Odem der Menschenkinder emporsteigt,
der Odem des Tieres aber hinabfährt zur Erde ?»

(Prediger 3, 19—21.)

Hätte die Theologie gerade auch diese etwas entlegene Stimme des

biblischen Schöpfungszeugnisses ernst genommen, sie würde von einer
fruchtlosen, weil affektiv-unwahren Ablehnung der naturalistischen
Anthropologie bewahrt geblieben sein. Sie würde vielmehr erkannt
haben, daß diese Anthropologie — jetzt selbstredend vom biblischen
Offenbarungsglauben her gesehen — auf ihre Weise nur völlig ernst
macht mit der Kreatürlichkeit, und zwar der totalen Kreatürbchkeit
der menschlichen Natur.

Das idealistische Menschenbild

Gilt es dergestalt die naturalistische Anthropologie vor einer gewissen,
sich sehr christlich gebärdenden, aber im Grunde idealistisch
voreingenommenen Apologie des traditionellen Menschenbildes durch den Theologen

zunächst in Schutz zu nehmen, so ist anderseits mit derselben
Schärfe hervorzuheben, daß sie mit ihrer Erklärung des Humanen als

einer bloßen Erscheinungsform des Animalen den Boden strenger
Wissenschaftlichkeit verläßt, auf die sie sich in prätentiöser Anmaßung so

gern beruft. Wer immer das Menschliche vom tierischen Bios her erklären
will, hat bereits eine ausschlaggebende Vorentscheidung getroffen, die
wissenschaftlich erst noch der exakten Begründung bedürfte, nämlich,

164



daß das humanuni nicht dasjenige sein könne, was die Existenz des

Menschen, gewiß als kreatürbches Leben, vom Dasein des Tieres prinzipiell

unterscheidet, daß es vielmehr etwas sei, das auch den höchsten
Formen des Säugetier-, wenn nicht gar des Insektenstammes eignet, freilich

in quantitativ unendlich geringerem Maße. Nicht daß wir eine
derartige Betrachtungsweise von vorneherein als unwissenschaftlich
hinstellen möchten. Die naturwissenschaftlich fundierte Anthropologie hat
durchaus das Recht, die spezifisch menschHche Existenz auch einmal so

zu sehen und sich zu fragen, was dabei herauskommt. Allein, es geht
in diesem Fall nicht mehr um eine Vorentscheidung, sondern nur um eine

hypothetische Annahme, die es sich, bei fortschreitender Forschung,
eventuell gefallen lassen muß, wieder in Frage gestellt, ja aufgegeben zu
werden. Für den streng wissenschaftlich Denkenden ist dies natürlich
eine Selbstverständlichkeit, für die naturalistische Anthropologie
dagegen kommt die Hypothese, daß das Humane eine Erscheinungsform
des Animalen sei und darum auch von da aus verstanden werden müsse,
einem dogmatischen Credo gleich. Wir müssen darum die naturwissenschaftliche

Erforschung des Menschen und die naturalistische Anthropologie

scharf auseinanderhalten. Die naturwissenschaftliche Anthropologie

braucht durchaus nicht naturalistisch orientiert zu sein und die
naturalistische Anthropologie ist an sich noch lange nicht naturwissenschaftlich

bestimmt.
Die naturwissenschaftliche Bemühung um die Erkenntnis des

Menschen wird also in dem soeben skizzierten Sinne Tatsachenfeststellung
und Tatsachendeutung streng auseinanderhalten müssen. Es ist eine
praktisch an Gewißheit grenzende Tatsachenfeststellung, daß der
Mensch als homo sapiens, und das heißt jetzt als Mensch im zoologischen
Sinn genetisch mit den Primaten des Tierstammbaums zusammenhängt.
Und es ist eine Tatsachendeutung, die immer nur hypothetischen
Charakter beanspruchen kann, daß der Mensch als humane Existenz, ich
meine jetzt mit seinem Bewußtsein von Gut und Böse, mit seinem
verantwortlichen, ihn über das bloß naturhaft instinktbeherrschte Leben
hinaushebenden schöpferischen Schaffen und, was damit in engstem
Zusammenhange steht, mit seiner mitmenschlichen Kultur, lediglich
eine evolutionistische Überhöhung animalischen Verhaltens sei. Und
zwar ist es eine Tatsachendeutung, die, soweit ich sehe, dem exakten
Naturwissenschaftler von heute mehr und mehr problematisch wird.
Wenn auch die höhere Gestalt genetisch, eben im zoologischen Sinne,
aus der niederen hervorgegangen ist, so ist damit noch lange nicht
gesagt, daß die höhere Gestalt aus der niederen zu erklären sei. So jedenfalls

kann heute der dem naturalistischen Vorurteil nicht unterliegende
exakte Zoologe reden. Ich führe als Beleg nur Adolf Portmann an, der
in seiner bedeutenden Studie, «Biologische Fragmente zu einer Lehre
vom Menschen», die gewichtigen Worte schreibt:

165



«Die Idee der Ableitung des Höheren aus dem Niedrigen führt in die Irre. Das
Wesen der höheren Gestalt läßt sich nicht aus den Bedingungen der niederen Form
verstehen, selbst wenn es hochwahrscheinüch ist, daß sie von der letzteren abstammt»
(S. 10).

Es macht nun die bleibende Bedeutung der ideabstischen Konzeption
vom Menschen aus, daß sie seine Humanität nicht von unten, sondern
von oben, und das heißt hier vom Geiste her versteht. Deshalb weiß aber
Ideabsmus um den Anspruchs- oder SoUcharakter der menschbchen
Existenz. Der Mensch als Natur- oder sinnliches Wesen steht in diesem
anthropologischenVerständnis unter dem bestimmenden Imperativ des
Geistes, der Idee, der autonomen Vernunft; und daß er unter einem derartigen

Anspruch steht, gibt ihm die Würde des Humanen. Hier also wird
das Menschbche aus dem naturhaft-biologischen Bereich herausgelöst
und als ureigene Dimension verstanden. Es ist als humanum der Natur
unendbch überlegen, in seinem Wesen selbst Geist, selbst Idee, selbst
autonome Vernunft, dessen Anspruch es, wenigstens im rigorosen
ethischen Ideabsmus eines Kant, in unbedingtem Gehorsam zu bejahen gilt.
Daß der Mensch daneben auch «sinnliche Natur» ist, wie das Tier,
bedeutet im Grunde eine peinliche Verlegenheit, gehört jedenfaUs zu dem,
was überwunden werden soUte. So gewinnt die ideabstische Anthropologie

leicht eine naturfeindliche Tendenz, wie umgekehrt das naturabsti-
sche Menschenbild einen ihm immanenten Hang zur Geistfeindlichkeit
besitzt. Jedenfalls stehen die beiden Anthropologen in ihrem Verständnis
des Humanen, aufs Letzte gesehen, einander gegenüber, feindlich gegenüber.

Die eine bedeutet in ihrem kernhaften Verständnis des Menschen
die Verneinung der andern.

Das christliche Verständnis vom Menschen

Wo steht nun das christliche Verständnis des Menschen im antinomi-
schen Gegenüber von naturabstischer und ideabstischer Anthropologie
Wir haben schon dargetan, daß christbcher Glaube, wenn er im rechten
Sinne auf das naturalistische Bild vom Menschen bbckt, dort eine große
Wahrheit entdeckt, nämlich die Wahrheit von der Kreatürbchkeit des
Menschen und seiner dadurch gegebenen Nähe zur Natur des Tieres.
Christbches Verständnis des Menschen erschöpft sich aber nicht, und
zwar noch lange nicht im Verständnis seiner Kreatürbchkeit. Es ist
vielmehr in seinem Eigentbchen Verständnis des Menschen als gottebenbild-
liches Geschöpf (1. M. 1, 27). Das heißt in andern Worten: Christlicher
Glaube versteht den Menschen in dem, was sein reales Menschsein
ausmacht nicht als Entsprechung zum Tier, sondern als Entsprechung zu
Gott, nicht als imago animabs, sondern als imago dei. Hier liegt die
entscheidende Grenze, die ihn von jedem naturalistischen Menschenver-

166



ständnis scheiden muß. Er muß daran festhalten, daß der Mensch als
humane Existenz, als Adam, wie die Bibel sagt, Schöpfung Gottes ist,
und nicht nur höchstes Evolutionsprodukt des animabschen Lebens.

Ich habe soeben gesagt, daß christbcher Glaube den Menschen in dem,
was ihn zum Menschen macht, eben in seiner Humanität als Entsprechung

zu Gott, dem Schöpfer, versteht. In dieser Grundaussage sind sich
wohl alle christbchen Theologen eins. Fraglich aber ist, wie nun diese

Entsprechung, diese «analogia» zu begreifen sei. Im aUgemeinen ist sie,
wie das in der katholischen Kirchenlehre am konsequentesten durchgehalten

wird, als analogia entis begriffen worden, das heißt als eine
Entsprechung, die trotz seiner Verschiedenheit auf einer Vergleichbarkeit
des menschbchen mit dem göttbchen Sein beruht. Aber steht dieses

Analogieverständnis nicht in einem fundamentalen Widerspruch zu dem,
was Gottes Wort vom Menschen sagt Es sagt doch, daß der Mensch,
und zwar der ganze Mensch, auch der Mensch als Geist und Seele, d. h.
als verantwortbches Person-Ich, und nicht nur als leibliches Welt-Es,
von Gott geschaffen, und darum mit dem ungeschaffenen göttbchen Sein
des Schöpfers gerade nicht zu vergleichen ist. Sobald wir den Menschen
in einem Verhältnis der Seinsentsprechung zu Gott sehen, heben wir ihn
unendlich über das kreatürbche Sein hinaus und verleihen ihm im Grunde

eine Natur, die ihn qualitativ von jedem andern geschöpfbchen Wesen

unterscheidet. Und das begt nun einmal nicht auf der Linie dessen,
was die Heibge Schrift von Gott und Mensch bezeugt.

Wenn aber die Entsprechung des Menschen zu Gott keine
Seinsentsprechung ist, was ist sie dann Darauf weiß der im Worte Gottes
lebende Glaube nur eine Antwort: Personentsprechung! Indem Gott
zum Menschen spricht, als einzigem kreatürbchem Geschöpf zum
Menschen spricht, und indem der Mensch in diesem gnadenhaften Anspruch
Gottes zur Antwort gerufen wird, wieder als einziges kreatürbches
Geschöpf zur Antwort gerufen wird, entspricht er Gott, ist er ver-antwort-
bches Ich im Akt des Anspruchs durch das fragende Du, menschliche
Person im gebebten Gegenüber zur nicht-menschlichen Person Gottes.
Und so gesehen erfüUt sich dann auch die Gottebenbüdbchkeit Adams
im hörenden Gehorsam auf den Anspruch Gottes, seines Schöpfers. Wir
verstehen erst von da aus, warum im Neuen Testament Jesus Christus,
als der in seiner Liebe dem göttlichen Vater total gehorsame Sohn,
«Gottes Ebenbild» (2. Kor. 4, 4) und, in betontem Gegensatz zum
«ersten», Gott ungehorsam gewordenen Menschen, «letzter» (d. h. escha-

tologisch vollkommener) Adam heißt (1. Kor. 15, 45).
Christlicher Glaube kann also das naturabstische Menschenbüd nicht

rezipieren, weü er den Menschen als imago dei unter den gnadenhaften
Anspruch des Wortes Gottes, und so zu einer verantwortlichen Existenz
gerufen sieht. Als imago animabs ist der Mensch nie verantwortbche
Existenz, unterbegt er keinem Anspruch, der über ihn hinausführt, un-

167



terbegt er nur dem Anspruch sogenannter biologischer Lebensnotwendigkeiten.

Und darin liegt nun eben die dehumanisierende Konsequenz
jedes naturalistischen Menschenbüdes. Wohlverstanden, sie liegt nicht
darin, daß der Mensch im Sinn der Zoologie in einen genetischen
Zusammenhang mit dem Tierstammbaum gebracht, sondern darin, daß er dem
Diktat von unechten, nur in seiner eigenen Triebnatur begründeten
Ansprüchen unterworfen wird.

Diese kritische Abweisung des naturalistischen Verständnisses vom
Menschen erfolgt nun aber nicht im Zeichen eines idealistisch geprägten
Menschenbildes. Wenn der vom christbchen Glauben beseelte Theologe
auf die Anthropologie des Idealismus blickt, dann wird er freilich auch
in ihr eine große, wichtige Wahrheit schauen. Sie hat recht, gegenüber
dem Naturalismus darin recht, daß sie das Menschliche nicht von unten,
nicht vom Bios, sondern von oben, vom Logos her verstehen wül. Allein,
der Logos ist hier nicht Gottes gnadenhafter Anspruch in seinem Wort,
der Logos ist hier absoluter Geist, an dem der Mensch als humane
Existenz teilhat und also über ihn verfügt. Und das heißt in andern Worten :

Der Mensch ist imago Spiritus, Geistwesen, das durch seine besondere

Artung dem Göttlich-Geistigen entspricht, dem Göttlich-Geistigen, das
ihn als habitueUe Einwohnung unendlich über das Tier erhebt und sich
vor allem in seiner Vernunft- und Wülenskraft bekundet. So weiß der
Idealismus um die Hoheit des Menschen als humanes Sein. Aber indem
er diese Hoheit als Hoheit von dessen eigener Natur begreift, die am
Göttlich-Geistigen Anteil bat, und nicht als Hoheit der Gnade Gottes,
kommt es auch hier zu einer Dehumanisierung des Menschlichen. Nicht
zu einer Dehumanisierung nach unten, wie in der naturalistischen
Anthropologie, sondern zu einer Dehumanisierung nach oben, die darum
als solche viel schwerer zu durchschauen, doch ebenso gefährlich wie ihre
naturalistische Zwillingsschwester ist. Denn auch hier steht der Mensch

ja nicht mehr unter dem echten Anspruch eines echten Du, worin wir
gerade seine personhafte Humanität erkennen. Hier steht er als Geistnatur

dem Geist und so im Letzten sich selber gegenüber. Und eben
deshalb ist der im Letzten sich selber überlassene Mensch ohne echte

Verantwortung, Mensch, der, wenn es darauf ankommt, immer auch
anders kann, und darin Unmensch, wie wir sehen und erleben. Pascal
hat wahrhaftig recht bekommen mit seinem, unsere Kritik am idealistischen

Verständnis des Menschen vorwegnehmenden Wort:

«L'homme n'est ni ange ni bête, et le malheur veut que qui veut faire l'ange fait
la bête» (Frg. 358).

Dergestalt steht nun die theologische, vom Hören auf das Wort
Gottes ausgehende Bemühung um die Erkenntnis des Menschen jenseits
von naturalistischer und ideabstischer Anthropologie. Aber sie steht so
jenseits beider, daß sie sich nicht etwa in steriler Isolierung von ihnen

168



abschließt, sondern vielmehr in kritischem Hinsehen auf deren einander
antinomisch entgegengesetztes Verständnis vom Menschen die relativen
Wahrheiten beider dialektisch in sich aufzunehmen und für das weitere
Nachdenken über die Wirklichkeit des Menschen fruchtbar zu machen
weiß. So wird die theologische Anthropologie im von uns vorausgesetzten
Sinn des Wortes mit dem Idealismus die Unableitbarkeit des Menschlichen

aus dem tierischen Sein und Leben behaupten, selbstredend des
Menschlichen als verantwortlicher Existenz. Und so wird sie mit dem
Naturalismus gegen den Ideabsmus dieses Menschliche nicht als eine
besondere, objektivierbare geistige Naturbegabung sehen, die den
Menschen irgendwie artmäßig vom Tiere unterscheidet. Gegen beide wird
sie sagen müssen, daß menschbche Existenz als Existenz in der
Verantwortung Gnade ist, unverfügbare Gnade im bebenden und gebietenden
Anspruch durch das den Menschen rufende Wort Gottes, Gnade, nicht
biologisches Evolutionsprodukt, und Gnade, nicht Hoheit der eigenen
Geist-Natur. Christlicher Glaube kann dieserweise hoch vom Menschen
reden, auch wenn er weiß, daß der Mensch immer Adam ist, kreatürbcher
Mensch und Mensch im Widerspruch zum Anspruch Gottes, Mensch als
Sünder. Denn in Jesus Christus bleibt der kreatürbche Mensch und
bleibt der Mensch als Sünder unaufgegebene, von Gott geliebte, in aUe-

dem zur Gottes- und Menschenliebe gerufene und darin eben wahrhaft
humane Existenz. Und christlicher Glaube kann dieserweise wahr vom
Menschen reden, ich meine ohne die Tatsachenerkenntnis naturwissenschaftlicher

Forschung zu mißachten. Denn Adam, Adam jetzt verstanden

im Sinn der Einheit des Menschen als verantwortbcher Existenz,
bedeutet doch nicht den Anfang des Menschen im Sinn der Zoologie,
bedeutet nicht den naturgeschichtlichen Punkt in der Evolution des

biologischen Lebens, da angeblich die tierische Natur in die qualitativ ganz
andere, eben in die Geistnatur «mutierte». Dieser Adam, um den der
christliche Glaube weiß, begegnet dort, und nur dort, wo kreatürbches
Leben, sei es nun der homo sapiens recens, sei es der homo sapiens dilu-
vialis, sei es der homo Neandertabensis oder ein noch weiter zurückliegender

Sproß im Stammbaum des Lebens den gnadenhaften Anspruch Gottes

hörte und in solchem Hören in die Dimension verantwortlicher
Existenz gehoben wurde, in die Dimension verantwortlicher Existenz, dank
derer er — im Unterschied zu jedem Tier — der denkenden und
handelnden Entscheidung fähig wird, was der Idealismus als geistiges Faktum

wieder richtig sieht. In andern Worten : Für den christlichen Glauben

tritt der Adam des biblischen Zeugnisses durchaus nicht an die
Stelle des homo sapiens im naturwissenschaftlichen Verstand. Er wird
sich gerade vor einer derartigen Alternative hüten, darum wissend, daß
die Menschbchkeit des menschlichen Lebens nicht aus der Natur, sondern
aus der Gnade stammt, wiewohl sie nun das menschbche Leben in seiner
Ganzheit prägt, und zwar so in seiner Ganzheit prägt, daß sie phänome-

169



nologisch greifbar wird. Wenn also Zoologie und Biologie beteuern,
keinen naturwissenschaftlich konstatierbaren Punkt in der Entwicklung
des natürlichen Lebens zu finden, von dem gesagt werden könnte, hier
nimmt der Mensch, hier nimmt Adam seinen geschöpfbchen Anfang, so
wird da christbcher Glaube nicht von Unglauben sprechen, sondern gerade
von Wahrheit. Es ist Ausdruck des Wahrheitsernstes der Naturwissenschaft,

wenn sie im Bereich des Bios etwas nicht als biologische Tatsache
konstatieren kann noch wül, was in seinem EigentUchen dem Reich der
Gnade zugehört. Aber gerade darum wird christbcher Glaube gegenüber
jeder naturwissenschaftlichen Forschung, die in ihrer Deutung der
Tatsachen zu einer naturalistischen Konzeption des Menschen neigt, die
kritische Frage erheben müssen, ob sie mit der Ableitung der Mensch-
bchkeit des menschbchen aus dem tierischen Leben nicht schon den
Boden einer wissenschaftlichen TatsachenfeststeUung verlassen habe.

Es lag mir in dieser kleinen Studie daran, mit den Augen des christlichen,

aus dem Worte Gottes lebenden Glaubens auf die einander
entgegengesetzten Menschenverständnisse des Naturabsmus und des Idealismus

zu blicken. Nicht um eine Synthese zwischen beiden herzusteUen,
denn eine Synthese gibt es hier nicht. Wohl aber um das Geheimnis des
menschlichen Lebens zu erheUen, des menschbchen Lebens, das in der
naturalistischen Anthropologie als menschliches Leben und in der ideab-
stischen Anthropologie als menschliches Leben unverstanden bleibt. Ob

nun die Weise dieses Sehens erheUend war, ist eine Frage, die jetzt dem
Leser zur Beantwortung überlassen sei.

Nach dem Vortrag, der erstmals anläßUch eines Empfanges der «Schweizer Monatshefte»

in einem Privathaus gehalten wurde; sodann in leicht veränderter Form als
erstes Votum innerhalb einer vom Berner Universitätspfarramt veranstalteten
akademischen Vortragsreihe, die das Problem des Lebens überhaupt zum Gegenstand hatte.

170


	Was ist menschliches Leben?

