Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 37 (1957-1958)

Heft: 3

Artikel: Was ist menschliches Leben?
Autor: Rich, Arthur

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-160675

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-160675
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

31. Jahr Juni 1957 Heft 3

WAS IST MENSCHLICHES LEBEN?

VON ARTHUR RICH

Die Frage

Was ist menschliches Leben ? Uber diese Frage handelt unter theolo-
gischen Gesichtspunkten der vorliegende Aufsatz. Wenn hier nun die
Frage: «Wasist Leben?», auf das spezielle Thema: « Wasist menschliches Le-
ben ?» reduziert wird, dann natiirlich aus einem ganz bestimmten Grunde.
Theologische Bemiithung um die Erkenntnis des Lebens ist immer Be-
miihung um die Erkenntnis des menschlichen, sich zu Gott als seinem
Schopfer und Erloser verhaltenden Lebens. Und dies bedeutet, daB3 es in
der theologischen Erkenntnis immer um das menschliche Leben, und
nicht um das Leben an sich, nicht um das Leben im Sinne des «Bios»
geht. Das ist eine erste Abgrenzung, die es hier zu vollziehen gilt, ndm-
lich die Abgrenzung der Theologie von der naturwissenschaftlichen Bio-
logie.

Allein, bei dieser ersten Abgrenzung kann und darf es nun nicht blei-
ben. Ist theologische Erkenntnis des Lebens immer Erkenntnis des
menschlichen Lebens, so ist sie nichtsdestoweniger Erkenntnis des
menschlichen Lebens, des menschlichen Lebens als von Gott geschaffene
Kreatur. Das heilt, sie abstrahiert das Menschliche nicht vom Leben,
das Humane nicht vom Bios als eine eigene, unendlich hshere Logos-
natur, wie in der idealistischen Geistphilosophie. Daraus ergibt sich eine
zweite Abgrenzung, die hier ernst zu nehmen ist, diesmal die Abgrenzung
von der idealistischen Philosophie des Geistes.

Je nachdem ich nun das menschliche Leben sehe, sei es vom Logos
oder sei es vom Bios her, ergeben sich verschiedene Grundtypen der An-
thropologie, verschiedene Grundantworten auf die uralte und doch im-
mer wieder neue Frage nach dem Was des Lebens als menschlicher Exi-
stenz. So sehr sich nun das theologische Erkennen in seiner eigenen Weise
des Sehens von den andern, soeben kurz angedeuteten Grundweisen ver-

161



schieden weil}, so wenig darf es die nichttheologischen Bemiihungen um
die Aufhellung des Geheimnisses, das mit dem Leben als menschlicher
Existenz gegeben ist, negieren. Geschihe dies, dann miifite das theolo-
gische Erkennen den Bezug zur konkreten Wirklichkeit verlieren. Aber
diese Forderung darf nun nicht falsch verstanden werden. Sie bedeutet bei-
leibe nicht, dafl die theologische Bemiihung um die Erkenntnis des
Menschen ihren Ausgang bei den philosophischen oder bei den natur-
. wissenschaftlichen Anthropologien zu nehmen hitte. Wirklich theologi-
sche Bemithung um die Erkenntnis des Menschen griindet in dem
und kann nur in dem griinden, was dem Glauben vom Wort Gottes her
iiber den Menschen gesagt ist. Es gibt fiir sie im Letzten keine andere
Quelle der Erkenntnis des menschlichen Lebens als die Erkenntnis
Gottes in seinem Wort. Doch theologische Bemithung um die wirkliche
Erkenntnis des Menschen verschliefit sich nicht vor der anthropologi-
schen Tatsachenerkenntnis anderer Bemiithungen, sondern geht viel-
mehr kritisch-sehenden Auges auf sie zu, um sie in ihr eigenes Verstehen
aufzunehmen und die Realitiit ihrer Einsicht so zu erwahren. Das Wort
Pascals: «Beau de voir par les yeux de la foi I’'Histoire d’Hérode, de
César» (Frg. 700), lieBe sich in dem von ihm sicher mitgemeinten Sinn
abwandeln: Es ist erhellend mit den Augen des Glaubens auf die philo-
sophischen und naturwissenschaftlichen Bemiihungen um die Erkennt-
nis des Menschen zu blicken. Was ich nun mit den folgenden Erérterungen
mochte, ist lediglich ein bescheidener Versuch, davon eine Probe zu
geben, indem ich jetzt in stindigem Hinsehen auf die einander ent-
gegengesetzten Menschenbilder des Naturalismus und des Idealismus
die Erkenntnis des Menschen herauszustellen trachte, wie sie dem christ-
lichen Glauben in seinem Horen auf Gottes Wort zufillt.

Beginnen wir damit, daBl wir einen ersten Blick auf das naturalistische
Verstindnis des Menschen werfen.

Das naturalistische Menschenbild

Als naturalistisch verstehen wir jede Anthropologie, die den Men-
schen in seiner Ganzheit, und das heiflt jetzt sowohl als leibliches Welt-
Es wie als geistiges Person-Ich von unten, nimlich von seiner biologi-
schen Natur her zu begreifen unternimmt, die er offenkundig mit der
Tierwelt teilt. Die naturalistische Anthropologie stellt sich damit be-
wullt auf den Boden einer freilich in ihrem Sinne stark dogmatistisch
ausgedeuteten naturwissenschaftlichen Betrachtung des Menschen, und
darin liegt denn auch ihre nicht zu verkennende Stiirke. Es diirfte sich
fiir die meisten Leser eriibrigen, den derzeitigen Stand der naturwissen-
schaftlichen Erforschung des Menschen in den Hauptziigen zu umreilen.
Angemerkt seilediglich, dal heute,nach einigem Schwanken in den letzten

162



Jahrzehnten, die Abstammunglehre als «absolut fundiert» gilt, wie erst
kiirzlich wieder der Gottinger Anthropologe Prof. Gerhard Heberer fest-
stellte (Schopfungsglaube und Evolutionstheorie, Kroner-Verlag, 1955,
S.44),wenn auch in Einzelfragen der Deszendenztheorienochbetréchtliche
Unsicherheiten und Divergenzen bestehen. Steht es aber so, ist der Mensch
tatsidchlich der Tierwelt, genauer dem Primatenstamm entsprungen,
146t sich dann wirklich die Humanitit des Menschen grundsitzlich noch
anders als eine Erscheinungsform der Animalitit begreifen ? Das ist eine
Frage, die jede Anthropologie, sofern ihr die naturwissenschaftliche Tat-
sachenforschung nicht Luft bedeutet, vollig ernst zu nehmen hat.

Es versteht sich nun, dal das naturalistische Verstindnis des Men-
schen diese Frage schlechthin bejaht, schlechthin bejahen muf}. Der
Mensch ist in seinen Augen einfach Tier, nichts als Tier, freilich die
hochst entwickelte Art von Tier, die der Stammbaum des Lebens bisher
aus sich entlassen hat: homo sapiens. Damit wird natiirlich nicht nur
die Humanitit des Menschen grundsitzlich als eine Erscheinungsform
der Animalitét erklirt, sondern auch gleichzeitig der Anspruch erhoben,
eine exakt-wissenschaftliche Explikation vom wirklichen Wesen des
Menschlichen zu geben. Diese Auffassung der Dinge scheint um so ge-
sicherter zu sein, als heute, weit iiber den anatomisch-morphologischen
Befund der Abstammungslehre hinaus, auf Grund zahlreicher und héchst
interessanter Indizien — ich denke hier vor allem an die eindrucksvollen
tierpsychologischen Experimente Wolfgang Kéhlers — eine Verwandt-
schaft zwischen Mensch und Tier auch in den Dimensionen des intellek-
tuellen und emotionalen Lebens anzunehmen ist. Jedenfalls geht es nach
unserer jetzigen Einsicht in die Dinge kaum mehr an, im Sinn der tradi-
tionell-abendldndischen Anthropologie die Fihigkeit zur denkenden
Uberlegung als eine spezifisch menschliche Qualitit zu behaupten. Wo
man frither absolute Grenzen sah, gibt es heute keine absoluten Grenzen
mehr. Liegt das humanum des Menschen in seinem rational-intellektuellen
Vermogen, dann ist tatsichlich schwer einzusehen, wie der naturalisti-
schen Konsequenz einer nur graduellen Verschiedenheit des Mensch-
lichen vom Tierischen und damit der Méglichkeit, ja Notwendigkeit
einer Interpretation der Humanitiit des Menschen durch die Animalitat
noch zu entgehen sei. Was ist nun theologisch zur naturalistischen An-
thropologie zu sagen ?

Zuerst ist da zu sagen, daBl es nicht Sache einer der Wahrheit des
Wortes Gottes verpflichtenden Theologie sein kann, sich apologetisch als
Hiiterin traditioneller Anschauungen aufzuspielen, mégen diese noch so
alt und ehrwiirdig sein und durch die nie zu unterschitzende Macht der
Gewdohnung den Charakter des Selbstverstindlichen, ja sogar des Objek-
tiven angenommen haben. Denn Alter, Ehrwiirdigkeit und selbst allge-
meine Anerkennung einer Tradition sind noch kein Mafl der Wahrheit.
Es ist darum meines Erachtens hochst bedauerlich, dafl die neuere und

163



zum Teil auch neueste theologische Anthropologie aus traditionalisti-
scher Gebundenheit an das herkommliche Menschenbild im sogenannten
«Darwinismus» den Feind Nr. 1 gesehen hat. Statt hier einfach nur
«Nein» zu sagen, wire es viel wichtiger und vor allem fruchtbarer ge-
wesen, wenn die stark unter dem bestimmenden Einflull des Idealismus
stehende neuere Theologie durch die im Zeichen Darwins segelnde natu-
ralistische Anthropologie sich einen neuen Blick fiir die Tatsache hitte
schenken lassen, daf} auch die niichternen Schopfungszeugnisse der Bibel
den Menschen, indem sie ihn gerade primir als Kreatur verstehen, in
die Reihe der iibrigen Geschopfe stellen. Denken wir nur daran, dal}
nach der jahwistischen Quelle des Pentateuchs der Schopfer die Tiere zu
dem Zweck ins Dasein ruft, um dem Menschen eine Hilfe zu schaffen,
«die zu ihm pafit» (1. M. 2, 18). Und diese Linie, die Mensch und Tier
in nichste kreatiirliche Nidhe zueinander riickt, gewinnt ihre radi-
kalste Zuspitzung in dem erstaunlichen Wort des Alten Testamentes:

«Der Mensch hat vor dem Tiere keinen Vorzug.
Denn alle gehen an einen Ort; alle sind sie aus Staub geworden,
und alle werden sie wieder zu Staub.
Wer weil}, ob der Odem der Menschenkinder emporsteigt,
der Odem des Tieres aber hinabfihrt zur Erde ?»
(Prediger 3, 19—21.)

Hitte die Theologie gerade auch diese etwas entlegene Stimme des
biblischen Schépfungszeugnisses ernst genommen, sie wiirde von einer
fruchtlosen, weil affektiv-unwahren Ablehnung der naturalistischen
Anthropologie bewahrt geblieben sein. Sie wiirde vielmehr erkannt
haben, dafl diese Anthropologie — jetzt selbstredend vom biblischen
Offenbarungsglauben her gesehen — auf ihre Weise nur vollig ernst
macht mit der Kreatiirlichkeit, und zwar der totalen Kreatiirlichkeit
der menschlichen Natur.

Das idealistische Menschenbild

Gilt es dergestalt die naturalistische Anthropologie vor einer gewissen,
sich sehr christlich gebédrdenden, aber im Grunde idealistisch voreinge-
nommenen Apologie des traditionellen Menschenbildes durch den Theo-
logen zunichst in Schutz zu nehmen, so ist anderseits mit derselben
Schirfe hervorzuheben, daf} sie mit ihrer Erklirung des Humanen als
einer bloen Erscheinungsform des Animalen den Boden strenger Wis-
senschaftlichkeit verldt, auf die sie sich in pritentiéser Anmaflung so
gern beruft. Wer immer das Menschliche vom tierischen Bios her erklidren
will, hat bereits eine ausschlaggebende Vorentscheidung getroffen, die
wissenschaftlich erst noch der exakten Begriindung bediirfte, namlich,

164



dal das humanum nicht dasjenige sein konne, was die Existenz des
Menschen, gewill als kreatiirliches Leben, vom Dasein des Tieres prinzi-
piell unterscheidet, dafl es vielmehr etwas sei, das auch den héchsten
Formen des Sidugetier-, wenn nicht gar des Insektenstammes eignet, frei-
lich in quantitativ unendlich geringerem Mafe. Nicht daB3 wir eine der-
artige Betrachtungsweise von vorneherein als unwissenschaftlich hin-
stellen mochten. Die naturwissenschaftlich fundierte Anthropologie hat
durchaus das Recht, die spezifisch menschliche Existenz auch einmal so
zu sehen und sich zu fragen, was dabei herauskommt. Allein, es geht
in diesem Fall nicht mehr um eine Vorentscheidung, sondern nur um eine
hypothetische Annahme, die es sich, bei fortschreitender Forschung,
eventuell gefallen lassen muf}, wieder in Frage gestellt, ja aufgegeben zu
werden. Fiir den streng wissenschaftlich Denkenden ist dies natiirlich
eine Selbstverstindlichkeit, fiir die naturalistische Anthropologie da-
gegen kommt die Hypothese, daBl das Humane eine Erscheinungsform
des Animalen sei und darum auch von da aus verstanden werden miisse,
einem dogmatischen Credo gleich. Wir miissen darum die naturwissen-
schaftliche Erforschung des Menschen und die naturalistische Anthro-
pologie scharf auseinanderhalten. Die naturwissenschaftliche Anthropo-
logie braucht durchaus nicht naturalistisch orientiert zu sein und die
naturalistische Anthropologie ist an sich noch lange nicht naturwissen-
schaftlich bestimmt.

Die naturwissenschaftliche Bemiithung um die Erkenntnis des Men-
schen wird also in dem soeben skizzierten Sinne Tatsachenfeststellung
und Tatsachendeutung streng auseinanderhalten miissen. Es ist eine
praktisch an Gewillheit grenzende Tatsachenfeststellung, daf} der
Mensch als homo sapiens, und das heilt jetzt als Mensch im zoologischen
Sinn genetisch mit den Primaten des Tierstammbaums zusammenhingt.
Und es ist eine Tatsachendeutung, die immer nur hypothetischen Cha-
rakter beanspruchen kann, dal der Mensch als humane Existenz, ich
meine jetzt mit seinem BewuBtsein von Gut und Bése, mit seinem ver-
antwortlichen, ihn iiber das bloB naturhaft instinktbeherrschte Leben
hinaushebenden schépferischen Schaffen und, was damit in engstem
Zusammenhange steht, mit seiner mitmenschlichen Kultur, lediglich
eine evolutionistische Uberhéhung animalischen Verhaltens sei. Und
zwar ist es eine Tatsachendeutung, die, soweit ich sehe, dem exakten
Naturwissenschaftler von heute mehr und mehr problematisch wird.
Wenn auch die hohere Gestalt genetisch, eben im zoologischen Sinne,
aus der niederen hervorgegangen ist, so ist damit noch lange nicht ge-
sagt, dal} die hohere Gestalt aus der niederen zu erkliren sei. So jeden-
falls kann heute der dem naturalistischen Vorurteil nicht unterliegende
exakte Zoologe reden. Ich fiithre als Beleg nur Adolf Portmann an, der
in seiner bedeutenden Studie, «Biologische Fragmente zu einer Lehre
vom Menschen», die gewichtigen Worte schreibt:

165



«Die Idee der Ableitung des Hoheren aus dem Niedrigen fiihrt in die Irre. Das
Wesen der hoheren Gestalt 148t sich nicht aus den Bedingungen der niederen Form ver-

stehen, selbst wenn es hochwahrscheinlich ist, daB sie voun der letzteren abstammt»
(S. 10).

Es macht nun die bleibende Bedeutung der idealistischen Konzeption
vom Menschen aus, daB} sie seine Humanitit nicht von unten, sondern
von oben, und das heillt hier vom Geiste her versteht. Deshalb weif} aller
Idealismus um den Anspruchs- oder Sollcharakter der menschlichen Exi-
stenz. Der Mensch als Natur- oder sinnliches Wesen steht in diesem an-
thropologischen Versténdnis unter dem bestimmenden Imperativ des Gei-
stes, der Idee, der autonomen Vernunft; und daB3 er unter einem derarti-
gen Anspruch steht, gibt ihm die Wiirde des Humanen. Hier also wird
das Menschliche aus dem naturhaft-biologischen Bereich herausgelost
und als ureigene Dimension verstanden. Es ist als humanum der Natur
unendlich iiberlegen, in seinem Wesen selbst Geist, selbst Idee, selbst
autonome Vernunft, dessen Anspruch es, wenigstens im rigorosen ethi-
schen Idealismus eines Kant, in unbedingtem Gehorsam zu bejahen gilt.
Dal3 der Mensch daneben auch «sinnliche Natur» ist, wie das Tier, be-
deutet im Grunde eine peinliche Verlegenheit, gehort jedenfalls zu dem,
was iiberwunden werden sollte. So gewinnt die idealistische Anthropolo-
gie leicht eine naturfeindliche Tendenz, wie umgekehrt das naturalisti-
sche Menschenbild einen ihm immanenten Hang zur Geistfeindlichkeit
besitzt. Jedenfalls stehen die beiden Anthropologen in ihrem Versténdnis
des Humanen, aufs Letzte gesehen, einander gegeniiber, feindlich gegen-
iiber. Die eine bedeutet in ihrem kernhaften Verstédndnis des Menschen
die Verneinung der andern.

Das christliche Verstindnis vom Menschen

Wo steht nun das christliche Verstindnis des Menschen im antinomi-
schen Gegeniiber von naturalistischer und idealistischer Anthropologie ?
Wir haben schon dargetan, daf} christlicher Glaube, wenn er im rechten
Sinne auf das naturalistische Bild vom Menschen blickt, dort eine grofle
Wahrheit entdeckt, nimlich die Wahrheit von der Kreatiirlichkeit des
Menschen und seiner dadurch gegebenen Nihe zur Natur des Tieres.
Christliches Verstindnis des Menschen erschopft sich aber nicht, und
zwar noch lange nicht im Versténdnis seiner Kreatiirlichkeit. Es ist viel-
mehr in seinem Eigentlichen Verstindnis des Menschen als gottebenbild-
liches Geschopf (1. M. 1, 27). Das heifit in andern Worten: Christlicher
Glaube versteht den Menschen in dem, was sein reales Menschsein aus-
macht nicht als Entsprechung zum Tier, sondern als Entsprechung zu
Gott, nicht als imago animalis, sondern als imago dei. Hier liegt die ent-
scheidende Grenze, die ihn von jedem naturalistischen Menschenver-

166



stdndnis scheiden mufl. Er mufl daran festhalten, daB} der Mensch als
humane Existenz, als Adam, wie die Bibel sagt, Schopfung Gottes ist,
und nicht nur héchstes Evolutionsprodukt des animalischen Lebens.

Ich habe soeben gesagt, daf} christlicher Glaube den Menschen in dem,
was ihn zum Menschen macht, eben in seiner Humanitit als Entspre-
chung zu Gott, dem Schépfer, versteht. In dieser Grundaussage sind sich
wohl alle christlichen Theologen eins. Fraglich aber ist, wie nun diese
Entsprechung, diese «analogia» zu begreifen sei. Im allgemeinen ist sie,
wie das in der katholischen Kirchenlehre am konsequentesten durchge-
halten wird, als analogia entis begriffen worden, das heif3t als eine Ent-
sprechung, die trotz seiner Verschiedenheit auf einer Vergleichbarkeit
des menschlichen mit dem géttlichen Sein beruht. Aber steht dieses
Analogieverstindnis nicht in einem fundamentalen Widerspruch zu dem,
was Gottes Wort vom Menschen sagt ? Es sagt doch, dafl der Mensch,
und zwar der ganze Mensch, auch der Mensch als Geist und Seele, d. h.
als verantwortliches Person-Ich, und nicht nur als leibliches Welt-Es,
von Gott geschaffen, und darum mit dem ungeschaffenen gattlichen Sein
des Schopfers gerade nicht zu vergleichen ist. Sobald wir den Menschen
in einem Verhiltnis der Seinsentsprechung zu Gott sehen, heben wir ihn
unendlich iiber das kreatiirliche Sein hinaus und verleihen ihm im Grun-
de eine Natur, die ihn qualitativ von jedem andern geschépflichen We-
sen unterscheidet. Und das liegt nun einmal nicht auf der Linie dessen,
was die Heilige Schrift von Gott und Mensch bezeugt.

Wenn aber die Entsprechung des Menschen zu Gott keine Seins-
entsprechung ist, was ist sie dann ? Darauf weill der im Worte Gottes
lebende Glaube nur eine Antwort: Personentsprechung! Indem Gott
zum Menschen spricht, als einzigem kreatiirlichem Geschépf zum Men-
schen spricht, und indem der Mensch in diesem gnadenhaften Anspruch
Gottes zur Antwort gerufen wird, wieder als einziges kreatiirliches Ge-
schopf zur Antwort gerufen wird, entspricht er Gott, ist er ver-antwort-
liches Ich im Akt des Anspruchs durch das fragende Du, menschliche
Person im geliebten Gegeniiber zur nicht-menschlichen Person Gottes.
Und so gesehen erfiillt sich dann auch die Gottebenbildlichkeit Adams
im hérenden Gehorsam auf den Anspruch Gottes, seines Schopfers. Wir
verstehen erst von da aus, warum im Neuen Testament Jesus Christus,
als der in seiner Liebe dem géttlichen Vater total gehorsame Sohn,
«Gottes Ebenbild» (2. Kor. 4, 4) und, in betontem Gegensatz zum
«ersten», Gott ungehorsam gewordenen Menschen, «letzter» (d. h. escha-
tologisch vollkommener) Adam heifit (1. Kor. 15, 45).

Christlicher Glaube kann also das naturalistische Menschenbild nicht
rezipieren, weil er den Menschen als imago dei unter den gnadenhaften
Anspruch des Wortes Gottes, und so zu einer verantwortlichen Existenz
gerufen sieht. Als imago animalis ist der Mensch nie verantwortliche
Existenz, unterliegt er keinem Anspruch, der iiber ihn hinausfiihrt, un-

167



terliegt er nur dem Anspruch sogenannter biologischer Lebensnotwen-
digkeiten. Und darin liegt nun eben die dehumanisierende Konsequenz
jedes naturalistischen Menschenbildes. Wohlverstanden, sie liegt nicht
darin, daf} der Mensch im Sinn der Zoologie in einen genetischen Zusam-
menhang mit dem Tierstammbaum gebracht, sondern darin, daB} er dem
Diktat von unechten, nur in seiner eigenen Triebnatur begriindeten An-
spriichen unterworfen wird.

Diese kritische Abweisung des naturalistischen Verstindnisses vom
Menschen erfolgt nun aber nicht im Zeichen eines idealistisch geprigten
Menschenbildes. Wenn der vom christlichen Glauben beseelte Theologe
auf die Anthropologie des Idealismus blickt, dann wird er freilich auch
in ihr eine grofle, wichtige Wahrheit schauen. Sie hat recht, gegeniiber
dem Naturalismus darin recht, da3 sie das Menschliche nicht von unten,
nicht vom Bios, sondern von oben, vom Logos her verstehen will. Allein,
der Logos ist hier nicht Gottes gnadenhafter Anspruch in seinem Wort,
der Logos ist hier absoluter Geist, an dem der Mensch als humane Exi-
stenz teilhat und also iiber ihn verfiigt. Und das heift in andern Worten:
Der Mensch ist imago spiritus, Geistwesen, das durch seine besondere
Artung dem Géttlich-Geistigen entspricht, dem Géttlich-Geistigen, das
ihn als habituelle Einwohnung unendlich iiber das Tier erhebt und sich
vor allem in seiner Vernunft- und Willenskraft bekundet. So weill der
Idealismus um die Hoheit des Menschen als humanes Sein. Aber indem
er diese Hoheit als Hoheit von dessen eigener Natur begreift, die am
Gottlich-Geistigen Anteil hat, und nicht als Hoheit der Gnade Gottes,
kommt es auch hier zu einer Dehumanisierung des Menschlichen. Nicht
zu einer Dehumanisierung nach unten, wie in der naturalistischen An-
thropologie, sondern zu einer Dehumanisierung nach oben, die darum
als solche viel schwerer zu durchschauen, doch ebenso gefihrlich wie ihre
naturalistische Zwillingsschwester ist. Denn auch hier steht der Mensch
ja nicht mehr unter dem echten Anspruch eines echten Du, worin wir
gerade seine personhafte Humanitit erkennen. Hier steht er als Geist-
natur dem Geist und so im Letzten sich selber gegeniiber. Und eben
deshalb ist der im Letzten sich selber iiberlassene Mensch ohne echte
Verantwortung, Mensch, der, wenn es darauf ankommt, immer auch
anders kann, und darin Unmensch, wie wir sehen und erleben. Pascal
hat wahrhaftig recht bekommen mit seinem, unsere Kritik am idealisti-
schen Verstindnis des Menschen vorwegnehmenden Wort:

«L’homme n’est ni ange ni béte, et le malheur veut que qui veut faire I’ange fait

la béte» (Frg. 358).

Dergestalt steht nun die theologische, vom Héren auf das Wort
Gottes ausgehende Bemiithung um die Erkenntnis des Menschen jenseits
von naturalistischer und idealistischer Anthropologie. Aber sie steht so
jenseits beider, daf sie sich nicht etwa in steriler Isolierung von ihnen

168



abschlie3t, sondern vielmehr in kritischem Hinsehen auf deren einander
antinomisch entgegengesetztes Verstindnis vom Menschen die relativen
Wahrheiten beider dialektisch in sich aufzunehmen und fiir das weitere
Nachdenken iiber die Wirklichkeit des Menschen fruchtbar zu machen
weil}. So wird die theologische Anthropologie im von uns vorausgesetzten
Sinn des Wortes mit dem Idealismus die Unableitbarkeit des Mensch-
lichen aus dem tierischen Sein und Leben behaupten, selbstredend des
Menschlichen als verantwortlicher Existenz. Und so wird sie mit dem
Naturalismus gegen den Idealismus dieses Menschliche nicht als eine be-
sondere, objektivierbare geistige Naturbegabung sehen, die den Men-
schen irgendwie artmifig vom Tiere unterscheidet. Gegen beide wird
sie sagen miissen, dal menschliche Existenz als Existenz in der Verant-
wortung Gnade ist, unverfiighare Gnade im liebenden und gebietenden
Anspruch durch das den Menschen rufende Wort Gottes, Gnade, nicht
biologisches Evolutionsprodukt, und Gnade, nicht Hoheit der eigenen
Geist-Natur. Christlicher Glaube kann dieserweise hoch vom Menschen
reden, auch wenn er weil}, dafl der Mensch immer Adam ist, kreatiirlicher
Mensch und Mensch im Widerspruch zum Anspruch Gottes, Mensch als
Siinder. Denn in Jesus Christus bleibt der kreatiirliche Mensch und
bleibt der Mensch als Siinder unaufgegebene, von Gott geliebte, in alle-
dem zur Gottes- und Menschenliebe gerufene und darin eben wahrhaft
humane Existenz. Und christlicher Glaube kann dieserweise wahr vom
Menschen reden, ich meine ohne die Tatsachenerkenntnis naturwissen-
schaftlicher Forschung zu miBachten. Denn Adam, Adam jetzt verstan-
den im Sinn der Einheit des Menschen als verantwortlicher Existenz,
bedeutet doch nicht den Anfang des Menschen im Sinn der Zoologie, be-
deutet nicht den naturgeschichtlichen Punkt in der Evolution des bio-
logischen Lebens, da angeblich die tierische Natur in die qualitativ ganz
andere, eben in die Geistnatur «mutierte». Dieser Adam, um den der
christliche Glaube weil}, begegnet dort, und nur dort, wo kreatiirliches
Leben, sei es nun der homo sapiens recens, sei es der homo sapiens dilu-
vialis, sei es der homo Neandertaliensis oder ein noch weiter zuriickliegen-
der Sprof} im Stammbaum des Lebens den gnadenhaften Anspruch Got-
tes horte und in solchem Héren in die Dimension verantwortlicher Exi-
stenz gehoben wurde, in die Dimension verantwortlicher Existenz, dank
derer er — im Unterschied zu jedem Tier — der denkenden und han-
delnden Entscheidung fihig wird, was der Idealismus als geistiges Fak-
tum wieder richtig sieht. In andern Worten: Fiir den christlichen Glau-
ben tritt der Adam des biblischen Zeugnisses durchaus nicht an die
Stelle des homo sapiens im naturwissenschaftlichen Verstand. Er wird
sich gerade vor einer derartigen Alternative hiiten, darum wissend, daf3
die Menschlichkeit des menschlichen Lebens nicht aus der Natur, sondern
aus der Gnade stammt, wiewohl sie nun das menschliche Leben in seiner
Ganzheit prigt, und zwar so in seiner Ganzheit priigt, daf} sie phinome-

169



nologisch greifbar wird. Wenn also Zoologie und Biologie beteuern,
keinen naturwissenschaftlich konstatierbaren Punkt in der Entwicklung
des natiirlichen Lebens zu finden, von dem gesagt werden kinnte, hier
nimmt der Mensch, hier nimmt Adam seinen geschépflichen Anfang, so
wird da christlicher Glaube nicht von Unglauben sprechen, sondern gerade
von Wahrheit. Es ist Ausdruck des Wahrheitsernstes der Naturwissen-
schaft, wenn sie im Bereich des Bios etwas nicht als biologische Tatsache
konstatieren kann noch will, was in seinem Eigentlichen dem Reich der
Gnade zugehort. Aber gerade darum wird christlicher Glaube gegeniiber
jeder naturwissenschaftlichen Forschung, die in ihrer Deutung der Tat-
sachen zu einer naturalistischen Konzeption des Menschen neigt, die
kritische Frage erheben miissen, ob sie mit der Ableitung der Mensch-
lichkeit des menschlichen aus dem tierischen Leben nicht schon den
Boden einer wissenschaftlichen Tatsachenfeststellung verlassen habe.

Es lag mir in dieser kleinen Studie daran, mit den Augen des christli-
chen, aus dem Worte Gottes lebenden Glaubens auf die einander entge-
gengesetzten Menschenverstindnisse des Naturalismus und des Idealis-
mus zu blicken. Nicht um eine Synthese zwischen beiden herzustellen,
denn eine Synthese gibt es hier nicht. Wohl aber um das Geheimnis des
menschlichen Lebens zu erhellen, des menschlichen Lebens, das in der
naturalistischen Anthropologie als menschliches Leben und in der ideali-
stischen Anthropologie als menschliches Leben unverstanden bleibt. Ob
nun die Weise dieses Sehens erhellend war, ist eine Frage, die jetzt dem
Leser zur Beantwortung iiberlassen sei.

Nach dem Vortrag, der erstmals anliBlich eines Empfanges der «Schweizer Monats-
hefte» in einem Privathaus gehalten wurde; sodann in leicht veréinderter Form als
erstes Votum innerhalb einer vom Berner Universititspfarramt veranstalteten aka-
demischen Vortragsreihe, die das Problem des Lebens iiberhaupt zum Gegenstand hatte.

170



	Was ist menschliches Leben?

