
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 37 (1957-1958)

Heft: 2: Gegenwartsprobleme der Demokratie

Artikel: Stadien im Prozess der Demokratie : das ewige Problem im Wandel der
Problematik

Autor: Kägi, Werner

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-160669

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-160669
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


STADIEN IM PROZESS DER DEMOKRATIE

Das ewige Problem im Wandel der Problematik

VON WERNER KÄGI

Demokratie ist dauernde Aufgabe. Sie steht heute in einer
bedeutungsschweren Entwicklungsphase. Die große Katastrophe des 2.
Weltkrieges hat die Schwächen verschiedener demokratischer Regimes
schonungslos aufgedeckt und dem demokratischen Fortschrittsdenken einen
schweren Schlag versetzt. Aber mit den Illusionen ist weithin auch der
Glaube an die Demokratie gefallen. Oder stoßen wir nicht überaU im
Westen — ausgesprochen und noch häufiger unausgesprochen — auf eine
Skepsis, ja auf einen Fatalismus, welche die Demokratie im Zeitalter der
Massen und der Technokratie auf verlorenem Posten sehen, und auf eine
Apolitie, welche die Flucht aus der Politik gerade auch mit dem
«Versagen der Demokratie» begründen will? Und steht nicht auch dem
echten demokratischen Aufbauwillen die Macht der Verhältnisse
entgegen, innenpolitisch dadurch, daß die schwachen Schultern der jungen
oder wiederhergestellten Demokratien mit der unheimlichen Aufgabe des
Wiederaufbaues — weit gewaltiger noch als der materielle ist der geistig-
sittbche — belastet sind ; außenpolitisch aber dadurch, daß die Abwehr
der großen totabtären Drohung, die durch sie gewirkte Unruhe und die
von ihr geforderte Konzentration auf die Außenpolitik — die Entfaltung
des demokratischen Prinzips da und dort hemmt oder gar unterbindet

Aber in jeder umfassenderen Bilanz der demokratischen Situation
fehlen nun doch auch nicht Aktivposten — bedeutsame Aktivposten.
Wenngleich die Nachkriegszeit nicht jene aUgemeine Katharsis des
politischen Denkens gebracht hat, die man von der großen Katastrophe
erwarten mochte, und der Schleier des Vergessens zudem mit verdächtiger
EUe über die Abgründe gelegt wurde, von denen eine heUsame Mahnung
ausging, so hat die Erfahrung dieser Jahre doch zu einer bedeutsamen

Erneuerung und Vertiefung des demokratischen Gedankens geführt.
Wir sind gewarnt, wie keine Generation vor uns gewarnt worden ist.

Die ungarische Tragödie hat die Nebel der «friedlichen Koexistenz» vollends

zerteUt. Nachdem die elementare Empörung der freien Welt nicht
zu rettender Aktion geführt werden konnte, müssen diese Energien doch
wenigstens der Festigung der demokratischen Front dienstbar gemacht
werden. Das Leiden der MiUionen im Weltkrieg und nun steUvertretend
wieder in Ungarn darf nicht umsonst gewesen sein. Und was in den
Katakomben — de profundis — über die Grundordnung menschbcher
Gemeinschaft nachgedacht worden ist, darf nicht mehr verloren gehen.
Dieses Erbe muß gegen alte und neue IUusionen, aber auch gegen den

99



seichten Optimismus, den die anhaltende Hochkonjunktur ausbreitet —
und der so rasch vergessen läßt —, verteidigt werden. In der zwiefachen
Auseinandersetzung mit dem nationalsoziabstiscben und mit dem
kommunistischen Totabtarismus, der vielen eine Zeitlang als Weg zur neuen
Demokratie erschienen ist, hat sich das demokratische Denken geläutert.
Selten ist die demokratische Idee so groß und zugleich so nüchtern erfaßt
worden, wie in den Jahren ihrer radikalsten Bedrohung, und kaum je
ist ihre Verpflichtung uns so klar vor Augen gesteUt worden wie im
November 1956.

Worin beruht nun aber diese Vertiefung und Verlebendigung des

demokratischen Gedankens

Stadien im Prozeß der Demokratie

Wir können im demokratischen Denken des 19. und 20. Jahrhunderts
nach dem jeweils beherrschenden Postulat drei Stadien unterscheiden.
Sie sind zwar nicht in aUen Staaten paraUel verlaufen; auch lassen sie
sich keineswegs durch scharfe Zäsuren abgrenzen; und vor aUem
entziehen sich viele Denker — zumal die großen Unzeitgemäßen — der
bequemen Einordnung. Und doch ist die Abfolge dieser verschiedenen
Denkweisen deutlich erkennbar.

Das erste Stadium des demokratischen Denkens war beherrscht durch
das Vorwalten des Institutionellen. ZuaUererst mußten die Institutionen
erkämpft werden, welche die BUdung und Verwirklichung des Volks-
wiUens ermöglichen. Für die politischen Rechte stieg man im 19.
Jahrhundert auf die Barrikaden; das Postulat der Volksrechte (Volkswahl,
Volksentscheid, Volksinitiative) dominierte den demokratischen
Verfassungskampf. Dieser Kampf war notwendig, um die demokratische
Grundordnung zu erwerben ; dieser Kampf blieb aber auch im 20.
Jahrhundert notwendig, um sie gegen die sog. «neuen Staatsideen», gegen die
autoritären Tendenzen und gegen die Gleichgültigkeit zu erhalten. Und
doch ist dieses institutioneUe Denken auch immer wieder zu einem
Hemmnis für die Entwicklung der Demokratie geworden, durch die

Erstarrung wie durch die Einseitigkeit. Der Glaube an die Macht der
Institution beß — eine späte Blüte des verblassenden Fortschrittglaubens —
ihre Grenzen vielfach übersehen. In vielen Staaten eUten die demokratischen

Einrichtungen der pobtischen Reife der großen Volksmehrheit
weit voran; da und dort steigerte sich diese Diskrepanz zur Tragik der
«Demokratie ohne Demokraten». Das Versagen jener «Demokratien»,
die in den letzten Jahrzehnten ohne genügende Vorbereitung, gleichsam
über Nacht, entstanden, aber nimmt auch der demokratischen Idee
erfahrungsgemäß immer etwas von ihrer werbenden Kraft. Und selbst in
der ältesten Demokratie, der tiefe historische Wurzeln und die Klein-

100



staatbchkeit es immerhin erlaubten, den Weg der direkten Demokratie
ein weites Stück auf solidem Grunde zu gehen, können wir etwas von
jenem gefährlichen Doktrinarismus feststeUen, der das HeUmittel für
alle Mängel im Verfassungsleben in der bequemen Formel der Ausweitung
der Volksrechte erbbckt.

Eine weitere Einseitigkeit dieses demokratischen Denkens des ersten
Stadiums aber beruht darin, daß vor aUem das Recht, weit weniger die
Pflicht, betont wurde.

Das zweite Stadium des demokratischen Denkens war durch die
Hinwendung zu dem, was man — im weiteren Sinne des Wortes — als
«soziale Demokratie» bezeichnen darf, gekennzeichnet. Das demokratische
Ideal wird neu bestimmt: der «bloß formalen» oder «bloß pobtischen»
Demokratie wird die «soziale» Demokratie als die «wahre» Demokratie
entgegengestellt.

Am Anfang dieses Gedankens steht die richtige Erkenntnis, daß
Demokratie ohne soziale Gerechtigkeit nicht bestehen kann; daß die schönsten

politischen Rechte für jene Bürger problematisch, ja sinnlos werden
müssen, die in der dauernden Angst vor der wirtschaftbchen Not und in
der harten Fron für das AUernötigste ihre Tage verbringen. Oder in mehr
positiver Formulierung: daß Demokratie auch sozialer Ausgleich,
Verantwortung gegenüber den schwächeren Gbedern, opferbereite Solidarität

bedeutet. Dieser Gedanke hat zum sozialen Ausbau der Demokratie,
zum demokratischen Sozialstaat geführt.

Aber auch dieser Gedanke ist in verhängnisvoUer Weise übersteigert
worden. Der Glaube an die Macht der Verfassungsinstitutionen wurde
abgelöst durch den Glauben an die Macht, ja an die Allmacht des

Wirtschaftssystems. Die rechtliche Verfassung wurde als bloßer «Überbau»
der wirtschaftlichen Struktur gesehen und damit in verhängnisvoUer
Weise abgewertet. Verschiedentbch wurde geradezu die Ablösung der
«Verfassungsgeschichte» durch die «Wirtschaftsgeschichte» vorausgesagt.

Eine verhängnisvoUe Folge dieser Denkweise — gleicherweise
katastrophal für die Entwicklung der Demokratie wie des Soziabsmus —
aber beruht in der Verharmlosung des Machtproblems. Für dieses Denken
war der Weg zur «wahren» Demokratie grundsätzbch klar vorgezeichnet,
höchstens die Methode der Änderung der Wirtschaftsverfassung —
Reform oder Revolution — blieb offen.

Um sich Rechenschaft zu geben, welche Macht diese Idee auch im
20. Jahrhundert noch eine Zeitlang über die Geister hatte, muß man
einmal die westbche Literatur über die Demokratie — weit über den Kreis
der Gläubigen des «historischen Materiabsmus» hinaus —- in der Zeit
nach Stalingrad bis gegen Ende der vierziger Jahre durchgehen!

Das dritte Stadium des demokratischen Denkens, zu dem unsere Zeit
aufgerufen ist, widerstrebt der einfachen Signatur. Vielerlei Tendenzen
kämpfen nebeneinander und gegeneinander, alte und neue. Aber worin

101



beruht die Eigenart, die Grundrichtung, die es uns erlaubt, überhaupt
von einem neuen Stadium zu reden?

Diese neue Grundrichtung des demokratischen Denkens läßt sich in
der ganzen Vielgestaltigkeit der Bestrebungen in unserer Zeit doch sehr
deutbch aufweisen :

Es ist ein neues Suchen nach den geistig-sittlichen Grundlagen und
Voraussetzungen der Demokratie. Es ist, weitverbreitet, die klare
Erkenntnis, daß nicht die Institutionen die Demokratie ausmachen,
sondern die geistige Verfassung der Bürger oder doch der großen Mehrheit
der Bürger. Der Mensch — die verantwortliche menschliche Person —
wird wieder in den Mittelpunkt des Staats- und Rechtsdenkens gerückt.

Dieses demokratische Denken, das festen Ankergrund sucht, aber
sieht sich unausweichlich auch vor die Frage des Gewissens gestellt.

Relativierung und Verfälschung des Gewissens

Wir können aus dem großen Problembereich, der durch die beiden
Begriffe «Demokratie» und «Gewissen» angedeutet wird, in einer kurzen
Abhandlung nur einen Ausschnitt geben. Wir möchten es so lösen,
daß wir einige Grundprobleme der modernen Demokratie von hier aus
zu beleuchten versuchen; hinter den vielerlei Fragen soll die große
Entscheidungsfrage der Demokratie — in der sich wandelnden Problematik
das ewige Problem! — aufgewiesen werden.

Wenn man aber in dieser Weise eine Instanz behauptet, die
grundsätzbch auch der obersten demokratischen Gewalt, dem pouvoir
constituant, übergeordnet ist, wenn man so einen Maßstab vorschlägt, an
dem die demokratische Ordnung gemessen werden soU, so ist es nun
offenbar die erste Aufgabe, diesen Maßstab, diese Instanz genau zu
bestimmen.

Was ist das Gewissen
Auf diese Frage läßt sich nun aber nicht mit einer einfachen Definition

antworten und vor aUem gibt es keine allgemein anerkannte
Begriffsbestimmung, die hier an die Spitze gestellt werden könnte. Das theologische
und phUosophische Bemühen, die elementare Gegebenheit — das «Ur-
phänomen» — des Gewissens zu umschreiben, hat schon in früheren
Jahrhunderten — die uns im Rückbbck so eindrücklich geschlossen
erscheinen mögen — zu großen Kontroversen geführt. Mit der Plurabsie-

rung der Weltanschauungen im 19. Jahrhundert kommt es zu einer Vielfalt

von abweichenden Auffassungen. Aber den Höhepunkt der Proble-
matisierung — eine eigentbche Krise der Lehre vom Gewissen — brachte
doch erst das 20. Jahrhundert. Im Bbck auf die politisch-staatsrechtbche
Problematik sind zwei Tendenzen bedeutsam:

102



Einerseits das Bestreben, das Gewissen zu verharmlosen oder überhaupt
zu leugnen. Auch das Gewissen verfäUt dem Prozeß der Relativierung und
Annihilierung. Was in früheren Zeiten die Hybris einzelner extremer
Denker wagte, ist in unserem Jahrhundert zum bequemen Credo breiter
Massen geworden. Der MachtwiUe vor aUem hat versucht, diese
unbequeme Schranke des Gewissens zu beseitigen ; Hitler etwa hat — zu einer
Zeit, da dieses «anathema» noch wirkte — das Gewissen als «jüdische
Erfindung» zu entwerten gesucht!

Die andere Tendenz ging und geht dahin, ein sog. «Kollektivgewissen»
— das Gewissen der Nation, der Rasse, der Klasse, der Partei usw. —
anstelle des «Individualgewissens» zu steUen. Diese Tendenz war zum
Teil vorbereitet durch jene Lehren, die auch im «Individualgewissen»
letztbch nur die Äußerung des sittlichen Erbes eines Volkes, einer Klasse
usw. sehen woUen. Aber entscheidend war auch hier der MachtwiUe, der
das, was er nicht zu beseitigen vermag, für seine Zwecke umdeutet : die
Verfälschung des Gewissens zum «KoUektivgewissen».

Diese Abwertung und Verdunkelung des Gewissens erst hat die
Entstehung des neuen Leviathans ermögbcht.

Die neue Aufrüttelung des Gewissens

Heute ist die Sicht in weiten Teilen der Welt wieder klarer geworden.
Die große Katastrophe hat zwar das Versagen, das erschütternde
Versagen weitester Kreise, ja ganzer Völker gezeigt — eine eigentbche
Kettenreaktion abdankender Gewissen —; aber nicht minder eindrückbch
ist doch auch die Macht des Gewissens an den Tag getreten : in den
Widerstandsbewegungen, in vielen echten Schuldbekenntnissen, aber namentbch

auch in der wegbereitenden Neubesinnung. Selbst wenn man das
auszuscheiden weiß, was auch hier bloßes Gerede war, in dem viele ihr
Alibi für die Jahre der Gewissenlosigkeit suchten, darf man doch fest-
steUen, daß es in der Geschichte des Staatsdenkens der Neuzeit nur
wenige Epochen gibt, in denen diese Entscheidungsfrage der Demokratie
mit ährdicher Radikabtät und mit gleichem Ernst gestellt worden ist wie
im letzten Jahrzehnt und wiederum in diesen letzten Monaten angesichts
der ungarischen Tragödie. Und wenn wir soeben sagten, daß sich die
Problematik in den letzten Jahren doch geklärt hat, dann ist dies nicht
die optimistische Prognose einer «Zeitenwende», wohl aber die schlichte
FeststeUung einer Tatsache, die — zumal in einer Zeit, in der viele
Diagnostiker nur das Negative, nur Krisen und Niedergangsbnien sehen
woUen — nicht übersehen werden darf: daß das Gewissen wieder klarer
anerkannt wird — im wissenschaftlichen Denken, im Rechtsdenken, in
der Verfassungspobtik.

103



Wir dürfen für die Behandlung unseres Themas die Schwierigkeiten
der näheren theoretischen Umschreibung umgehen, also etwa die Frage,
ob das Gewissen der «eigentbche metaphysische QueUpunkt im
Menschen» (Friedrich Meinecke); oder gar «das Organ der religiösen
Offenbarung der Wahrheit, des Guten», «das Organ der Gottesauffassung»
(Nikolai Berdiajew); oder ob es nur die «warnende Stimme», der «Wächter

an der Grenze» ist; die Frage, ob das Gewissen gesetzgebende,
anklagende und richtende Funktionen umfaßt, oder ob man dem
Gewissensruf «ausschließhch den Charakter des Verbotes» (Dietrich Bonhoeffer)

zusprechen darf; ob man es als «unmittelbares Gefühl», als «Urform
des Wertgefühls» (Nicolai Hartmann) ; oder als eine «unmittelbare
vernünftige Erkenntnis» quabfizieren muß; die Frage, ob und wie sich
«innere Stimme» und «Gewissen» unterscheiden usw.

Wir gehen bewußt von einer weiten Umschreibung aus, wenn wir
«Gewissen» bestimmen als «den letzten Ernst einer Entscheidung des Menschen»

(Eivind Berggrav), als Entscheidung des Menschen vor Gott, als Entscheidung

des einzelnen (imprägnanten Kierkegaardschen Sinne dieses Wortes).
Wenden wir uns nun einigen großen Grundproblemen der modernen

Demokratie zu.

Konformismus und Nonkonformismus in der Demokratie

Ein erster Fragenkomplex betrifft die Willensbildung — Konformismus

und Nonkonformismus — in der Demokratie.
Auch die Demokratie bedarf der Einheit; sie kann — wie eindrückliche

Beispiele der jüngsten Vergangenheit zeigten — nicht bestehen ohne
Bejahung der Grundordnung durch die große Mehrheit des Volkes und
ohne die Fähigkeit zur MehrheitsbUdung in Parlament und Regierung.
Aber diese WiUensbUdung darf nicht eine uniformierend-gleichschaltende
sein. Demokratie, die diesen Namen verdient, wird vielmehr nur solange
bestehen können, als in der großen Mehrheit der Bürger der Wille zum
selbständigen politischen Urteil und zur selbständigen politischen Entscheidung

— der WUle zum «Selbstsein in Verantwortung» — lebendig ist.
Das Gewissen des einzelnen ist Fundament, Bedingung und Garantie der
Demokratie. Die Gewissensentscheidung ist es, die den Bürger wahrhaft
frei macht und adelt.

Dieses Fundament aber ist durch die moderne geseUschaftbche
Entwicklung bedroht. Die Komplizierung und Unübersichtlichkeit der
Verhältnisse scheint die selbständige UrteUsbUdung durch den einzelnen
Bürger mehr und mehr zu verunmögbchen ; diese Not bedrängt nicht nur
die Referendumsdemokratie, sondern auch die Parlamente und
Regierungskollegien. MachtvoUe Tendenzen wirken in der Richtung der «Ent-

104



persönlichung», der «Vermassung». Der einzelne wird immer stärker dem
«Apparat», dem KoUektiv, dem Staat eingeordnet. Das Gefühl der
Ohnmacht der organisierten Macht gegenüber führt, zumal in den Großstaaten,

viele zur Resignation. Es ist nicht zu übersehen, daß einzelne
Tendenzen, die dem «totalen Staat» den Weg bereitet haben, auch in den

sog. «westlichen Demokratien» wirksam sind.
Es ist ein schlechter Dienst an der Demokratie, diese Tendenzen, die

ihr eigentbches Fundament bedrohen, irgendwie zu übersehen oder auch
nur zu verharmlosen; aber es wäre nicht minder bedenklich, sie einfach
als unausweichliches Fatum hinzunehmen. Denn trotz allem kommt die
entscheidende Gefährdung der Demokratie nicht von den äußeren
Umständen, sondern von der Bereitschaft des einzelnen, als Staatsbürger
abzudanken, vom Konformismus, der sich in aUem der Ansicht einer
Partei oder Regierung anschließt, ohne den Versuch, sich selbständig ein
UrteU zu bUden und ohne den Willen, selbständig Verantwortung zu
tragen. Eine verbreitete Anschauung, die den Pfad der Resignation
bereits ein gutes Stück beschritten hat, wül denn auch die legitime
Zuständigkeit des Volkes auf die Veto-Funktion oder gar auf die bloße
Akklamation begrenzen. Aber das grundsätzliche Problem bleibt auch hier
bestehen; denn wenn man nicht annehmen wiU, daß sich im politischen
KoUektiv automatisch ein mystischer Prozeß der Läuterung und Erhellung

vollzieht, dann werden solche Manifestationen a priori nur unter der
Bedingung sinnvoU sein, daß in ihnen nicht die «Masse», sondern die
«Einzelnen» sprechen. Die moderne Demokratie hat aUen Grund, gegenüber

solchen (alten und neuen) Mythologisierungen wachsam und
kritisch zu sein. Es gibt kein «Kollektivgewissen»; dieser Begriff, der auch
nach der großen Katastrophe offenbar wenig von seiner verführerischen
Kraft verloren hat, ist eine contradictio in adiecto. Es ist ein erstes Gebot
demokratischer Nüchternheit, daß sie festhält an der Binsenwahrheit,
daß in einer Gemeinschaft gerade soviel Gerechtigkeitsstreben, gerade
soviel Gewissen wirksam wird, als es in den Einzelnen lebendig ist.

Immer wieder hat man versucht ein Kriterium zu formulieren, an dem
die Entwicklung der Demokratie gemessen werden kann. Rousseau

nannte als sicherstes Zeichen der Erhaltung und Prosperität das Wachstum

der Bevölkerung (C. s. HI/19). Andere suchten es im Maß der Freiheit,

in der Wohlfahrt, im Ausbau des Sozialstaates, in der «gloire» als
Nation. Die tiefere Logik der Demokratie aber weist in eine andere

Richtung: demokratische Pobtik muß in allem, was sie tut, stets die
Frage gegenwärtig halten, ob es der Weckung und Mehrung der persönlichen

Verantwortung dient, und sie muß dauernd bestrebt sein, auch unter

den veränderten Verhältnissen die Voraussetzungen für eine persönliche

Urteilsbildung des Einzelnen zu erhalten und zu verbessern. An
diesem Punkt entscheidet sich der Kampf gegen den Totalitarismus; das

persönliche Gewissen ist der Hort der Freiheit.

105



Mehrheitsentscheidung und Gerechtigkeit

Ein zweites großes Problem der Demokratie ist die Mehrheitsentscheidung.

Die Entscheidung durch die Mehrheit ist die relativ beste Form
demokratischer WiUensermittlung; aber wo die primitivierende Formel:
«Demokratie Herrschaft der Mehrheit» Macht über die Geister
gewinnt, ist die Demokratie bedroht, und wo das «Recht der Mehrheit»
rücksichtslos geltend gemacht und durchgesetzt wird, ist sie im Niedergang.

Der Geist der wahren Demokratie bezeugt sich nicht zuletzt gerade
in der Art, wie die Mehrheit die Minderheit behandelt, im Machtverzicht,
in der Mäßigung.

Institutionen können diese Mäßigung begünstigen und fördern; es

sind vor allem die Institutionen des Rechtsstaates, welche den Absolutismus

des Mehrheitsprinzipes zu begrenzen suchen. Und doch liegt die
entscheidende Schranke des Mehrheitsabsolutismus — zumal auf der
höchsten Stufe, wo die zwingende Gewalt fehlt — anderswo: in der

Selbstbegrenzung, zu der das Gewissen rät.
Der Optimismus der Zeit der aufsteigenden Demokratie sah den

MehrheitswiUen noch in einer prästabüierten Harmonie mit der Gerechtigkeit.

Dieses Credo hat dem Mehrheitsentscheid den Charakter des

Absoluten, des Unüberprüfbaren vermittelt. Auch im demokratischen
Denken hat sich noch einmal wiederholt, was schon Pascal als Tragik
der Gerechtigkeit erkannt hatte: da man das Gerechte nicht stark
machen konnte, hat man das Starke — im demokratischen Denken also die
Mehrheit — gerecht gesprochen. Wir sehen die Demokratie wieder
menschlicher : auch die Mehrheit ist nicht «legibus soluta», wie ein dezi-
sionistisches Denken, das keine vor- und überstaatbche Normen mehr
anerkennt, behauptet. Wir glauben zwar nach wie vor, daß die Demokratie,

die den Menschen auch in seiner Mitverantwortung für die res pubbca
ernst nimmt, verglichen mit den andern Staatsformen eine besondere
Möglichkeit für die Verwirklichung der Gerechtigkeit bietet; aber nicht die

Mehrheitsentscheidung als solche ist schon Gewähr. Mehrheitsentscheidungen

können Ausgleich schaffen; der WiUe und die Macht der Mehrheit

vermag solche Entscheidungen oft sehr wirksam durchzusetzen. In
vielen Staaten hat es sich wiederholt: in einer Reihe von forschen
Entscheidungen kompakter, großer Mehrheiten schien sich in kurzer Zeit
die lange verhinderte Gerechtigkeit machtvoU zu verwirklichen.

Dieser Mythos der direkten Aktion ist auch heute noch lebendig. Er
wirkt verführerisch, namentlich auf die sog. «jungen Völker», die zum
TeU über Nacht das Selbstbestimmungsrecht erlangt haben. Aber weit-
herum ist die Ernüchterung über diesen Weg zur Gerechtigkeit
eingekehrt. Wo die ideologische Hörigkeit nicht blind gemacht hat oder der
Glaube an das zu schaffende Reich der sozialen Gerechtigkeit auf Erden
nicht aUes entschuldigt, beginnt man etwas von der Tragik jener gewalt-

106



samen «Gerechtigkeit» zu erkennen, die so oft einfach neue Ungerechtigkeiten

ansteUe der alten setzt. Was mit hohen sozialen Versprechungen
begonnen wurde, hat im Terror des totalen Staates geendet. Der Glaube
an die «unmittelbare Aktion», an die Gewalt als Mittel zur Verwirklichung

der sozialen Gerechtigkeit hat angesichts der offenen Abgründe
der totalitären Regimes einen starken Schlag erlitten. Der westliche
Sozialismus hat in einem langen Ringen den Weg von der «Diktatur des

Proletariates» zur rechtsstaatlichen Demokratie beschritten. Die zynische

Brutabtät, mitwelcher der Kreml das heroische Ungarn in die Sklaverei
zurückstieß, hat in diesen Monaten einer neuen starken Reaktion gegen
den Gewaltglauben gerufen. Aber täuschen wir uns nicht: der «Mythos
der Gewalt» ist nicht tot. Er kann jederzeit wieder erweckt werden. Neue
IUusionen werden dem alten Glauben den Weg bereiten.

Deshalb bleibt es so wichtig wie je, an die elementare Erkenntnis zu
erinnern: Gerechtigkeit wird nicht aufdiese Weise, denn sie fordert die
Entscheidung des Einzelnen.

Die früher angedeutete Kompliziertheit und Unübersichtbchkeit der
geseUschaftbch-staatbchen Zusammenhänge droht zwar diese persönliche
Entscheidung in steigendem Maße zu erschweren. Und doch bleibt sie

mögbch, und sie wird auch dort nicht ohne Einfluß auf das politische
Geschehen bleiben, wo sie die Mehrheit zwar nicht lenkt, aber doch
vielleicht noch zu korrigieren und zu hemmen vermag. Dort, aber auch nur
dort, wo das Suchen nach der Gerechtigkeit zur Gewissenssache des
Einzelnen wird, besteht die Freiheit, über den persördichen und Gruppenegoismus

hinweg jeweils dem Gebot des suum cuique zu folgen.

Der Konflikt der Loyalitäten

Ein weiterer Problemkreis, an dem ebenfaUs die Grenzen aUer äußeren

Ordnung in der Demokratie deutbch wird, ist das, was ich als

Konflikt der Loyalitäten bezeichnen möchte. Auch an diesem Problem
tritt der radikale Gegensatz rechtsstaatbch-demokratischer und totab-
tärer Ordnung klar zu Tage.

Für den totalen Staat, der den Anspruch erhebt, die aUumfassende

Ordnung zu sein, kann es gar keine Kollision zwischen den verschiedenen
Loyabtäten geben ; die staatliche Ordnung geht in jedem Fall vor und
fordert den unbedingten Gehorsam, den sie mit Gewalt und Terror
einschärft.

Die freiheitliche Demokratie kann diesen Konflikt der Loyalitäten nicht
in dieser monistisch-gewalttätigen Weise lösen. Zwar muß auch sie
bestrebt sein, ihre Autorität zu erhalten. Auch die rechtsstaatbche Demokratie

bedarf, im Interesse der Erhaltung der Ordnung, einer souveränen
Ordnungsgewalt; auch die föderabstische Demokratie kann, bei aUer

107



Wahrung der Vielheit, nicht ohne Einheit bestehen. Die staatsrechtbchen
Formeln bringen denn auch diese Einheit der letzten Entscheidungsgewall
des Staates sehr eindeutig zum Ausdruck; der mögbche Konflikt
zwischen einer Pflicht dem Staate gegenüber und einer anderen Pflicht wird
entweder a priori zu Gunsten des Vorranges des Staates gelöst oder doch
so, daß der Staat in letzter Instanz darüber entscheidet. Eben darin
bewährt sich seine Souveränität.

Die Formel ist klar und scheinbar eindeutig. Ist der Konflikt der
Loyalitäten damit aber auch bereits gelöst Einige KonfliktfäUe aus der
Alltagspraxis und ein Grenzfall mögen auf die Bedeutung dieses Problems
für die nonkonformistische freiheitliche Demokratie hinweisen.

Zunächst jene Entwicklung, die längst zu einem ernsten Verfassungsproblem

der Demokratie geworden ist: die Entwicklung zum Parteien-
und Verbandsstaat.

Die Verbände und die pobtischen Parteien sind nicht nur eine
Gegebenheit, sondern sie sind auch eine Notwendigkeit der modernen Demokratie

und Wirtschaftsverfassung. Das große und schwierige Problem
aber ist ihre Begrenzung und Einordnung. Viele glauben, daß sie durch
rechtliche und institutioneUe Reformen bewirkt werden kann. Die Logik
der freien Gemeinschaft aber weist auf eine andere Lösung hin: auf das
forum internum. Es ist eine Schicksalsfrage der Demokratie, daß ob der
Loyabtät gegenüber dem Verband und der Partei die Loyalität gegenüber
dem Ganzen nicht verkümmert. Diese Auseinandersetzung ist jedem
einzelnen Verbands- und Parteimitglied als Bürger aufgegeben; sie steUt
aber die führenden Personen vor eine ganz besondere — beispielgebende
— Verantwortung. In der schärfsten Zuspitzung finden wir diesen Konflikt

dort, wo der Partei- und Verbandsvertreter zugleich Volksvertreter
ist.

Viele moderne Verfassungen versuchen das grundlegende Ethos des

Volksvertreters zu normieren; so als Reaktion auf die Verbannung des
Gewissens im totalen Staat die deutschen Länderverfassungen nach dem
Kriege und das Grundgesetz der Bundesrepublik von 1949, wo Art. 38
unter anderem bestimmt : «Sie (die Abgeordneten des Bundestages) sind
Vertreter des ganzen Volkes, an Aufträge und Weisungen nicht gebunden
und nur ihrem Gewissen unterworfen.» Unsere Bundesverfassung
bestimmt in Art. 91 — übrigens wörtlich gleich wie schon Art. 79 der
Verfassung von 1848 — «Die Mitglieder beider Räte stimmen ohne Instruktionen».

Hinter dieser nüchternen Formulierung steht die gleiche hohe

Anforderung wie dort: Auch unser Grundgesetz wiU den Abgeordneten
als freien Vertreter des ganzen Volkes ; auch unser Grundgesetz sieht die
Gewähr für solche Freiheit in seiner Bindung an das Gewissen.

Dieser Triumph des freien Gewissens über das Verbandsinteresse, über
Partei- und Fraktionsdisziplin wird in keinem Protokoll und keinem
Parlamentsbericht vermerkt. Und doch ist er da, wiederholt sich immer

108



wieder. Hie und da darf eine große Tat sichtbar aus solcher Überwindung
hervorgehen; wir denken z. B. an den Arbeitsfrieden. Die wahren
Feierstunden der Demokratie sind jene Augenblicke, wo sich in den großen und
kleinen Entscheidungen die Souveränität des freien Gewissens behauptet.
Wo diese letzte Verankerung nicht mehr gegeben ist — wo dieser
Gewissenskampf nicht mehr ausgefochten wird—, aber wird die Demokratie
zum Spielball von «pressure groups».

Ein anderer ernster — und oft tragischer — Konflikt der Loyabtäten
kann dort entstehen, wo die Gebote des Glaubens und der Kirche und die
Gebote des Staates sich widersprechen. Zwar hat der moderne liberale
Rechtsstaat auch nach dieser Richtung versucht, denKonflikt überhaupt
auszuschalten oder doch im Sinne des Vorranges des Staates zu lösen.
So ist auch die Glaubens- und Gewissensfreiheit — das grundlegende
unter aUen Freiheitsrechten — nur unter dem Vorbehalt der «öffenth-
chen Ordnung» gewährleistet. Viele Verfassungen bestimmen zudem,
ähnbch wie unsere Bundesverfassung in Abs. 5 von Art. 49, daß die
Glaubensansichten nicht von der ErfüUung der bürgerlichen Pflichten
entbinden. Der moderne Staat beansprucht die Superiorität der
Staatsgewalt. Das Korrelat zu dieser Position der Souveränität ist die Negation
des Widerstandsrechtes.

Wiedergeburt des Widerstandsrechtes

Auch dieses Dogma des positivistischen Rechtsdenkens — die Leugnung

des ius resistendi — müssen wir neu überprüfen, — eines der
schwierigsten unter den Problemen, die unserer Zeit aufgegeben sind.
Generationen, die im sicheren Schutze des Rechtsstaates leben konnten,
mögen zuweUen den Wert wirksamer Staatsgewalt unterschätzen und
anarchisierenden Gedankengängen leicht zugänglich sein. Unsere
Generation ist auch nach dieser Seite hin kaum in Gefahr.Wir haben in Europa,
wenn auch nur während relativ kurzen IntervaUen, etwas vom Grauen
der offenen Anarchie miterlebt; es wirkt in den Werken der großen
Staatsdenker — vor allem bei MacchiaveUi, Bodinus und Hobbes —
machtvoU nach. Und wir hatten und haben vor allem reichbch Gelegenheit,

die Ohnmacht einzelner Staaten zu verfolgen, um dagegen gefeit
zu sein, leichthin für eine Schwächung der Rechtsautorität einzutreten.

Aber noch eindrücklicher war aUerdings das andere Erlebnis: die
Genesis des totalen Staates. Auch der vermessenste MachtwiUe hätte diese

Ungetüme auf europäischem Boden nie errichten können, wenn nicht
das herrschende Rechtsdenken — vor aUem durch das Dogma von der
schrankenlosen Souveränität — den Weg für die neuen Mythen bereitet
hätte. Im Suchen nach dem «rechten Staat» hat sich in einem vom To-
tabtarismus bedrohten Europa die Frage nach dem ius resistendi ganz

109



neu und elementar gestellt — auch gegenüber demokratischen Mehrheiten
Wir wissen um die Gefahren dieses Rechtes: es kann den Weg zur

Freiheit bereiten; es kann aber auch die Schleusen der Anarchie öffnen.
Es ist ein Recht der äußersten Grenze, ähnhch wie das Notrecht — ein
Recht, das nur aus einer letzten Verantwortung heraus angerufen werden

darf—, ein Recht, das aber aus solcher Verantwortung heraus dann auch
angerufen werden muß.

Das freie Gewissen als Begrenzung des demokratischen Staates

Man möchte mögbchst wenig vom Gewissen reden ; auch die heibgsten
Dinge können zerredet werden. Aber es gibt Zeiten — radikal bedrohte
Zeiten —, da man wieder daraufhinweisen, mehr noch: da man es wieder
bezeugen muß. Wir kommen aus einer solchen Zeit und stehen weiterhin
in einer solchen Zeit: es ist die radikale Drohung des Totalitarismus —
nicht nur von außen, sondern auch von innen, von den schleichenden
totabtären Tendenzen in der westlichen GeseUschaftsentwicklung.

Der totale Staat ist nicht nur — wie viele westliche Autoren immer
wieder und immer noch meinen! — ein absolutistischer Staat, ein Staat
der abseitigen Planung, ein voU kollektivistischer Staat, ein Staat der
konzentrierten Macht, ein Einparteienstaat. Alle diese Momente sind
wichtig zu seiner Charakterisierung. Aber das Entscheidende liegt anderswo

: im totalen Anspruch, in der Forderung des unbedingten Gehorsams,
in der Vergötzung des Staates. Oder noch zentraler : der totale Staat ist ein
Staat, der das Gewissen des Einzelnen leugnet, es irgendwie in ein KoUektiv-
gewissen umzudeuten versucht. So haben etwa die Nationalsoziabsten
das Credo verbreitet: «Adolf Hitler ist mein Gewissen.» Die Äußerungen
des freien Gewissens aber werden durch eine eiserne Diszipbn kontrolbert
und mit aUen Mitteln des Terrors unterdrückt. Der totale Staat fürchtet
eigentlich nur das freie Gewissen. Mit allen anderen Gefahren weiß er —
dank der Ohnmacht des Westens! — fertig zu werden; nur mit dieser
nicht. Der «Bürger» aber wird so zum «soldat politique», zum wiUen-
und gewissenlosen Gefolgsmann, zum Staatsroboter erniedrigt.

Der totale Staat ist also nicht einfach eine neue Staatsform, sondern
er ist ein Angriff auf die Würde des Menschen, auf das Selbstsein des
Menschen. Die sinnfäUige Gefahr des totabtären Regimes darf uns die
schleichende Gefahr der totalitären Tendenzen nicht übersehen lassen.

Die Gegenwehr aber ist das freie Gewissen.
Wir haben zu zeigen versucht, daß aUe großen Probleme, vor die sich

die Demokratie heute gesteUt sieht, nicht oder jedenfaUs nicht primär
durch rechtlich-institutioneUe und auch nicht durch wirtschafthch-
soziale Reformen lösbar sind ; wir sind immer wieder an den wichtigsten

110



Punkten — gleichsam an den SchaltsteUen des demokratischen
Verfassungslebens — auf die Gewissensfrage gestoßen.

Sie steUt sich uns aber auch im Rechts- und Staatsdenken — einem
Rechts- und Staatsdenken, das den Menschen wieder entdeckt hat und das
im Begriff ist, auf dieser Grundlage neu aufzubauen.

Zum Schluß noch eine Bemerkung zum schweizerischen Rechtsdenken.
Unserem Volk ist die Dämonisierung des Staates und der große

Zusammenbruch des Rechtes erspart geblieben. Wir sprechen nicht von
Bewährung, sondern von Bewahrung. Aber wir dürfen trotzdem dankbar
feststellen, daß die Arbeit unserer großen Rechts- und Staatsdenker nicht
ohne heUsamen Einfluß auf die politische Entwicklung gebbeben ist. Bei
aUen Unterschieden im einzelnen ist dieses schweizerische Rechts- und
Staatsdenken — von Pestalozzi, Gotthelf, Alexandre Vinet, Anton Philipp
i). Segesser bis auf Max Huber und Dietrich Schindler doch durch einige
durchgängige Wesenszüge charakterisiert:

Es hat den Staat — auch den demokratischen — nie als «absoluten,
unbewegten Selbstzweck» oder gar als «irdischen Gott» gesehen, sondern
nur als «Notinstitut», als «subsidiäre», dienende Ordnung. Den großen
schweizerischen Rechtsdenkern war der Staat —- auch der
demokratische — auch nie ein «unnormierbar Normierendes», eine
schrankenlose letzte Instanz, sondern eine durch religiöse, sittliche und rechtliche

Normen begrenzte Ordnung. Es ist denn auch tief bedeutsam, daß
in unserem Kleinstaat — der dem wachen Widerstandsgeist seine
Existenz verdankt — das Widerstandsrecht lebendig blieb, als es in Deutschland

von der herrschenden Lehre längst totgesagt war. Eine weitere
Konstante dieses Rechtsdenkens ist der Gedanke der Freiheit, der
Gedanke der Grundrechte, und endlich das Suchen nach einer letzten sittlichen

und religiösen Begründung des Rechtes und des Staates. Bei aUer
Verschiedenheit der Begründungen finden wir doch bei fast aUen die

Begrenzung der menschbchen Norm durch die göttliche, die menschliche
Autorität in der Verantwortung vor Gott.

Dieses Rechtsdenken, das um eine letzte Verantwortung weiß — und
damit auch um das Maß und um die Begrenzung — hat mitgeholfen, uns
vor den Extremen der Staatsvergötzung wie der Staatsverketzerung zu
bewahren.

Es ist das Große unserer demokratischen Verfassung, daß sie die Freiheit

gewährleistet.
Aber diese Freiheit — und das Recht, das sie umhegt — kann nur bestehen

in der Bindung an das Gewissen.

Hl


	Stadien im Prozess der Demokratie : das ewige Problem im Wandel der Problematik

