Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 37 (1957-1958)

Heft: 2: Gegenwartsprobleme der Demokratie

Artikel: Stadien im Prozess der Demokratie : das ewige Problem im Wandel der
Problematik

Autor: Kagi, Werner

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-160669

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-160669
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

STADIEN IM PROZESS DER DEMOKRATIE

Das ewige Problem im Wandel der Problematik

VON WERNER KAGI

Demokratie ist dauernde Aufgabe. Sie steht heute in einer bedeu-
tungsschweren Entwicklungsphase. Die grofle Katastrophe des 2. Welt-
krieges hat die Schwichen verschiedener demokratischer Regimes scho-
nungslos aufgedeckt und dem demokratischen Fortschrittsdenken einen
schweren Schlag versetzt. Aber mit den Illusionen ist weithin auch der
Glaube an die Demokratie gefallen. Oder stoflen wir nicht iiberall im
Westen — ausgesprochen und noch héufiger unausgesprochen — auf eine
Skepsis, ja auf einen Fatalismus, welche die Demokratie im Zeitalter der
Massen und der Technokratie auf verlorenem Posten sehen, und auf eine
Apolitie, welche die Flucht aus der Politik gerade auch mit dem «Ver-
sagen der Demokratie» begriinden will? Und steht nicht auch dem
echten demokratischen Aufbauwillen die Macht der Verhiltnisse ent-
gegen, innenpolitisch dadurch, daBl die schwachen Schultern der jungen
oder wiederhergestellten Demokratien mit der unheimlichen Aufgabe des
Wiederaufbaues — weit gewaltiger noch als der materielle ist der geistig-
sittliche — belastet sind ; aufenpolitisch aber dadurch, daf} die Abwehr
der groflen totalitiren Drohung, die durch sie gewirkte Unruhe und die
von ihr geforderte Konzentration auf die AuBlenpolitik — die Entfaltung
des demokratischen Prinzips da und dort hemmt oder gar unterbindet ?

Aber in jeder umfassenderen Bilanz der demokratischen Situation
fehlen nun doch auch nicht Aktivposten — bedeutsame Aktivposten.
Wenngleich die Nachkriegszeit nicht jene allgemeine Katharsis des poli-
tischen Denkens gebracht hat, die man von der grofen Katastrophe er-
warten mochte, und der Schleier des Vergessens zudem mit verdichtiger
Eile iiber die Abgriinde gelegt wurde, von denen eine heilsame Mahnung
ausging, so hat die Erfahrung dieser Jahre doch zu einer bedeutsamen
Erneuerung und Vertiefung des demokratischen Gedankens gefiihrt.

Wir sind gewarnt, wie keine Generation vor uns gewarnt worden ist.
Die ungarische Tragidie hat die Nebel der «friedlichen Koexistenz» voll-
ends zerteilt. Nachdem die elementare Empérung der freien Welt nicht
zu rettender Aktion gefiihrt werden konnte, miissen diese Energien doch
wenigstens der Festigung der demokratischen Front dienstbar gemacht
werden. Das Leiden der Millionen im Weltkrieg und nun stellvertretend
wieder in Ungarn darf nicht umsonst gewesen sein. Und was in den
Katakomben — de profundis — iiber die Grundordnung menschlicher
Gemeinschaft nachgedacht worden ist, darf nicht mehr verloren gehen.
Dieses Erbe mufl gegen alte und neue Illusionen, aber auch gegen den

99



seichten Optimismus, den die anhaltende Hochkonjunktur ausbreitet —
und der so rasch vergessen laBt!—, verteidigt werden. In der zwiefachen
Auseinandersetzung mit dem nationalsozialistischen und mit dem kom-
munistischen Totalitarismus, der vielen eine Zeitlang als Weg zur neuen
Demokratie erschienen ist, hat sich das demokratische Denken geldutert.
Selten ist die demokratische Idee so grof3 und zugleich so niichtern erfalit
worden, wie in den Jahren ihrer radikalsten Bedrohung, und kaum je
ist thre Verpflichtung uns so klar vor Augen gestellt worden wie im
November 1956.

Worin beruht nun aber diese Vertiefung und Verlebendigung des de-
mokratischen Gedankens ?

Stadien im Prozef3 der Demokratie

Wir kénnen im demokratischen Denken des 19. und 20. Jahrhunderts
nach dem jeweils beherrschenden Postulat drei Stadien unterscheiden.
Sie sind zwar nicht in allen Staaten parallel verlaufen; auch lassen sie
sich keineswegs durch scharfe Zisuren abgrenzen; und vor allem ent-
ziehen sich viele Denker — zumal die groBlen Unzeitgemiflen — der be-
quemen Einordnung. Und doch ist die Abfolge dieser verschiedenen
Denkweisen deutlich erkennbar.

Das erste Stadium des demokratischen Denkens war beherrscht durch
das Vorwalten des Institutionellen. Zuallererst mufiten die Institutionen
erkimpft werden, welche die Bildung und Verwirklichung des Volks-
willens erméglichen. Fiir die politischen Rechte stieg man im 19. Jahr-
hundert auf die Barrikaden; das Postulat der Volksrechte (Volkswahl,
Volksentscheid, Volksinitiative) dominierte den demokratischen Ver-
fassungskampf. Dieser Kampf war notwendig, um die demokratische
Grundordnung zu erwerben; dieser Kampf blieb aber auch im 20. Jahr-
hundert notwendig, um sie gegen die sog. «neuen Staatsideen», gegen die
autoritiren Tendenzen und gegen die Gleichgiiltigkeit zu erhalten. Und
doch ist dieses institutionelle Denken auch immer wieder zu einem
Hemmnis fiir die Entwicklung der Demokratie geworden, durch die Er-
starrung wie durch die Einseitigkeit. Der Glaube an die Macht der Insti-
tution lie3 — eine spiite Bliite des verblassenden Fortschrittglaubens —
ihre Grenzen vielfach iibersehen. In vielen Staaten eilten die demokrati-
schen Einrichtungen der politischen Reife der groflen Volksmehrheit
weit voran; da und dort steigerte sich diese Diskrepanz zur Tragik der
«Demokratie ohne Demokraten». Das Versagen jener «Demokratien»,
die in den letzten Jahrzehnten ohne geniigende Vorbereitung, gleichsam
iiber Nacht, entstanden, aber nimmt auch der demokratischen Idee er-
fahrungsgemif immer etwas von ihrer werbenden Kraft. Und selbst in
der iltesten Demokratie, der tiefe historische Wurzeln und die Klein-

100



staatlichkeit es immerhin erlaubten, den Weg der direkten Demokratie
ein weites Stiick auf solidem Grunde zu gehen, kénnen wir etwas von
jenem gefihrlichen Doktrinarismus feststellen, der das Heilmittel fiir
alle Mingel im Verfassungsleben in der bequemen Formel der Ausweitung
der Volksrechte erblickt.

Eine weitere Einseitigkeit dieses demokratischen Denkens des ersten
Stadiums aber beruht darin, dafl vor allem das Rechi, weit weniger die
Pflicht, betont wurde.

Das zweite Stadium des demokratischen Denkens war durch die Hin-
wendung zu dem, was man — im weiteren Sinne des Wortes — als «so-
ziale Demokratie» bezeichnen darf, gekennzeichnet. Das demokratische
Ideal wird neu bestimmt: der «blofl formalen» oder «blof} politischen»
Demokratie wird die «soziale» Demokratie als die «wahre» Demokratie
entgegengestellt.

Am Anfang dieses Gedankens steht die richtige Erkenntnis, daf}
Demokratie ohne soziale Gerechtigkeit nicht bestehen kann; dafl die schén-
sten politischen Rechte fiir jene Biirger problematisch, ja sinnlos werden
miissen, die in der dauernden Angst vor der wirtschaftlichen Not und in
der harten Fron fiir das Allernstigste ihre Tage verbringen. Oder in mehr
positiver Formulierung: dal Demokratie auch sozialer Ausgleich, Ver-
antwortung gegeniiber den schwicheren Gliedern, opferbereite Solidari-
tit bedeutet. Dieser Gedanke hat zum sozialen Ausbau der Demokratie,
zum demokratischen Sozialstaat gefiihrt.

Aber auch dieser Gedanke ist in verhingnisvoller Weise iibersteigert
worden. Der Glaube an die Macht der Verfassungsinstitutionen wurde
abgelost durch den Glauben an die Macht, ja an die Allmacht des Wirt-
schafissystems. Die rechtliche Verfassung wurde als bloBer «Uberbau»
der wirtschaftlichen Struktur gesehen und damit in verhiingnisvoller
Weise abgewertet. Verschiedentlich wurde geradezu die Ablésung der
«Verfassungsgeschichte» durch die «Wirtschaftsgeschichte» vorausge-
sagt. Eine verhingnisvolle Folge dieser Denkweise — gleicherweise kata-
strophal fiir die Entwicklung der Demokratie wie des Sozialismus —
aber beruht in der Verharmlosung des Machtproblems. Fiir dieses Denken
war der Weg zur «wahren» Demokratie grundsiitzlich klar vorgezeichnet,
hiochstens die Methode der Anderung der Wirtschaftsverfassung — Re-
form oder Revolution — blieb offen.

Um sich Rechenschaft zu geben, welche Macht diese Idee auch im
20. Jahrhundert noch eine Zeitlang iiber die Geister hatte, mufl man ein-
mal die westliche Literatur iiber die Demokratie — weit iiber den Kreis
der Gldubigen des «historischen Materialismus» hinaus — in der Zeit
nach Stalingrad bis gegen Ende der vierziger Jahre durchgehen!

Das dritte Stadium des demokratischen Denkens, zu dem unsere Zeit
aufgerufen ist, widerstrebt der einfachen Signatur. Vielerlei Tendenzen
kdmpfen nebeneinander und gegeneinander, alte und neue. Aber worin

101



beruht die Eigenart, die Grundrichtung, die es uns erlaubt, iiberhaupt
von einem neuen Stadium zu reden ?

Diese neue Grundrichtung des demokratischen Denkens lidft sich in
der ganzen Vielgestaltigkeit der Bestrebungen in unserer Zeit doch sehr
deutlich aufweisen: |

Es ist ein neues Suchen nach den geistig-sittlichen Grundlagen und
Voraussetzungen der Demokratie. Es ist, weitverbreitet, die klare Er-
kenntnis, dafl nicht die Institutionen die Demokratie ausmachen, son-
dern die geistige Verfassung der Biirger oder doch der groBlen Mehrheit
der Biirger. Der Mensch — die verantwortliche menschliche Person —
wird wieder in den Mittelpunkt des Staats- und Rechtsdenkens geriickt.

Dieses demokratische Denken, das festen Ankergrund sucht, aber
sieht sich unausweichlich auch vor die Frage des Gewissens gestellt.

Relativierung und Verfilschung des Gewissens

Wir kénnen aus dem groflen Problembereich, der durch die beiden
Begriffe «Demokratie» und «Gewissen» angedeutet wird, in einer kurzen
Abhandlung nur einen Ausschnitt geben. Wir méchten es so losen,
dafl wir einige Grundprobleme der modernen Demokratie von hier aus
zu beleuchten versuchen; hinter den vielerlei Fragen soll die grofle Ent-
scheidungsfrage der Demokratie — in der sich wandelnden Problematik
das ewige Problem! — aufgewiesen werden. .

Wenn man aber in dieser Weise eine Instanz behauptet, die grund-
sdtzlich auch der obersten demokratischen Gewalt, dem pouvoir cons-
tituant, iibergeordnet ist, wenn man so einen Mallstab vorschligt, an
dem die demokratische Ordnung gemessen werden soll, so ist es nun
offenbar die erste Aufgabe, diesen Mal3stab, diese Instanz genau zu be-
stimmen.

Was ist das Gewissen ?

Auf diese Frage ldf3t sich nun aber nicht mit einer einfachen Definition
antworten und vor allem gibt es keine allgemein anerkannte Begriffsbe-
stimmung, die hier an die Spitze gestellt werden kénnte. Das theologische
und philosophische Bemiihen, die elementare Gegebenheit — das «Ur-
phénomen» — des Gewissens zu umschreiben, hat schon in fritheren
Jahrhunderten — die uns im Riickblick so eindriicklich geschlossen er-
scheinen mégen — zu groflen Kontroversen gefiihrt. Mit der Pluralisie-
rung der Weltanschauungen im 19. Jahrhundert kommt es zu einer Viel-
falt von abweichenden Auffassungen. Aber den Hohepunkt der Proble-
matisierung — eine eigentliche Krise der Lehre vom Gewissen — brachte
doch erst das 20. Jahrhundert. Im Blick auf die politisch-staatsrechtliche
Problematik sind zwei Tendenzen bedeutsam:

102



Einerseits das Bestreben, das Gewissen zu verharmlosen oder iiberhaupt
zu leugnen. Auch das Gewissen verfillt dem Proze der Relativierung und
Annihilierung. Was in fritheren Zeiten die Hybris einzelner extremer
Denker wagte, ist in unserem Jahrhundert zum bequemen Credo breiter
Massen geworden. Der Machtwille vor allem hat versucht, diese unbe-
queme Schranke des Gewissens zu beseitigen ; Hitler etwa hat — zu einer
Zeit, da dieses «anathema» noch wirkte — das Gewissen als «jiidische
Erfindung» zu entwerten gesucht!

Die andere Tendenz ging und geht dahin, ein sog. «Kollektivgewissen»
— das Gewissen der Nation, der Rasse, der Klasse, der Partei usw. —
anstelle des «Individualgewissens» zu stellen. Diese Tendenz war zum
Teil vorbereitet durch jene Lehren, die auch im «Individualgewissen»
letztlich nur die AuBerung des sittlichen Erbes eines Volkes, einer Klasse
usw. sehen wollen. Aber entscheidend war auch hier der Machtwille, der
das, was er nicht zu beseitigen vermayg, fiir seine Zwecke umdeutet: die
Verfilschung des Gewissens zum «Kollektivgewissen».

Diese Abwertung und Verdunkelung des Gewissens erst hat die Ent-
stehung des neuen Leviathans erméglicht.

Die neue Aufriittelung des Gewissens

Heute ist die Sicht in weiten Teilen der Welt wieder klarer geworden.
Die grofle Katastrophe hat zwar das Versagen, das erschiitternde Ver-
sagen weitester Kreise, ja ganzer Vilker gezeigt — eine eigentliche Ket-
tenreaktion abdankender Gewissen —; aber nicht minder eindriicklich
ist doch auch die Macht des Gewissens an den Tag getreten: in den Wider-
standsbewegungen, in vielen echten Schuldbekenntnissen, aber nament-
lich auch in der wegbereitenden Neubesinnung. Selbst wenn man das
auszuscheiden weill, was auch hier bloBles Gerede war, in dem viele ihr
Alibi fiir die Jahre der Gewissenlosigkeit suchten, darf man doch fest-
stellen, daB3 es in der Geschichte des Staatsdenkens der Neuzeit nur
wenige Epochen gibt, in denen diese Entscheidungsfrage der Demokratie
mit dhnlicher Radikalitit und mit gleichem Ernst gestellt worden ist wie
im letzten Jahrzehnt und wiederum in diesen letzten Monaten angesichts
der ungarischen Tragiodie. Und wenn wir soeben sagten, dafl sich die
Problematik in den letzten Jahren doch geklirt hat, dann ist dies nicht
die optimistische Prognose einer «Zeitenwende», wohl aber die schlichte
Feststellung einer Tatsache, die — zumal in einer Zeit, in der viele
Diagnostiker nur das Negative, nur Krisen und Niedergangslinien sehen
wollen — nicht iibersehen werden darf: daf8 das Gewissen wieder klarer
anerkannt wird — im wissenschaftlichen Denken, im Rechtsdenken, in
der Verfassungspolitik.

103



Wir diirfen fiir die Behandlung unseres Themas die Schwierigkeiten
der nidheren theoretischen Umschreibung umgehen, also etwa die Frage,
ob das Gewissen der «eigentliche metaphysische Quellpunkt im Men-
schen» (Friedrich Meinecke); oder gar «das Organ der religiosen Offen-
barung der Wahrheit, des Guten», «das Organ der Gottesauffassung»
(Nikolai Berdiajew); oder ob es nur die «warnende Stimme», der «Wiich-
ter an der Grenze» ist; die Frage, ob das Gewissen gesetzgebende, an-
klagende und richtende Funktionen umfaflt, oder ob man dem Gewis-
sensruf «ausschliellich den Charakter des Verbotes» (Dietrich Bonhoef-
fer) zusprechen darf; ob man es als «unmittelbares Gefiihl», als «Urform
des Wertgefiihls» (Nicolai Hartmann); oder als eine «unmittelbare ver-
niinftige Erkenntnis» qualifizieren muBl; die Frage, ob und wie sich
«innere Stimme» und «Gewissen» unterscheiden usw.

Wir gehen bewuf3t von einer weiten Umschreibung aus, wenn wir «Ge-
wissen» bestimmen als «den letzten Ernst einer Entscheidung des Menschen»
( Eivind Berggrav), als Entscheidung des Menschen vor Gott, als Entschei-
dung des einzelnen (im prignanten Kierkegaardschen Sinne dieses Wortes ).

Wenden wir uns nun einigen groflen Grundproblemen der modernen
Demokratie zu.

Konformismus und Nonkonformismus in der Demokratie

Ein erster Fragenkomplex betrifft die Willensbildung — Konformis-

mus und Nonkonformismus — in der Demokratie.
Auch die Demokratie bedarf der Einheit; sie kann — wie eindriickliche
Beispiele der jiingsten Vergangenheit zeigten — nicht bestehen ohne

Bejahung der Grundordnung durch die grofle Mehrheit des Volkes und
ohne die Fihigkeit zur Mehrheitsbildung in Parlament und Regierung.
Aber diese Willensbildung darf nicht eine uniformierend-gleichschaltende
sein. Demokratie, die diesen Namen verdient, wird vielmehr nur solange
bestehen konnen, als in der groBen Mehrheit der Biirger der Wille zum
selbstindigen politischen Urteil und zur selbstindigen politischen Entschei-
dung — der Wille zum «Selbstsein in Verantwortung» — lebendig ist.
Das Gewissen des einzelnen ist Fundament, Bedingung und Garantie der
Demokratie. Die Gewissensentscheidung ist es, die den Biirger wahrhaft
frei macht und adelt.

Dieses Fundament aber ist durch die moderne gesellschaftliche Ent-
wicklung bedroht. Die Komplizierung und Uniibersichtlichkeit der Ver-
haltnisse scheint die selbstindige Urteilsbildung durch den einzelnen
Biirger mehr und mehr zu verunméglichen ; diese Not bedriingt nicht nur
die Referendumsdemokratie, sondern auch die Parlamente und Regie-
rungskollegien. Machtvolle Tendenzen wirken in der Richtung der «Ent-

104



personlichung», der «Vermassung». Der einzelne wird immer stirker dem
«Apparat», dem Kollektiv, dem Staat eingeordnet. Das Gefiihl der Ohn-
macht der organisierten Macht gegeniiber fiihrt, zumal in den Grofstaa-
ten, viele zur Resignation. Es ist nicht zu iibersehen, daf} einzelne Ten-
denzen, die dem «totalen Staat» den Weg bereitet haben, auch in den
sog. «westlichen Demokratien» wirksam sind.

Es ist ein schlechter Dienst an der Demokratie, diese Tendenzen, die
ihr eigentliches Fundament bedrohen, irgendwie zu iibersehen oder auch
nur zu verharmlosen; aber es wiire nicht minder bedenklich, sie einfach
als unausweichliches Fatum hinzunehmen. Denn trotz allem kommt die
entscheidende Gefihrdung der Demokratie nicht von den dufleren Um-
stinden, sondern von der Bereitschaft des einzelnen, als Staatsbiirger
abzudanken, vom Konformismus, der sich in allem der Ansicht einer
Partei oder Regierung anschlieit, ohne den Versuch, sich selbstindig ein
Urteil zu bilden und ohne den Willen, selbstindig Verantwortung zu
tragen. Eine verbreitete Anschauung, die den Pfad der Resignation be-
reits ein gutes Stiick beschritten hat, will denn auch die legitime Zu-
stindigkeit des Volkes auf die Veto-Funktion oder gar auf die blofe Ak-
klamation begrenzen. Aber das grundsitzliche Problem bleibt auch hier
bestehen; denn wenn man nicht annehmen will, daB sich im politischen
Kollektiv automatisch ein mystischer ProzeB der Liuterung und Erhel-
lung vollzieht, dann werden solche Manifestationen a priori nur unter der
Bedingung sinnvoll sein, dafl in ihnen nicht die «Masse», sondern die
«Einzelnen» sprechen. Die moderne Demokratie hat allen Grund, gegen-
iiber solchen (alten und neuen) Mythologisierungen wachsam und kri-
tisch zu sein. Es gibt kein «Kollektivgewissen»; dieser Begriff, der auch
nach der groflen Katastrophe offenbar wenig von seiner verfiihrerischen
Kraft verloren hat, ist eine contradictio in adiecto. Es ist ein erstes Gebot
demokratischer Niichternheit, daf} sie festhilt an der Binsenwahrheit,
dal} in einer Gemeinschaft gerade soviel Gerechtigkeitsstreben, gerade
soviel Gewissen wirksam wird, als es in den Einzelnen lebendig ist.

Immer wieder hat man versucht ein Kriterium zu formulieren, an dem
die Entwicklung der Demokratie gemessen werden kann. Rousseau
nannte als sicherstes Zeichen der Erhaltung und Prosperitiat das Wachs-
tum der Bevolkerung (C. s. III/19). Andere suchten es im Mal} der Frei-
heit, in der Wohlfahrt, im Ausbau des Sozialstaates, in der «gloire» als
Nation. Die tiefere Logik der Demokratie aber weist in eine andere
Richtung: demokratische Politik muf3 in allem, was sie tut, stets die
Frage gegenwiirtig halten, ob es der Weckung und Mehrung der person-
lichen Verantwortung dient, und sie mul} dauernd bestrebt sein, auch un-
ter den verdnderten Verhiltnissen die Voraussetzungen fiir eine person-
liche Urteilsbildung des Einzelnen zu erhalten und zu verbessern. An die-
sem Punkt entscheidet sich der Kampf gegen den Totalitarismus; das
persénliche Gewissen ist der Hort der Freiheit.

-

105



Mehrheitsentscheidung und Gerechtigkeit

Ein zweites grofles Problem der Demokratie ist die Mehrheitsentschei-
dung. Die Entscheidung durch die Mehrheit ist die relativ beste Form
demokratischer Willensermittlung; aber wo die primitivierende Formel:
«Demokratie = Herrschaft der Mehrheit» Macht iiber die Geister ge-
winnt, ist die Demokratie bedroht, und wo das «Recht der Mehrheit»
riicksichtslos geltend gemacht und durchgesetzt wird, ist sie im Nieder-
gang. Der Geist der wahren Demokratie bezeugt sich nicht zuletzt gerade
in der Art, wie die Mehrheit die Minderheit behandelt, im Machtverzicht,
in der Mdfigung.

Institutionen koénnen diese MiBigung begiinstigen und férdern; es
sind vor allem die Institutionen des Rechtsstaates, welche den Absolu-
tismus des Mehrheitsprinzipes zu begrenzen suchen. Und doch liegt die
entscheidende Schranke des Mehrheitsabsolutismus — zumal auf der
hiochsten Stufe, wo die zwingende Gewalt fehlt — anderswo: in der
Selbstbegrenzung, zu der das Gewissen riit.

Der Optimismus der Zeit der aufsteigenden Demokratie sah den
Mehrheitswillen noch in einer pristabilierten Harmonie mit der Gerech-
tigkeit. Dieses Credo hat dem Mehrheitsentscheid den Charakter des
Absoluten, des Uniiberpriifbaren vermittelt. Auch im demokratischen
Denken hat sich noch einmal wiederholt, was schon Pascal als Tragik
der Gerechtigkeit erkannt hatte: da man das Gerechte nicht stark ma-
chen konnte, hat man das Starke — im demokratischen Denken also die
Mehrheit — gerecht gesprochen. Wir sehen die Demokratie wieder
menschlicher: auch die Mehrheit ist nicht «legibus soluta», wie ein dezi-
sionistisches Denken, das keine vor- und iiberstaatliche Normen mehr
anerkennt, behauptet. Wir glauben zwar nach wie vor, dafl die Demokra-
tie, die den Menschen auch in seiner Mitverantwortung fiir die res publica
ernst nimmt, verglichen mit den andern Staatsformen eine besondere Mag-
lichkeit fiir die Verwirklichung der Gerechtigkeit bietet; aber nicht die
Mehrheitsentscheidung als seolche ist schon Gewihr. Mehrheitsentschei-
dungen konnen Ausgleich schaffen; der Wille und die Macht der Mehr-
heit vermag solche Entscheidungen oft sehr wirksam durchzusetzen. In
vielen Staaten hat es sich wiederholt: in einer Reihe von forschen Ent-
scheidungen kompakter, groler Mehrheiten schien sich in kurzer Zeit
die lange verhinderte Gerechtigkeit machtvoll zu verwirklichen.

Dieser Mythos der direkien Aktion ist auch heute noch lebendig. Er
wirkt verfiihrerisch, namentlich auf die sog. «jungen Vélker», die zum
Teil iiber Nacht das Selbstbestimmungsrecht erlangt haben. Aber weit-
herum ist die Erniichterung iiber diesen Weg zur Gerechtigkeit einge-
kehrt. Wo die ideologische Hérigkeit nicht blind gemacht hat oder der
Glaube an das zu schaffende Reich der sozialen Gerechtigkeit auf Erden
nicht alles entschuldigt, beginnt man etwas von der Tragik jener gewalt-

106



samen «Gerechtigkeit» zu erkennen, die so oft einfach neue Ungerechtig-
keiten anstelle der alten setzt. Was mit hohen sozialen Versprechungen
begonnen wurde, hat im Terror des totalen Staates geendet. Der Glaube
an die «unmittelbare Aktion», an die Gewalt als Mittel zur Verwirkli-
chung der sozialen Gerechtigkeit hat angesichts der offenen Abgriinde
der totalitiren Regimes einen starken Schlag erlitten. Der westliche So-
zialismus hat in einem langen Ringen den Weg von der «Diktatur des
Proletariates» zur rechtsstaatlichen Demokratie beschritten. Die zyni-
sche Brutalitiat, mit welcher der Kreml das heroische Ungarn in die Sklaverei
zuriickstief, hat in diesen Monaten einer neuen starken Reaktion gegen
den Gewaltglauben gerufen. Aber tiuschen wir uns nicht: der «Mythos
der Gewalt» ist nicht tot. Er kann jederzeit wieder erweckt werden. Neue
Illusionen werden dem alten Glauben den Weg bereiten.

Deshalb bleibt es so wichtig wie je, an die elementare Erkenntnis zu
erinnern: Gerechtigkeit wird nicht auf diese Weise, denn sie fordert die Ent-
scheidung des Einzelnen.

Die frither angedeutete Kompliziertheit und Uniibersichtlichkeit der
gesellschaftlich-staatlichen Zusammenhiinge droht zwar diese personliche
Entscheidung in steigendem MaBe zu erschweren. Und doch bleibt sie
moglich, und sie wird auch dort nicht ohne Einfluf} auf das politische
Geschehen bleiben, wo sie die Mehrheit zwar nicht lenkt, aber doch viel-
leicht noch zu korrigieren und zu hemmen vermag. Dort, aber auch nur
dort, wo das Suchen nach der Gerechtigkeit zur Gewissenssache des Ein-
zelnen wird, besteht die Freiheit, iiber den personlichen und Gruppen-
egoismus hinweg jeweils dem Gebot des suum cuique zu folgen.

Der Konflikt der Loyalititen

Ein weiterer Problemkreis, an dem ebenfalls die Grenzen aller dufle-
ren Ordnung in der Demokratie deutlich wird, ist das, was ich als
Konflikt der Loyalititen bezeichnen méchte. Auch an diesem Problem
tritt der radikale Gegensatz rechtsstaatlich-demokratischer und totali-
tiarer Ordnung klar zu Tage.

Fiir den totalen Staat, der den Anspruch erhebt, die allumfassende
Ordnung zu sein, kann es gar keine Kollision zwischen den verschiedenen
Loyalitéten geben; die staatliche Ordnung geht in jedem Fall vor und
fordert den unbedingten Gehorsam, den sie mit Gewalt und Terror ein-
schirft.

Die freiheitliche Demokratie kann diesen Konflikt der Loyalitéten nicht
in dieser monistisch-gewalttiitigen Weise losen. Zwar mufl auch sie be-
strebt sein, thre Autoritit zu erhalten. Auch die rechtsstaatliche Demo-
kratie bedarf, im Interesse der Erhaltung der Ordnung, einer souverinen
Ordnungsgewalt; auch die foderalistische Demokratie kann, bei aller

107



Wahrung der Vielheit, nicht ohne Einheit bestehen. Die staatsrechtlichen
Formeln bringen denn auch diese Einheit der letzten Entscheidungsgewalt
des Staates sehr eindeutig zum Ausdruck; der mégliche Konflikt zwi-
schen einer Pflicht dem Staate gegeniiber und einer anderen Pflicht wird
entweder a priori zu Gunsten des Vorranges des Staates gelost oder doch
so, dal} der Staat in letzter Instanz dariiber entscheidet. Eben darin be-
wihrt sich seine Souverinitit.

Die Formel ist klar und scheinbar eindeutig. Ist der Konflikt der Loya-
litiiten damit aber auch bereits gelost ? Einige Konfliktfille aus der All-
tagspraxis und ein Grenzfall mégen auf die Bedeutung dieses Problems
fiir die nonkonformistische freiheitliche Demokratie hinweisen.

Zunichst jene Entwicklung, die lingst zu einem ernsten Verfassungs-
problem der Demokratie geworden ist: die Entwicklung zum Parteien-
und Verbandsstaat.

Die Verbiande und die politischen Parteien sind nicht nur eine Gege-
benheit, sondern sie sind auch eine Notwendigkeit der modernen Demo-
kratie und Wirtschaftsverfassung. Das grofie und schwierige Problem
aber ist thre Begrenzung und Einordnung. Viele glauben, daf} sie durch
rechtliche und institutionelle Reformen bewirkt werden kann. Die Logik
der freien Gemeinschaft aber weist auf eine andere Losung hin: auf das
forum internum. Es ist eine Schicksalsfrage der Demokratie, daf ob der
Loyalitéit gegeniiber dem Verband und der Partei die Loyalitit gegeniiber
dem Ganzen nicht verkiimmert. Diese Auseinandersetzung ist jedem ein-
zelnen Verbands- und Parteimitglied als Biirger aufgegeben; sie stellt
aber die fiihrenden Personen vor eine ganz besondere — beispielgebende
— Verantwortung. In der schiirfsten Zuspitzung finden wir diesen Kon-
flikt dort, wo der Partei- und Verbandsvertreter zugleich Volksvertreter
ist.

Viele moderne Verfassungen versuchen das grundlegende Ethos des
Volksvertreters zu normieren; so als Reaktion auf die Verbannung des
Gewissens im totalen Staat die deutschen Linderverfassungen nach dem
Kriege und das Grundgesetz der Bundesrepublik von 1949, wo Art. 38
unter anderem bestimmt: «Sie (die Abgeordneten des Bundestages) sind
Vertreter des ganzen Volkes, an Auftrige und Weisungen nicht gebunden
und nur ihrem Gewissen unterworfen.» Unsere Bundesverfassung be-
stimmt in Art, 91 — iibrigens wértlich gleich wie schon Art. 79 der Ver-
fassung von 1848 — «Die Mitglieder beider Riite stimmen ohne Instruk-
tionen». Hinter dieser niichternen Formulierung steht die gleiche hohe
Anforderung wie dort: Auch unser Grundgesetz will den Abgeordneten
als freien Vertreter des ganzen Volkes; auch unser Grundgesetz sieht die
Gewihr fiir solche Freiheit in seiner Bindung an das Gewissen.

Dieser Triumph des freien Gewissens iiber das Verbandsinteresse, iiber
Partei- und Fraktionsdisziplin wird in keinem Protokoll und keinem
Parlamentsbericht vermerkt. Und doch ist er da, wiederholt sich immer

108



‘wieder. Hie und da darf eine groBe Tat sichtbar aus solcher Uberwindung
hervorgehen; wir denken z. B. an den Arbeitsfrieden. Die wahren Feier-
stunden der Demokratie sind jene Augenblicke, wo sich in den groflen und
kleinen Entscheidungen die Souverdnitiit des freien Gewissens behauptet.
Wo diese letzte Verankerung nicht mehr gegeben ist — wo dieser Ge-
wissenskampf nicht mehr ausgefochten wird —, aber wird die Demokratie
zum Spielball von «pressure groups».

Ein anderer ernster — und oft tragischer — Konflikt der Loyalititen
kann dort entstehen, wo die Gebote des Glaubens und der Kirche und die
Gebote des Staates sich widersprechen. Zwar hat der moderne liberale
Rechtsstaat auch nach dieser Richtung versucht, den Konflikt iiberhaupt
auszuschalten oder doch im Sinne des Vorranges des Staates zu losen.
So ist auch die Glaubens- und Gewissensfreiheit — das grundlegende
unter allen Freiheitsrechten — nur unter dem Vorbehalt der «iéffentli-
chen Ordnung» gewihrleistet. Viele Verfassungen bestimmen zudem,
dhnlich wie unsere Bundesverfassung in Abs. 5 von Art. 49, da} die
Glaubensansichten nicht von der Erfiillung der biirgerlichen Pflichten
entbinden. Der moderne Staat beansprucht die Superioritit der Staats-
gewalt. Das Korrelat zu dieser Position der Souverinitit ist die Negation
des Widerstandsrechtes.

Wiedergeburt des Widerstandsrechtes

Auch dieses Dogma des positivistischen Rechtsdenkens — die Leug-
nung des ius resistendi — miissen wir neu iiberpriifen, — eines der
schwierigsten unter den Problemen, die unserer Zeit aufgegeben sind.
Generationen, die im sicheren Schutze des Rechtsstaates leben konnten,
mogen zuweilen den Wert wirksamer Staatsgewalt unterschitzen und
anarchisierenden Gedankengingen leicht zuginglich sein. Unsere Gene-
ration ist auch nach dieser Seite hin kaum in Gefahr.Wir haben in Europa,
wenn auch nur wihrend relativ kurzen Intervallen, etwas vom Grauen
der offenen Anarchie miterlebt; es wirkt in den Werken der groflen
Staatsdenker — vor allem bei Macchiavelli, Bodinus und Hobbes —
machtvoll nach. Und wir hatten und haben vor allem reichlich Gelegen-
heit, die Ohnmacht einzelner Staaten zu verfolgen, um dagegen gefeit
zu sein, leichthin fiir eine Schwichung der Rechtsautoritit einzutreten.

Aber noch eindriicklicher war allerdings das andere Erlebnis: die
Genesis des totalen Staates. Auch der vermessenste Machtwille hitte diese
Ungetiime auf europiischem Boden nie errichten kénnen, wenn nicht
das herrschende Rechtsdenken — vor allem durch das Dogma von der
schrankenlosen Souverdnitit — den Weg fiir die neuen Mythen bereitet
hitte. Im Suchen nach dem «rechten Staat» hat sich in einem vom To-
talitarismus bedrohten Europa die Frage nach dem ius resistendi ganz

109



neu und elementar gestellt — auch gegeniiber demokratischen Mehrheiten!

Wir wissen um die Gefahren dieses Rechtes: es kann den Weg zur
Freiheit bereiten; es kann aber auch die Schleusen der Anarchie éffnen.
Es ist ein Recht der dufersten Grenze, dhnlich wie das Notrecht — ein
Recht, das nur aus einer letzten Verantwortung heraus angerufen werden
darf —, ein Recht, das aber aus solcher Verantwortung heraus dann auch
angerufen werden muf3.

Das freie Gewissen als Begrenzung des demokratischen Staates

Man méchte moglichst wenig vom Gewissen reden; auch die heiligsten
Dinge kénnen zerredet werden. Aber es gibt Zeiten — radikal bedrohte
Zeiten —, da man wieder darauf hinweisen, mehr noch: da man es wieder
bezeugen muf}. Wir kommen aus einer solchen Zeit und stehen weiterhin
m einer solchen Zeit: es ist die radikale Drohung des Totalitarismus —
nicht nur von auBlen, sondern auch von innen, von den schleichenden
totalitiren Tendenzen in der westlichen Gesellschaftsentwicklung.

Der totale Staat ist nicht nur — wie viele westliche Autoren immer
wieder und immer noch meinen! — ein absolutistischer Staat, ein Staat
der allseitigen Planung, ein voll kollektivistischer Staat, ein Staat der
konzentrierten Macht, ein Einparteienstaat. Alle diese Momente sind
wichtig zu seiner Charakterisierung. Aber das Entscheidende liegt anders-
wo: im totalen Anspruch, in der Forderung des unbedingten Gehorsams,
in der Vergitzung des Staates. Oder noch zentraler: der totale Staat ist ein
Staat, der das Gewissen des Einzelnen leugnet, es irgendwie in ein Kollektiv-
gewissen umzudeuten versucht. So haben etwa die Nationalsozialisten
das Credo verbreitet: «Adolf Hitler ist mein Gewissen.» Die Auferungen
des freien Gewissens aber werden durch eine eiserne Disziplin kontrolliert
und mit allen Mitteln des Terrors unterdriickt. Der totale Staat fiirchtet
eigentlich nur das freie Gewissen. Mit allen anderen Gefahren weill er —
dank der Ohnmacht des Westens! — fertig zu werden; nur mit dieser
nicht. Der «Biirger» aber wird so zum «soldat politique», zum willen-
und gewissenlosen Gefolgsmann, zum Staatsroboter erniedrigt.

Der totale Staat ist also nicht einfach eine neue Staatsform, sondern
er ist ein Angriff auf die Wiirde des Menschen, auf das Selbstsein des
Menschen. Die sinnfillige Gefahr des totalitiren Regimes darf uns die
schleichende Gefahr der totalitiren Tendenzen nicht iibersehen lassen.

Die Gegenwehr aber ist das freie Gewissen.

Wir haben zu zeigen versucht, dafl alle groen Probleme, vor die sich
die Demokratie heute gestellt sieht, nicht oder jedenfalls nicht primir
durch rechtlich-institutionelle und auch nicht durch wirtschaftlich-
soziale Reformen lsbar sind ; wir sind immer wieder an den wichtigsten

110



Punkten — gleichsam an den Schaltstellen des demokratischen Ver-
fassungslebens — auf die Gewissensfrage gestoflen.

Sie stellt sich uns aber auch im Rechts- und Staatsdenken — einem
Rechts- und Staatsdenken, das den Menschen wieder entdeckt hat und das
im Begriff ist, auf dieser Grundlage neu aufzubauen. '

Zum Schluf3 noch eine Bemerkung zum schweizerischen Rechtsdenken.

Unserem Volk ist die Ddmonisierung des Staates und der groBie Zu-
sammenbruch des Rechtes erspart geblieben. Wir sprechen nicht von
Bewihrung, sondern von Bewahrung. Aber wir diirfen trotzdem dankbar
feststellen, dafl die Arbeit unserer grofen Rechts- und Staatsdenker nicht
ohne heilsamen Einfluf} auf die politische Entwicklung geblieben ist. Bei
allen Unterschieden im einzelnen ist dieses schweizerische Rechts- und
Staatsdenken — von Pestalozzi, Gotthelf, Alexandre Vinet, Anton Philipp
v. Segesser bis auf Max Huber und Dietrich Schindler doch durch einige
durchgingige Wesensziige charakterisiert:

Es hat den Staat — auch den demokratischen! — nie als «absoluten,
unbewegten Selbstzweck» oder gar als «irdischen Gott» gesehen, sondern
nur als «Notinstitut», als «subsidiire», dienende Ordnung. Den grof3en
schweizerischen Rechtsdenkern war der Staat — auch der demo-
kratische! — auch nie ein «unnormierbar Normierendes», eine schran-
kenlose letzte Instanz, sondern eine durch religidse, sittliche und recht-
liche Normen begrenzte Ordnung. Es ist denn auch tief bedeutsam, daf
in unserem Kleinstaat — der dem wachen Widerstandsgeist seine Exi-
stenz verdankt — das Widerstandsrecht lebendig blieb, als es in Deutsch-
land von der herrschenden Lehre lingst totgesagt war. Eine weitere
Konstante dieses Rechtsdenkens ist der Gedanke der Freiheit, der Ge-
danke der Grundrechte, und endlich das Suchen nach einer letzten sittli-
chen und religiésen Begriindung des Rechtes und des Staates. Bei aller Ver-
schiedenheit der Begriindungen finden wir doch bei fast allen die Be-
grenzung der menschlichen Norm durch die gottliche, die menschliche
Autoritit in der Verantwortung vor Gott.

Dieses Rechtsdenken, das um eine letzte Verantwortung weiff — und
damit auch um das Maf} und um die Begrenzung — hat mitgeholfen, uns
vor den Extremen der Staatsvergitzung wie der Staatsverketzerung zu
bewahren.

Es ist das Grofe unserer demokratischen Verfassung, daB sie die Frei-
heit gewdhrleistet.

Aber diese Freiheit — und das Recht, das sie umhegt — kann nur beste-
hen in der Bindung an das Gewissen.

111



	Stadien im Prozess der Demokratie : das ewige Problem im Wandel der Problematik

