
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 36 (1956-1957)

Heft: 12

Artikel: Gegenwart und Zukunft

Autor: Jung, C.G.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-160600

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-160600
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


GEGENWART UND ZUKUNFT

VON C.G.JUNG

Sonderbeilage zur Märznummer 1957 der «Schweizer Monatshefte»



GEGENWART UND ZUKUNFT

VON C. G. JUNG

Die Bedrohung des Individuums in der modernen Gesellschaft

Immer schon hat die Frage, was wird die Zukunft bringen die
Menschen beschäftigt, aber nicht immer in gleichem Maße. Es sind, historisch
gesehen, hauptsächlich Zeiten physischer, politischer, wirtschaftlicher
und geistiger Bedrängnis, welche die Blicke mit ängstlicher Hoffnung
auf die Zukunft lenken und Antizipationen, Utopien und apokalyptische
Visionen erzeugen. Man denke z. B. an das augusteische Zeitalter, den

Beginn des christlichen Äon mit seinen chiliastischen Erwartungen oder
an die Wandlungen im abendländischen Geiste, welche das Ende des

ersten christlichen Jahrtausends begleiteten. Wir leben heute sozusagen
am Vorabend des vollendeten zweiten Jahrtausends in einer Zeit, die uns
apokalyptische Bilder von weltweiter Zerstörung nahelegt. Was will
jener Biß, der durch den «eisernen Vorhang» verdeutlicht wird und der die
Menschheit in zwei Hälften teilt, bedeuten Was wird mit unserer Kultur,

unserem Menschsein überhaupt geschehen, wenn die Wasserstoffbomben

zu platzen beginnen, oder wenn sich die geistige und moralische
Finsternis des Staatsabsolutismus über Europa breiten sollte

Wir haben keinen Anlaß die Drohung leicht zu nehmen. Überall in
der westlichen Welt sind ja schon jene subversiven Minoritäten, welche
die Brandfackeln bereit halten, vorhanden und erfreuen sich sogar des
Schutzes unserer Humanität und unseres Rechthewußtseins, so daß der
Ausbreitung ihrer Ideen nichts im Wege steht als die kritische Vernunft
einer gewissen einsichtigen und geistig stabilen Bevölkerungsschicht.
Man darf die Mächtigkeit dieser Schicht nicht überschätzen. Sie wechselt

einmal, je nach nationalem Temperament, von Land zu Land. Sie

ist sodann regional abhängig von öffentlicher Erziehung und Bildung und
außerdem der Wirkung akuter Störungsfaktoren politischer und
wirtschaftlicher Natur unterworfen. Ihre obere Grenze dürfte nach optimistischer

Schätzung auf Grund der Erfahrung mit Volksabstimmungen bei



etwa 60% der Wähler liegen. Eine etwas pessimistischere Auffassung ist
indessen auch nicht ungerechtfertigt, denn die Gabe der Vernunft und
der kritischen Überlegung ist keine unbedingte Eigenschaft des
Menschen und auch dort, wo sie vorhanden ist, erweist sie sich als schwankend
und unbeständig und dies in der Regel um so mehr, je umfangreicher die
politischen Gruppen sind. Die Masse erdrückt die beim einzelnen noch
mögliche Einsicht und Überlegung und führt daher zwangsläufig zu
doktrinärer und autoritärer Tyrannei, wenn der Bechtsstaat einem
Schwächeanfall erliegen sollte.

Vernünftige Argumentierung ist nur möglich und aussichtsreich,
solange die Emotionalität einer gegebenen Situation einen gewissen
kritischen Grad nicht überschreitet. Übersteigt aber die affektive Temperatur
dieses Niveau, dann hört die Wirkungsmöglichkeit der Vernunft auf und
an ihre Stelle treten der Slogan und das chimärische Wunschgebilde,
d.h. eineArt von kollektivem Besessenheitszustand, welcher sich zunehmend

zu einer psychischen Epidemie entwickelt. In diesem Zustand
kommen dann jene Bevölkerungselemente zur Geltung, welche unter der
Herrschaft der Vernunft als asozial eine bloß geduldete Existenz führen.
Derartige Individuen sind keineswegs seltene Curiosa, denen man bloß
in Gefängnissen und Irrenanstalten begegnet. Auf jeden manifesten
Geisteskranken kommen nach meiner Schätzung mindestens 10 latente
Fälle, welche zwar nicht oft zumAusbruch gelangen, deren Anschauungen
und Gebahren aber trotzdem bei allem Anschein der Normalität unter
unbewußten krankhaften und perversen Einflüssen stehen. Über die

Häufigkeit der latenten Psychosen gibt allerdings keine ärztliche
Statistik Auskunft — aus verständlichen Gründen. Aber wenn auch ihre
Anzahl weniger als das Zehnfache der manifesten Geisteskranken und der
Kriminellen betragen sollte, so wird ihr relativ schwacher prozentualer
Anteil an der Bevölkerungsziffer aufgewogen durch die besondere
Gefährlichkeit derartiger Individuen. Ihr Geisteszustand entspricht nämlich

einer kollektiv erregten Bevölkerungsgruppe, die von affektiven
Vorurteilen und Wunschphantasien beherrscht ist. In einem Milieu solcher
Art sind sie die Angepaßten, die sich dementsprechend darin zu Hause
fühlen. Sie kennen aus eigenster Erfahrung die Sprache solcher Zustände
und wissen damit umzugehen. Ihre chimärischen Ideen, getragen von
fanatischen Ressentiments, appellieren an die kollektive Vernunftlosig-
keit und finden darin ihren fruchtbaren Boden; sprechen sie doch jene
Motive und Ressentiments aus, die bei normaleren Menschen unter der
Decke von Vernunft und Einsicht schlummern. Sie sind daher, trotz
ihrer im Vergleich zur Gesamtbevölkerung geringen Anzahl, als
Infektionsquelle gefährlich, und zwar darum, weil der sogenannte Normalmensch

nur über eine sehr beschränkte Selbsterkenntnis verfügt.
«Selbsterkenntnis» verwechselt man in der Regel mit der Kenntnis

seiner bewußten Ichpersönlichkeit. Wer überhaupt über ein Ichbewußt-



sein verfügt, glaubt mit Selbstverständlichkeit, sich selber zu kennen.
Das Ich kennt aber nur seine eigenen Inhalte, nicht aber das Unbewußte
und dessen Inhalte. Der Mensch mißt seine Selbsterkenntnis an dem,
was seine soziale Umgebung durchschnittlich von sich selber weiß, nicht
aber am wirklichen psychischen Tatbestand, der ihm größtenteils
verborgen ist. In dieser Hinsicht verhält sich die Psyche gleich wie der
Körper mit seiner physiologischen und anatomischen Struktur, von
denen der Laie auch sehr wenig weiß. Obschon er darin und damit lebt, ist
ihm doch das meiste davon unbekannt, und es braucht schon spezielle
wissenschaftliche Kenntnisse, um wenigstens das Wißbare daran dem
Bewußtsein zuzuführen, vom noch nicht Wißbaren, das auch vorhanden
ist, ganz abgesehen.

Was man gemeinhin «Selbsterkenntnis» nennt, ist also ein meist von
sozialen Faktoren abhängiges und beschränktes Wissen um das, was in
der menschlichen Psyche vorgeht. Man stößt dabei einesteils immer wieder

auf das Vorurteil, das komme «bei uns» oder «in unserer Familie»
oder in unserer nähern oder weiteren Umgebung nicht vor; anderenteils
begegnet man ebenso häufig illusorischen Annahmen über angeblich
vorhandene Eigenschaften, welche aber den wirklichen Sachverhalt zu
verdecken bestimmt sind.

Es ist nun dieses weit ausgedehnte Gebiet der Unbewußtheit, das von
der Kritik und Kontrolle des Bewußtseins nicht erreicht wird, und in
welchem wir allen möglichen Einflüssen und psychischen Infektionen
schutzlos offen stehen. Wie gegen alle Gefahren, so auch gegen die der
psychischen Ansteckung, können wir uns nur dann verteidigen, wenn
wir uns dessen bewußt sind, was uns angreift und wie, wo und wann.
Da es nun bei der Selbsterkenntnis sich um die Bekanntschaft mit einem
individuellen Tatbestand handelt, so hilft eine Theorie gerade in dieser
Hinsicht sehr wenig. Denn, je mehr eine solche Anspruch auf allgemeine
Gültigkeit erhebt, desto weniger ist sie imstande, einem individuellen
Sachverhalt gerecht zu werden. Eine auf Erfahrung gegründete Theorie
ist notwendigerweise statistisch, d. h. sie formuliert einen idealen
Durchschnitt, welcher alle Ausnahmen nach unten und oben auslöscht und
durch eine abstrakte Mitte ersetzt. Dieser mittlere Wert ist gültig,
braucht aber als solcher in der Wirklichkeit nicht einmal vorzukommen.
Trotzdem figuriert er in der Theorie als eine nicht anzufechtende
fundamentale Tatsache. Die Ausnahmen in der einen wie in der anderen Bich-
tung, die ebenso tatsächlich sind, erscheinen im Endergebnis überhaupt
nicht, da sie sich gegenseitig aufheben. Wenn ich z. B. in einem Kiesbett
das Gewicht jedes einzelnen Steines bestimme und einen Durchschnittswert

von 145 g erhalte, so sagt dies über die wirkliche Beschaffenheit
der Kiesschicht sehr wenig aus. Wer auf Grund dieser Aussage der
Meinung wäre, er könne mit dem ersten Griff sozusagen einen Kiesel von
145 g Gewicht herausholen, der würde sich unter Umständen erheblich



täuschen. Ja, es könnte ihm sogar passieren, daß er trotz längeren Su-
chens nicht einen einzigen Stein fände, der genau 145 g wöge.

Die statistische Methode vermittelt zwar die ideale Durchschnittlichkeit
eines Sachverhaltes, nicht aber ein Bild von dessen empirischer

Wirklichkeit. Sie gibt zwar einen unanfechtbaren Aspekt der Wirklichkeit,

kann aber die tatsächliche Wahrheit bis zur Irreführung verfälschen.

Letzteres gilt in besonderem Maße von der auf Statistik gegründeten

Theorie. Die wirklichen Tatsachen zeichnen sich durch ihre
Individualität aus; überspitzt ausgedrückt könnte man sagen, daß das wirkliche

Bild sozusagen auf lauter Ausnahmen von der Regel beruhe, und
mithin die absolute Wirklichkeit den vorherrschenden Charakter der
Irregularität habe.

An diese Überlegungen muß man sich erinnern, wenn von einer Theorie,

die als Leitfaden der Selbsterkenntnis dienen soll, die Rede ist. Es

gibt und kann keine Selbsterkenntnis nach theoretischen Voraussetzungen

geben, denn der Gegenstand der Erkenntnis ist ein Individuum, also
eine relative Ausnahme und Irregularität. Es ist daher nicht das
Allgemeine und Regelmäßige, sondern vielmehr das Einmalige, welches das
Individuum kennzeichnet. Es ist nicht als eine sich wiederholende
Einheit, sondern als eine einmalige Einzelheit zu verstehen, welche letzten
Endes weder verglichen noch erkannt werden kann. Der Mensch kann
nicht nur, sondern muß auch als statistische Einheit beschrieben werden,
sonst kann über ihn überhaupt nichts Allgemeines ausgesagt werden.
Zu diesem Zwecke muß man ihn als vergleichbare Einheit betrachten.
Daraus entsteht eine allgemeingültige Anthropologie, bzw. Psychologie
mit einem durchschnittlichen abstrakten Menschenbild, das aber alle
individuellen Einzelzüge eingebüßt hat. Es sind aber gerade die letzteren,
welche für das Verständnis des Menschen am allerwichtigsten sind. Wenn
ich daher den Einzelmenschen verstehen will, so muß ich alle
wissenschaftliche Erkenntnis vom Durchschnittsmenschen zur Seite legen
können und auf alle Theorie verzichten, um mir eine neue und unpräju-
dizierte Fragestellung zu ermöglichen. An die Aufgabe des Verständnisses
kann ich nur «vacua et libera mente» herantreten, während Menschenkenntnis

alles nur mögliche Wissen über den Menschen im allgemeinen
erfordert.

Ob es sich nun um das Verständnis eines mir gegenüberstehenden
Individuums oder um Selbsterkenntnis handelt, so muß ich in beiden
Fällen alle theoretischen Voraussetzungen hinter mir lassen, wobei ich
mir bewußt bin, daß ich über die wissenschaftliche Erkenntnis
gegebenenfalls hinweggehe. In Anbetracht der Tatsache aber, daß sich letztere
nicht nur allgemeiner Wertschätzung erfreut, sondern weit darüber hinaus

dem modernen Menschen als einzige geistige Autorität gilt, fordert
das Verständnis des Individuums sozusagen das «crimen laesae maiesta-
tis», nämlich die Nichtberücksichtigung der wissenschaftlichen Erkennt-



nis. Dieser Verzicht bedeutet ein nicht leicht zu nehmendes Opfer; kann
sich doch die wissenschaftliche Einstellung nicht ohne weiteres ihres
Verantwortungsbewußtseins entledigen. Ist der infragestehende Psychologe
vollends ein Arzt, der seinen Patienten nicht nur wissenschaftlich
einordnen, sondern auch menschlich verstehen will, so droht ihm unter
Umständen eine Pflichtenkollision zwischen den beiden einander entgegengesetzten

und sich gegenseitig ausschließenden Einstellungen, der
Erkenntnis einerseits und des Verständnisses andererseits. Dieser Konflikt
löst sich nicht durch ein Entweder-Oder, sondern nur durch eine Zwei-
geleisigkeit des Denkens: das eine tun und das andere nicht lassen.

In Ansehung der Tatsache, daß der prinzipielle Wert der Erkenntnis
der spezifische Unwert des Verständnisses ist, droht das hieraus
erfließende Urteil ein Paradoxon zu werden. Man bedenke, daß einerseits für
das wissenschaftliche Urteil das Individuum nichts bedeutet als eine
Einheit, die sich unendlich wiederholt und darum ebensogut abstrakt
mit einem Buchstaben bezeichnet werden könnte, und daß andererseits
für das Verständnis gerade der einmalige Einzelmensch der vornehmste
und allein wirkliche Gegenstand der Nachforschung bildet, unter Hintansetzung

aller jener Gesetz- und Regelmäßigkeiten, die der Wissenschaft
zunächst am Herzen liegen. Am allerehesten dürfte dem Arzte dieser

Widerspruch zum Problem werden. Einerseits ist er ausgerüstet mit den
statistischen Wahrheiten seiner naturwissenschaftlichen Bildung und
andererseits steht er der Aufgabe gegenüber, einen Kranken zu behandeln,
welcher, besonders im Falle eines psychischen Leidens, ein individuelles
Verständnis erfordert. Je schematischer die Behandlung verfährt, desto
mehr wird sie berechtigte Widerstände beim Patienten auslösen und
desto mehr wird die Heilung infrage gestellt. Der Psychotherapeut sieht
sich daher nolens volens gezwungen, die Individualität eines Patienten
als wesentliche Tatsache in Betracht zu ziehen und danach seine

Behandlungsmethode auszurichten. Diese Erkenntnis gilt in der Medizin
heutzutage allgemein, daß die Aufgabe des Arztes darin besteht, den
kranken Menschen zu behandeln und nicht eine abstrakte Krankheit,
die irgend jemand haben könnte.

Was ich hier am Beispiel der Medizin erläutere, ist nur ein Sonderfall
des allgemeinen Erziehungs- und Bildungsproblems. Eine im Prinzip
naturwissenschaftliche Bildung gründet sich in der Hauptsache auf
statistische Wahrheiten und auf abstrakte Erkenntnisse, vermittelt also eine
unrealistische, rationale Weltanschauung, in welcher der individuelle Fall
als bloßes Randphänomen keine Rolle spielt. Das Individuum aber ist
als eine irrationale Gegebenheit der eigentliche Wirklichkeitsträger, d. h.
der konkrete Mensch, im Gegensatz zu dem nicht wirklichen Ideal- bzw.
Normalmenschen, auf den sich die wissenschaftlichen Aussagen beziehen.
Dazu kommt noch, daß insbesondere die Naturwissenschaften bestrebt
sind, ihre Forschungsresultate so darzustellen, als ob sie ohne die Inter-



vention des Menschen zustande gekommen wären, d. h. die unerläßliche
Mitwirkung der Psyche bleibt unsichtbar. (Eine Ausnahme von dieser
Regel bildet die moderne Physik mit der Erkenntnis, daß das Beobachtete

vom Beobachter nicht unabhängig ist.) Die Naturwissenschaften
vermitteln also auch in dieser Hinsicht ein Weltbild, von welchem eine
reale menschliche Psyche als ausgeschlossen erscheint; dies im Gegensatz

zu den «Humaniora».
Unter dem Einfluß der naturwissenschaftlichen Voraussetzung

erleidet nicht nur die Psyche, sondern der individuelle Mensch, ja das
individuelle Ereignis überhaupt eine Nivellierung und Unkenntlichma-
chung, welche das Wirklichkeitsbild zu einer Durchschnittsidee entstellt.
Man darf die psychologische Wirksamkeit des statistischen Weltbildes
nicht unterschätzen : es verdrängt das Individuelle zugunsten anonymer
Einheiten, die sich in Massengruppierungen aufhäufen. Damit treten
anstelle des konkreten Einzelwesens die Namen von Organisationen und
an höchster Stelle der abstrakte Begriff des Staates als das Prinzip der
politischen Realität. Unvermeidlich wird damit die moralische
Verantwortlichkeit des einzelnen durch die Staatsraison ersetzt. An Stelle der
moralischen und geistigen Differenzierung des Individuums tritt die
öffentliche Wohlfahrt und die Erhöhung des Lebensstandards. Das Ziel
und der Sinn des Einzellebens (welches ja das einzig wirkliche Leben ist!)
liegt nicht mehr in der individuellen Entwicklung, sondern in der von
außen dem Menschen aufgepreßten Staatsraison, nämlich in der
Durchführung eines abstrakten Begriffes, der die Tendenz hat schließlich alles
Leben an sich zu ziehen. Dem Individuum wird die moralische Entscheidung

und Führung seines Lebens zunehmend entzogen, und es wird dafür
als soziale Einheit verwaltet, ernährt, gekleidet, ausgebildet, in
entsprechenden Unterkunftseinheiten logiert und amüsiert, wofür das
Wohlbefinden und die Zufriedenheit der Masse den idealen Maßstab abgeben.
Die Verwalter ihrerseits sind ebensolche soziale Einheiten wie die
Verwalteten und zeichnen sich nur dadurch aus, daß sie spezialisierte
Vertreter der Staatsdoktrin sind. Letztere braucht keine urteilsfähigen
Persönlichkeiten, sondern durchwegs Spezialisten, die außerhalb ihres
Faches nicht verwendungsfähig sind. Die Staatsraison entscheidet, was
gelehrt und was studiert werden soll.

Die anscheinend allmächtige Staatsdoktrin wird ihrerseits und im
Namen der Staatsraison verwaltet durch die höchsten Regierungsposten,
die alle Macht in sich vereinigen. Wer durch Wahl oder Willkür in diese

Stellungen gelangt, hat keine zwingende Instanz mehr über sich, denn
er ist die Staatsraison selber und kann innerhalb der gegebenen Möglichkeiten

nach persönlichem Gutdünken verfahren. Er kann mit LouisXIV.
sagen : «L'état c'est moi.» Er ist somit das einzige oder wenigstens eines
der wenigen Individuen, die von ihrer Individualität Gebrauch machen
könnten, wenn sie sich überhaupt noch vonder Staatsdoktrin zu unter-

6



scheiden wüßten. Wahrscheinlicher ist es, daß sie die Sklaven ihrer eigenen

Fiktion sind. Eine derartige Einseitigkeit ist aber psychologisch
stets von unbewußten subversiven Tendenzen kompensiert. Sklaverei
und Rebellion sind Korrelate, die sich voneinander nicht trennen lassen.
Machteifersucht und gesteigertes Mißtrauen durchdringen daher den

ganzen Organismus von oben nach unten. Überdies erzeugt eine Masse
automatisch zur Kompensation ihrer chaotischen Gestaltlosigkeit ihren
«Führer», der sozusagen zwangsläufig der Inflation seines Ichbewußtseins

verfällt, wofür die Geschichte zahlreiche Belege liefert.
Eine derartige Entwicklung wird logisch unvermeidlich von dem

Moment an, wo das Individuum vermaßt und damit obsolet wird. Abgesehen

von den Agglomerationen großer Menschenmassen, in denen der
einzelne sowieso verschwindet, ist einer der Hauptfaktoren der Vermassung

der naturwissenschaftliche Rationalismus, welcher das individuelle
Leben seiner Grundlagen und damit seiner Würde beraubt, denn als
soziale Einheit hat der Mensch seine Individualität verloren und ist zu einer
abstrakten Nummer in der Statistik einer Organisation geworden. Er
kann nur noch die Rolle einer auswechselbaren und infinitesimalen Einheit

spielen. Von außen und rational gesehen, ist dem auch so, und unter
diesem Gesichtswinkel wird es geradezu lächerlich, noch vom Wert oder
Sinn des Individuums zu sprechen, ja man kann sich überhaupt kaum
mehr vorstellen, wieso man je dazu kam, dem einzelnen menschlichen
Leben eine Würde zu geben, wo die gegenteilige Wahrheit doch so offen
auf der Hand liegt.

Von diesem Standpunkt aus gesehen ist das Individuum tatsächlich
von verschwindend geringer Bedeutung, und wer etwas anderes behaupten

wollte, findet sich in größter Verlegenheit um seine Argumente. Daß
er sich selber oder die Angehörigen seiner Familie oder geschätzte
Bekannte in seinem weitern Umkreis als wichtig empfindet, belehrt ihn
bloß über die etwas komische Subjektivität seiner Empfindung. Denn
was sind die wenigen schon im Vergleich zu 10 000 oder 100 000 oder

gar 1 000 000 Das erinnert mich an das Argument eines nachdenklichen
Freundes, mit dem ich mich einmal in einer nach Zehntausenden zählenden

Volksmenge befand. Er sagte plötzlich zu mir: «Das ist eigentlich
das überzeugendste Beweisstück gegen den Unsterblichkeitsglauben: Die
wollen alle unsterblich sein!»

Je größer die Menge, desto «nichtswürdiger» ist der einzelne. Wenn
aber der einzelne, im überwältigenden Gefühl seiner Winzigkeit undFu-
tilität, den Sinn seines Lebens, der sich ja keineswegs im Begriff der
öffentlichen Wohlfahrt und des höheren Lebensstandards erschöpft,
verliert, dann befindet er sich schon auf dem Wege zur Staatssklaverei und
ist, ohne Wissen und Willen, zu deren Wegbereiter geworden. Wer nur
nach außen und auf die großen Zahlen schaut, hat nichts, mit dem er
sich gegen das Zeugnis seiner Sinne und gegen seine Vernunft verteidigen



könnte. Das ist nun aber eben gerade das, was alle Welt tut: Man ist
von statistischen Wahrheiten und von großen Zahlen fasziniert und
überwältigt und wird tagtäglich von der Nichtigkeit und Ohnmacht der
Einzelpersönlichkeit, die keine Massenorganisation repräsentiert und
personifiziert, belehrt. Umgekehrt scheint jener einzelne, der weithin
sichtbar die Szene der Welt betritt, und dessen Stimme in weitem
Umkreis vernommen wird, für das unkritische Publikum offensichtlich von
einer gewissen Massenbewegung bzw. der öffentlichen Meinung getragen
zu sein und wird wesentlich aus diesem Grunde entweder akzeptiert oder
bekämpft. Da hiebei die Massensuggestion in der Regel überwiegt, so
bleibt es undeutlich, ob seine Botschaft seine eigene und persönlich
verantwortete Tat ist, oder ob er bloß als das Megaphon einer kollektiven
Meinung funktioniert.

Unter diesen Umständen ist es nur zu begreiflich, wenn sich allmählig
eine Unsicherheit des individuellen Urteils ausbreitet und infolgedessen
die Verantwortlichkeit möglichst kollektivisiert, d. h. vom einzelnen
abgewälzt und einer Körperschaft zugewiesen wird. Damit wird das
Individuum mehr und mehr zu einer Funktion der Gesellschaft, die ihrerseits
die Funktion des eigentlichen Lebensträgers übernimmt, wo sie doch,
im Grunde genommen, nichts anderes ist als eine Idee, wie der Staat.
Beide werden hypostasiert, d. h. verselbständigt. Gerade letzterer
verwandelt sich dadurch in eine quasi lebendige Persönlichkeit, von der alles
erwartet wird. In Wirklichkeit stellt er nur eine Camouflage jener
Individuen dar, die ihn zu manipulieren wissen. Damit gleitet die ursprüngliche

Konvention des Rechtsstaates in die Situation einer primitiven
Gesellschaftsform ab, nämlich in den Kommunismus eines primitiven
Stammes, welcher der Autokratie eines Häuptlings oder einer Oligarchie

unterworfen ist.

Die Religion als Kompensation der Vermassung

Um die Fiktion der alleinigen Staatsmacht, d.h. der Willkür der den
Staat manipulierenden Häuptlinge von jeder heilsamen Beschränkung
zu befreien, bemühen sich alle sozial-politischen Bestrebungen, die in
diese Richtung zielen, den Religionen das Wasser abzugraben. Um das
Individuum in eine Staatsfunktion umzuwandeln, muß ihm jede andere
Bedingtheit oder Abhängigkeit genommen werden. Religion aber
bedeutet Abhängigkeit von und Unterwerfung an irrationale Gegegeben-
heiten, welche sich nicht direkt auf soziale und physische Bedingungen
beziehen, sondern vielmehr auf die psychische Einstellung des
Individuums.

Eine Einstellung zu den äußeren Existenzbedingungen ist aber nur
möglich, wenn ein Standpunkt außerhalb derselben vorhanden ist. Die



Religionen geben oder beanspruchen diese Grundlage zu geben und damit
dem Individuum die MögHchkeit des Urteilens und der freien Entscheidung

zu vermitteln. Sie ermöglichen ein Reservat gegenüber dem
sinnenfälligen und unausweichlichen Zwang der äußeren Verhältnisse, denen
jedermann, der nur in der Außenwelt lebt und keinen anderen Grund
unter sich fühlt als das Straßenpflaster, ausgeliefert ist. Gibt es nur die
eine statistische Wirklichkeit, so besitzt sie alleinige Autorität. Es gibt
dann auch nur eine Bedingung und da keine andere ihr entgegengesetzte
vorhanden ist, so sind auch Urteil und freie Entscheidung nicht nur
überflüssig, sondern auch unmöglich. Dann ist das Individuum zwangsläufig

eine Funktion der Statistik und damit eine Funktion des Staates
oder wie immer das abstrakte Ordnungsprinzip benannt werden mag.

Die Religionen lehren aber eine andere Autorität, welche derjenigen
der «Welt» entgegengesetzt ist. Es ist die Lehre der Gottbedingtheit des

Individuums, welche ebenso hohe Ansprüche stellt wie die Welt. Es kann
sogar der Fall eintreten, daß der Mensch durch die Absolutheit dieses

Anspruchs der Welt ebenso entfremdet wird, wie er sich selber verliert,
wenn er der Kollektivmentalität erliegt. Er kann in ersterem Fall dem
Standpunkt der religiösen Lehre gegenüber sein Urteil und seine freie
Entscheidung ebenso sehr einbüßen, wie in letzterem. Diesem Ziel streben

die Religionen offenkundig zu, wenn sie sich nicht zu einem
Kompromiß mit dem Staat bequemen. In diesem letzteren Fall ziehe ich es

darum vor — in Übereinstimmung mit dem Sprachgebrauch —, statt
von «Religion» von Konfession zu sprechen. Die Konfession bekennt
eine bestimmte Kollektivüberzeugung, während das Wort «Religion»
eine subjektive Beziehung zu gewissen metaphysischen, d. h. extramun-
danen Faktoren ausdrückt. Die Konfession ist in der Hauptsache ein an
die Umwelt gerichtetes Bekenntnis und somit eine ultramundane
Angelegenheit, wohingegen der Sinn und Zweck der Religion in der Beziehung

des Individuums zu Gott (Christentum, Judentum, Islam) oder
zum Pfade der Erlösung (Buddhismus) bestehen. Von dieser Grundtatsache

leitet sich die jeweilige Ethik her, die ohne die individuelle
Verantwortung vor Gott nur konventionelle Moral bedeutet.

Die Konfessionen als Kompromisse mit der weltlichen Wirklichkeit
haben sich dementsprechend zur fortschreitenden Kodifizierung ihrer
Anschauungen, Lehren und Gebräuche veranlaßt gesehen und haben sich
damit dermaßen veräußerlicht, daß ihre eigentliche religiöse Essenz,
nämlich die lebendige Beziehung zu und die unmittelbare Auseinandersetzung

mit ihrem extramundanen Bezugspunkt in den Hintergrund
gerieten. Der konfessionelle Standpunkt mißt Wert und Bedeutung der
subjektiven religiösen Bezogenheit am Maßstab der traditionellen Lehre,
und, wo dies weniger der Fall ist (wie im Protestantismus), da wird
wenigstens von Pietismus, Sektiererei, Schwarmgeisterei und dergl.
gesprochen, wenn sich jemand auf den unmittelbaren Willensentscheid



Gottes berufen sollte. Die Konfession fällt zusammen mit der Staatskirche

oder bildet wenigstens eine öffentliche Institution, welcher nicht
nur eigentliche Gläubige, sondern auch eine Unmenge Leute, die man
nicht anders als religiös indifferent bezeichnen kann, sozusagen
gewohnheitsmäßig angehören. Hier wird der Unterschied zwischen Konfession
und Religion handgreiflich.

Die Zugehörigkeit zu einer Konfession ist daher nicht immer eine
religiöse Angelegenheit, sondern vielmehr eine soziale und trägt insofern
nichts bei zur Grundlegung des Individuums. Letztere hängt ausschließlich

von der Beziehung des Individuums zu einer nicht-weltlichen
Instanz ab, wobei das Kriterium nicht das Lippenbekenntnis eines Glaubens

ist, sondern die psychologische Tatsache, daß das Leben des
Individuums wirklich nicht nur vom Ich und dessen Dafürhalten oder von
sozialen Determinanten, sondern auch ebensosehr von einer transzendenten

Autorität bestimmt wird. Es sind nicht noch so hohe ethische
Leitsätze oder noch so orthodoxe Bekenntnisse,welche die Autonomie und
Freiheit des Individuums begründen, sondern es ist einzig und allein das

empirische Bewußtsein, d. h. die unzweideutige Erfahrung einer aller-
persönlichsten wechselseitigen Beziehung zwischen dem Menschen und
einer extramundanen Instanz, welche der «Welt und ihrer Vernunft» die
Waage hält.

Diese Formulierung wird weder dem, der sich als Masseneinheit fühlt,
noch dem, der einen Kollektivglauben bekennt, viel Freude bereiten.
Ersterem bedeutet die Staatsraison oberstes Prinzip des Denkens und
Handelns, zu welchem Zwecke er ja aufgeklärt ist und dementsprechend
dem Individuum nur insofern Daseinsberechtigung einräumt, als es

Staatsfunktion ist. Letzterer dagegen gesteht zwar dem Staate einen
moralischen und faktischen Anspruch zu, bekennt aber die Überzeugung,
daß nicht nur der Mensch, sondern auch der ihm übergeordnete Staat
der Herrschaft Gottes unterworfen seien, und daß, im Zweifelsfalle, die
höchste Entscheidung von diesem und nicht von der Staatsraison gefällt
werde. Da ich mir keine metaphysischen Urteile anmaßen möchte, muß
ich es dahingestellt sein lassen, ob die «Welt», also die menschliche
Außenwelt, und damit die Natur überhaupt, einen Gegensatz zu Gott
bilde oder nicht. Ich kann nur auf die Tatsache hinweisen, daß der
psychologische Gegensatz der beiden Erfahrungsbereiche nicht nur schon
im Neuen Testament beglaubigt ist, sondern sich auch heute noch in
deutlichster Weise in der negativen Einstellung der Diktaturstaaten zur
Religion und in der Kirche zum Atheismus und Materialismus bekundet.

Wie der Mensch als soziales Wesen ohne die Verbundenheit mit der
Gesellschaft auf die Dauer nicht leben kann, so findet auch das Individuum

nirgends seine wirkliche Daseinsberechtigung und seine geistige
sowohl wie sittliche Autonomie außer in einem extramundanen Prinzip,
welches den übermächtigen Einfluß der Außenfaktoren zu relativieren

10



im Stande ist. Das Individuum, das nicht in Gott verankert ist, vermag
der physischen und moralischen Macht der Welt auf Grund seines
persönlichen Dafürhaltens keinen Widerstand zu leisten. Dazu bedarf der
Mensch der Evidenz seiner inneren, transzendenten Erfahrung, welche
allein ihn vor dem sonst unvermeidlichen Abgleiten in die Vermassung
bewahren kann. Die bloß intellektuelle oder auch moralische Einsicht
in die Verdummung und in die sittliche Verantwortungslosigkeit des
Massenmenschen bedeuten als bloß negative Feststellung leider nicht
mehr als ein bloßes Zögern auf dem Wege zur Atomisierung des
Individuums. Es fehlt ihnen die Kraft der religiösen Überzeugung, da sie bloß
vernünftig sind. Dem Diktaturstaat kommt der Vorteil gegenüber der
Vernunft des Bürgers zu, daß er mit dem Individuum auch dessen
religiöse Kräfte aufgeschluckt hat. Der Staat ist an Stelle Gottes getreten,
darum sind, von dieser Seite aus gesehen, die sozialistischen Diktaturen
Religionen und die Staatssklaverei eine Art von Gottesdienst. Eine
derartige Überleitung und Verfälschung der religiösen Funktion kann
allerdings nicht geschehen ohne Erregung von hintergründigen Zweifeln, die
aber, um den Konflikt mit der vorherrschenden Vermassungstendenz
zu vermeiden, sofort unterdrückt werden. Daraus ergibt sich, wie dies
immer der Fall zu sein pflegt, eine Überkompensation, nämlich der
Fanatismus, der nun seinerseits wieder zum mächtigsten Hebelarm der
Unterdrückung und Ausrottung jeglicher Opposition wird. Die freie Meinungsbildung

wird erstickt und die sittliche Entscheidung brutal
niedergeschlagen, wobei der Zweck alle Mittel, selbst die verwerflichsten, heiligt.
Die Staatsraison wird zum Glaubensbekenntnis, der Führer bzw. der
Staatslenker zum Halbgott jenseits von Gut und Böse und der Bekenner
zum Helden, Märtyrer, Apostel und Missionar. Es gibt nur eine Wahrheit
und außer ihr keine. Sie ist unantastbar und jenseits aller Kritik. Wer
sonst noch einen Gedanken hat, ist ein Ketzer, dem ja nach berühmten
Mustern seit jeher allerhand Unangenehmes droht. Nur der, der die
Staatsmacht in Händen hat, kann die Staatsdoktrin authentisch
interpretieren und tut es auch, wie es ihm gerade paßt.

Wenn durch Vermassung das Individuum zu einer sozialen Einheit
Nummer so'-und-soviel und der Staat zum obersten Prinzip wird, dann
ist es nur noch eine logische Konsequenz, daß auch die religiöse Funktion
des Menschen in diesen Wirbel hineingezogen wird. Die Religion als eine

sorgsame Beobachtung und Inbetrachtziehung gewisser unsichtbarer
und unkontrollierbarer Faktoren ist eine dem Menschen eigentümliche
instinktive Haltung, deren Manifestationen sich durch die ganze
Geistesgeschichte hindurch verfolgen lassen. Sie dient offensichtlich dem Zwecke
der Erhaltung des psychischen Gleichgewichtes, denn der natürliche
Mensch hat ein ebenso natürliches Wissen um die Tatsache, daß seine
Bewußtseinsfunktion jederzeit durch unkontrollierbare Faktoren
ebensowohl von außen wie von innen durchkreuzt werden kann. Er hat des¬

ìi



halb von jeher darauf geachtet, daß jeder einigermaßen folgenschwere
Entschluß durch entsprechende Maßnahmen religiöser Natur gesichert
werde. Es werden den unsichtbaren Mächten Opfer gebracht, bannende
Segenssprüche ausgesprochen und sonstige Weihehandlungen vollzogen.
Es gab immer und überall rites d'entrée et de sortie, die als magisch und
abergläubisch von unpsychologischen Aufklärern angefochten werden.
Die Magie ist in erster Linie ein psychologischer Effekt von nicht zu
unterschätzender Bedeutung. Der Vollzug einer «magischen» Handlung
gibt dem Menschen ein Gefühl der Sicherheit, das der Durchführung
eines Entschlusses förderlich ist. Der Entschluß braucht diese Versicherung,

denn es haftet ihm immer eine gewisse Einseitigkeit an, und darum
wird er auch richtigerweise als exponiert empfunden. Selbst ein Diktator
sieht sich genötigt, seine Staatshandlungen nicht nur mit Drohungen zu
begleiten, sondern auch mit lauten Feierlichkeiten in Szene zu setzen.
Marschmusik, Fahnen, Spruchbänder, Paraden und Monstreversamm-
lungen unterscheiden sich im Prinzip nicht von Bittprozessionen,
Kanonenschüssen und Feuerwerk zur Vertreibung der Dämonen. Nur wird
durch die suggestive Vorführung der Staatsmacht ein kollektives
Sicherheitsgefühl erzeugt, das aber dem Individuum im Unterschied zu
religiösen Vorstellungen keinen Schutz gegen seine innere Dämonie
verleiht. Es wird sich daher noch mehr an die Staatsmacht, d. h. an die
Masse anklammern und sich so auch noch seelisch ausliefern, wo es schon
sozial entmachtet ist. Wie die Kirchen, so fordert auch der Staat
Enthusiasmus, Aufopferung und Liebe, und wenn die Religionen Gottesfurcht
fordern oder voraussetzen, so sorgt der Diktaturstaat für den nötigen
Terror.

Wenn der Aufklärer seinen Angriff hauptsächlich auf die von der
Tradition behauptete Wunderwirkung des Ritus richtet, so trifft er in
Wirklichkeit völlig daneben. Die Hauptsache, nämlich die psychologische
Wirkung,wird übersehen, obschon sich beide Parteien eben gerade dieser

Wirkung, zu entgegengesetzten Zwecken allerdings, bedienen. Eine
ähnliche Situation besteht auch hinsichtlich der Zielvorstellungen : das
religiöse Ziel, die Erlösung vom Bösen, die Versöhnung mit Gott und die
Belohnung im Jenseits verwandeln sich in die diesseitigen Versprechen
der Befreiung von der Sorge ums tägliche Brot, der gerechten Verteilung
der materiellen Güter, des zukünftigen allgemeinen Wohlstandes und der
Verkürzung der Arbeitszeit. Daß die Erfüllung letzterer Versprechen
noch ebenso unsichtbar ist wie das Paradies, bedeutet nur mehr eine
weitere Analogie und bekräftigt die Tatsache der Massenkonversion von
einem extramundanen Ziel der menschlichen Bestimmung zu einem
ausschließlichen Diesseitigkeitsglauben, welcher der Menschheit mit
derselben religiösen Inbrunst und Ausschließlichkeit angepriesen wird, wie
die Konfessionen es in der entgegengesetzten Richtung auch nicht anders
wollen.

12



Um mich nicht überflüssigerweise zu wiederholen, will ich nicht nochmals

alle die Parallelen des Jenseitigkeits- und des Diesseitigkeitsglaubens
aufzählen, sondern mich mit der Betonung der Tatsache begnügen, daß
eine natürliche, von jeher bestehende Funktion, wie die religiöse, durch
rationalistische und aufklärerische Kritik nicht beseitigt werden kann.
Wohl kann man damit konfessionelle Lehrinhalte als unmöglich hinstellen

und der Lächerlichkeit preisgeben, aber derartige Methoden zielen
daneben und treffen die religiöse Funktion, welche die Grundlage der
Konfessionen bildet, nicht. Die ReHgion, d. h. die gewissenhafte
Berücksichtigung der irrationalen Faktoren der Seele und des individuellen
Schicksals erscheint — in übelster Verzerrung — wieder in der Vergöttlichung

des Staates und des Diktators: Naturam expellas furca tarnen
usque recurret (du magst die Natur mit der Mistgabel vertreiben, sie

wird immer wiederkehren). Die Führer und Diktatoren versuchen, in
richtiger Würdigung der Sachlage, den allzu deutlichen Parallelismus
mit der Vergöttlichung des Cäsars zu vertuschen und ihre faktische
Allmacht hinter der Fiktion des Staates zu verstecken, womit aber nichts
Wesentliches geändert ist1).

Wie ich schon oben andeutete, hat der Diktaturstaat über die
Rechtlosigkeit des Individuums hinaus diesem auch noch seelisch den Boden
unter den Füßen dadurch weggezogen, daß er es der metaphysischen
Begründung seiner Existenz beraubt hat. Es kommt auf die sittliche
Entscheidung des Einzelmenschen nicht mehr an, nur noch auf die blinde
Bewegung der betörten Masse, und die Lüge ist zum eigentlichen Prinzip
des pobtischen Handelns geworden. Der Staat hat daraus auch die letzten

Konsequenzen gezogen, wie die Existenz vieler Millionen völlig
entrechteter Staatssklaven unwidersprechlich dartut.

Beide Seiten, der Diktaturstaat sowohl als auch die konfessionelle
Religiosität betonen in ganz besonderem Maße die Idee der Gemeinschaft.
Diese bildet das eigentliche Ideal des «Kommunismus» und wird dem
Volke dermaßen aufgezwängt, daß das genaue Gegenteil der gewünschten

Wirkung eintritt, nämlich trennendes Mißtrauen. Auf der anderen
Seite tritt die nicht minder betonte Kirche als Gemeinschaftsideal auf,
und wo erstere, wie im Protestantismus, notorisch schwach ist, kompensiert

die Hoffnung auf oder der Glaube an ein «Gemeinschaftserlebnis»
den schmerzlich empfundenen Mangel an Zusammenhang. Wie man
leicht sehen kann, ist die «Gemeinschaft» ein unentbehrliches Hilfsmittel
zur Organisation von Massen und darum ein zweischneidiges Schwert.
Wie die Addition von Nullen niemals eins ergibt, entspricht auch der
Wert einer Gemeinschaft dem geistigen und moralischen Durchschnitt
der in ihr zusammengefaßten Individuen. Man kann daher von der

*) Seit der Abfassung dieses Aufsatzes im Frühjahr 1956 hat sich in Rußland eine
Empfindung dieser Anstößigkeit bemerkbar gemacht.

13



Gemeinschaft keine Wirkung erhoffen, welche die der Milieusuggestion
übersteigen würde, nämbch eine wirkliche und fundamentale Veränderung

der Individuen, weder im Guten noch im Schlechten. Solche Effekte
sind nur in der persönlichen Auseinandersetzung von Mensch zu Mensch
zu erwarten, nicht aber von kommunistischen oder christHchen Massentaufen,

die den inneren Menschen nicht berühren. Wie oberflächHch die
Wirkung der Gemeinschaftspropaganda im Grunde genommen ist, zeigen
die zeitgenössischen Ereignisse. Das Gemeinschaftsideal macht seine

Rechnung ohne den Wirt, d. h. es übersieht den Einzelmenschen, der
am Ende seine Ansprüche anmelden wird.

Die Stellung des Westens zur Frage der Religion

Dieser Entwicklung im XX. Jahrhundert christHcher Zeitrechnung
steht nun die westliche Welt gegenüber mit dem Erbe des römischen
Rechtes, dem Schatze der metaphysisch begründeten judäo-christHchen
Ethik und dem Ideal der ewigen Menschenrechte und legt sich laut und
leise die bange Frage vor: wie kann diese Entwicklung zum Stillstand
gebracht oder gar rückgängig gemacht werden Daß man die soziale
Diktatur als Utopie anprangert und ihre Wirtschaftsprinzipien als
unvernünftig beurteilt, ist belanglos und erst noch unrichtig, indem erstens
der urteilende Westen nur sich selber zum Gesprächspartner hat und
seine Argumente nur diesseits des eisernen Vorhanges gehört werden, und
indem zweitens irgend welche ökonomische Prinzipien angewendet werden

können, wenn die dadurch verursachten Opfer mit in Kauf genommen

werden. Man kann irgendwelche Sozial- oder Wirtschaftsreform
durchführen, wenn man 3 MiUionen Bauern verhungern läßt oder wenn
man einige Millionen Gratisarbeitskräfte zur Verfügung hat. Ein Staat
dieser Art hat keine sozialen oder ökonomischen Krisen zu fürchten.
Solange die Staatsmacht unangetastet, d. h. eine wohldiszipHnierte und
-genährte Polizeiarmee vorhanden ist, kann eine derartige Staatsform
ihre Existenz auf unbestimmt lange Zeit hinaus behaupten und in ebenso
unbestimmtem Maß ihre Macht sogar vermehren. Sie kann ohne Rücksicht

auf den Weltmarkt, der in hohem Maße vom Arbeitslohn abhängt,
die Zahl ihrer unbezahlten Arbeitskräfte nach Maßgabe des
Geburtenüberschusses fast beliebig erhöhen, um konkurrenzfähig zu bleiben. Eine
wirkliche Gefahr kann ihr vorderhand nur von außen drohen, nämlich
durch kriegerischen Angriff. Dieses Risiko vermindert sich aber von
Jahr zu Jahr, einmal weil das Kriegspotential der Diktaturstaaten
unaufhaltsam wächst und sodann, weil der Westen es sich nicht leisten
kann, durch einen Angriff den latenten russischen oder chinesischen Na-
tionaHsmus und Chauvinismus zu wecken und damit seine wohlgemeinte
Unternehmung auf ein hoffnungslos falsches Geleise zu schieben.

14



Es bleibt, soweit wir sehen können, nur die eine MögHchkeit, nämlich
eine Auflösung der Staatsmacht von innen, die aber ganz der inneren
Entwicklung überlassen bleiben muß. Eine Unterstützung von außen
bleibt vorderhand und wenigstens in Anbetracht der vorhandenen
Sicherheitsmaßnahmen und der Gefahr nationalistischer Reaktionen
illusorisch. AußenpoHtisch steht dem absoluten Staat eine Armee von
fanatischen Missionaren zu Gebote. Und diese können ihrerseits mit einer
fünften Kolonne, denen die Rechtsordnung derwestlichen Staaten
Unterschlupf gewährt, rechnen. Die an vielen Orten sehr zahlreichen Gemeinden

von Gläubigen bedeuten zudem eine ins Gewicht fallende Schwächung

der staatlichen Willensentscheidung. Auf der andern Seite bleibt
eine ähnliche Beeinflussung durch den Westen unsichtbar und unerfaßbar,

obschon man wohl mit der Annahme einer gewissen Opposition in
den Volksmassen des Ostens nicht fehl geht. Es gibt ja immer wieder
einmal aufrechte und wahrhaftige Leute, denen Lüge und Tyrannei
verhaßt sind, aber es entzieht sich unserem Urteil, ob sie unter dem
herrschenden Polizeiregime auf die Masse irgend einen entscheidenden Einfluß

ausüben2).
Angesichts dieser Sachlage erhebt sich daher im Westen immer wieder

die Frage : Was können wir gegenüber dieser Drohung tun Auch wenn
der Westen über eine beträchtliche Wirtschaftsmacht und ein ins
Gewicht faUendes Verteidigungspotential verfügt, so kann man sich mit
diesem Bewußtsein doch keineswegs beruhigen, denn man weiß, daß
auch die besten Kanonen und die stärkste Industrie mit ihrem relativ
hohen Lebensstandard nicht genügen, um der psychischen Infektion
durch einen reHgiösen Fanatismus Einhalt zu tun. Die Menschen sind
immer unzufrieden, und wenn jeder Arbeiter sein eigenes Automobil hat,
so ist er eben doch ein am Leben verkürzter Proletarier, denn andere
haben zwei und ein Badezimmer mehr.

Im Westen merkt man leider noch immer nicht, daß unser AppeU
an den Idealismus und die Vernunft und an sonstige wünschenswerte
Tugenden ins Leere verpufft, auch wenn er mit Enthusiasmus vorgetragen

wird. Es ist ein leiser Hauch gegen den Sturm eines religiösen Glaubens,

so verzerrt letzterer uns auch erscheinen mag. Wir stehen hier
nicht einer durch vernünftige oder moraHsche Argumente zu bewältigenden

Sachlage, sondern einer durch den Zeitgeist getragenen Entfesselung

emotionaler Kräfte und VorsteUungen gegenüber, welche
erfahrungsgemäß weder durch vernünftige Überlegungen noch durch moraHsche

Ermahnungen sich wesentlich beeinflussen lassen. Man hat zwar
vielerorts die richtige Einsicht, daß das Alexipharmakon, das Gegengift,
in diesem FaUe in einem ebenso kräftigen Glauben anderer und nicht

2) Daß diese Opposition beträchtlicher ist als man voraussehen konnte, haben die

jüngsten Ereignisse in Polen und Ungarn gezeigt.

15



materialistischer Art bestehen sollte, und daß eine darauf begründete
reHgiöse Haltung der einzig wirksame Schutz gegen die psychische
Ansteckungsgefahr darstellen würde. Der in diesem Zusammenhang fast
nie fehlende Konjunktiv «müßte» und «soUte» weist aber auf eine gewisse
Schwäche oder gar Abwesenheit der wünschenswerten Überzeugung hin.
Nicht nur fehlt in der westbchen Welt ein derartiger einheitHcher Glaube,
der einer fanatischen Ideologie den Weg verlegen könnte, sondern der
Westen, als der Vater der marxistischen Philosophie, bedient sich sogar
derselben geistigen Voraussetzungen, derselben Argumente und
Zielsetzungen wie erstere. Zwar genießen im Westen die Kirchen im aU-

gemeinen voUe Freiheit, aber sie sind nicht weniger voU oder leer als im
Osten. Sie üben jedoch keinen auffäUigen Einfluß auf das Große und
Ganze der PoHtik aus. Es ist eben der Nachteil der Konfession als einer
öffentlichen Institution, daß sie zwei Herren dient, indem sie einerseits
zwar ihre Existenz aus der Beziehung des Menschen zu Gott herleitet,
andererseits aber dem Staat, d. h. der Welt, verpflichtet ist, wofür sie
sich auf das Wort «Gebet dem Kaiser, was des Kaisers und Gott, was
Gottes», und auf andere neutestamentliche Ermahnungen beziehen
kann. In der Frühzeit daher und noch bis vor relativ wenigen Jahrzehnten

war die Rede von einer «von Gott eingesetzten Obrigkeit», während
diese Auffassung heutzutage antiquiert ist. Die Kirchen vertreten tra-
ditioneUe und koUektive Überzeugungen, die bei sehr vielen ihrer Be-
kenner keineswegs mehr auf eigener innerer Erfahrung, sondern auf
einem unreflektierten Glauben beruhen, den man bekanntlich nur aUzu
leicht verHert, wenn man darüber nachzudenken anfängt. Der Glaubensinhalt

stößt dann mit dem Wissen zusammen und dabei zeigt es sich,
daß die Irrationalität des ersteren oft der Vernunft des letzteren nicht
gewachsen ist. Der Glaube ist nämlich kein genügender Ersatz für die
innere Erfahrung, und wo letztere fehlt, kann auch ein starker Glaube,
der als ein donum gratiae wunderbar gekommen ist, ebenso wunderbar
wieder verschwinden. Man bezeichnet zwar den Glauben als die eigent-
Hche religiöse Erfahrung, bedenkt aber nicht, daß er eigentHch ein
sekundäres Phänomen ist, welches darauf beruht, daß uns primär etwas
zugestoßen ist, das uns «pistis», d. h. Vertrauen und LoyaHtät einflößt.
Dieses Erlebnis hat einen bestimmten Inhalt, der im Sinne der konfes-
sioneUen Lehre gedeutet werden kann. Je mehr dies aber der FaU ist,
desto häufiger werden die an sich gegenstandslosen KonfliktsmögHch-
keiten mit dem Wissen. Die konfessioneUe Auffassung ist nämHch
altertümlich und von eindrückHcher, mythologisch bedingter Symbolik, die,
wenn wörtHch genommen, in unleidHchen Gegensatz zum Wissen gerät.
Ist z. B. die Aussage von Christi Auferstehung nicht wörtHch, sondern
symboHsch zu verstehen, so ist sie verschiedener Auslegungen fähig,
welche mit dem Wissen nicht koUidieren und den Sinn der Aussage nicht
beeinträchtigen. Der Einwand, daß mit dem symboHschen Verständnis

16



die Hoffnung des Christen auf UnsterbHchkeit vernichtet werde, gUt
nicht, insofern die Menschheit schon längstens vor dem Christentum an
ein Leben nach dem Tode glaubte und darum des Osterereignisses als
einer Garantie der Unsterblichkeit nicht bedurfte. Die Gefahr, daß das
AUzuviele an wörtlich verstandener Mythologie, welche der Kirchenlehre
eignet, plötzUch einer Ablehnung in Bausch und Bogen begegnet, ist
heutzutage größer als je. Wäre es nicht an der Zeit, daß man die christlichen

Mythologeme, statt sie auszumerzen, einmal als symbolisch
verstehen würde

Es ist vorderhand noch nicht abzusehen, was für Folgen eine aUge-
meine Erkenntnis vom fatalen ParaUeUsmus der kirchUchen mit der
marxistischen Staatsreligion zeitigen könnte. Der Absolutheitsanspruch der
von Menschen vertretenen civitas Dei ist der «Göttlichkeit» des Staates
auf der anderen Seite leider nur zu ähnUch, und die moralische
Schlußfolgerung, welche ein Ignatius von Loyola aus der Autorität der Kirche
zieht («der Zweck heUigt die Mittel») antizipiert die Lüge als staatspolitisches

Instrument in einer nur zu gefährlichen Weise. Beide schHeßHch
fordern unbedingte Unterwerfung im Glauben und beschneiden damit
die Freiheit des Menschen, der eine die Freiheit vor Gott und der andere
die vor dem Staat, womit dem Individuum das Grab geschaufelt wird.
Die sowieso zerbrechliche Existenz dieses einzigen uns bekannten
Lebensträgers ist dadurch hüben und drüben bedroht, obschon ihm der
eine spirituelle und der andere materieUe Anwartschaft auf ein ideales
Dasein verspricht — und wie viele können der sprichwörtlichen Weisheit

«lieber den Spatz in der Hand als die Taube auf dem Dach» auf die
Dauer wirksamen Widerstand entgegensetzen Dazu kommt noch, daß
der Westen derselben allgemeinen «wissenschaftlichen» und aufklärerischen

Weltanschauung mit ihrer statistischen Nivellierungstendenz und
ihrer materiaUstischen Zielsetzung wie die östliche Staatsreligion huldigt,
wie ich oben zur Genüge dargetan habe.

Was hat somit der Westen mit seiner poUtischen und konfessioneUen
Zerspaltenheit dem modernen Individuum in seiner Bedrängnis
anzubieten Leider nichts als vielerlei Wege, die allesamt schHeßHch zu einem
Ziele führen, das sich vom marxistischen Ideal kaum mehr unterscheiden
läßt. Es bedarf wirkUch keiner besonderen Anstrengung des Verstandes,
um erkennen zu können, woher die kommunistische Ideologie fdie Sicherheit

ihrer Überzeugung, daß die Zeit für sie arbeite, und daß die Welt
zur Bekehrung reif sei, rührt. Die Tatsachen sprechen in dieser Hinsicht
eine nur zu deutliche Sprache. Es hilft dem Westen gar nichts, hievor die
Augen zu verschHeßen und seine fataleVerwundbarkeit nicht einzusehen.
Wer immer es gelernt hat, sich einem kollektiven Glauben unbedingt zu
unterwerfen und sich damit des ewigen Rechtes seiner Freiheit und der
ebenso ewigen Pflicht seiner individuellen Verantwortung zu begeben,
der wird, an seiner Einstellung hängen bleibend, mit demselben Glauben

17



und derselben Kritiklosigkeit auch eine umgekehrte Richtung einschlagen

können, wenn seinem angeblichen IdeaHsmus eine andere, womöglich

handgreifbch «bessere», Überzeugung untergeschoben wird. Was
ist vor nicht aUzu langer Zeit sogar einem europäischen Kulturvolk
geschehen Man wirft zwar den Deutschen vor, dies schon wieder vergessen
zu haben, während es noch nicht mit Sicherheit feststeht, daß nicht auch
andernorts Ähnliches geschehen könnte. Es wäre keineswegs ein Wunder,
wenn es geschähe, d. h. daß eine weitere Kulturnation der Infektion
durch eine ebenso einheitliche wie einseitige Überzeugung erläge. Man
erlaube die Frage, welche Länder haben die größten kommunistischen
Parteien Die USA, welche — o quae mutatio rerum — den eigentlichen
politischen Rückgrat von Westeuropa bilden, scheinen zwar immun zu
sein kraft ihrer ausgesprochenen Gegenposition, aber gerade sie sind
vielleicht noch exponierter als Europa, insofern Bildung und Erziehung dort
am meisten von der naturwissenschaftlichen Weltanschauung mit ihren
statistischen Wahrheiten beeinflußt sind, und die heterogene
Bevölkerungsmischung eine gewisse Mühe hat, in einem geschichtslosen Boden
Wurzeln zu schlagen. Die gerade unter solchen Umständen nötige
historisch-humanistische Bildung fristet dagegen in Amerika ein
Aschenbrödeldasein. Europa besitzt zwar letztere Voraussetzungen, gebraucht
sie aber zu seinem eigenen Nachteü in Form von nationalistischen Egoismen

und lähmender Skepsis. Beiden gemeinsam ist die materialistische
und kollektivistische Zielsetzung, und beiden mangelt das, was den ganzen

Menschen ausdrückt und ergreift, nämlich das, was den individuellen
Menschen als Maß aller Dinge ins Zentrum setzt.

Schon allein diese Idee erregt überall heftigsten Zweifel und Widerstand,

und man könnte fast die Behauptung wagen, daß die Unterwertigkeit
des Individuums im Vergleich zu den großen Zahlen die einzige

wirkliche Überzeugung sei, welche aUgemeine und ungeteilte Zustimmung

findet. Man sagt zwar, daß die moderne Welt nunmehr die des

Menschen sei, daß er es sei, der Luft, Wasser und Erde beherrsche, und
daß von seiner Entscheidung das historische Schicksal der Völker
abhänge. Dieses stolze Gemälde der menschlichen Größe ist leider nur IUu-
sion und wird aufgewogen durch eine Wirklichkeit, die ganz anders ist.
In dieser Wirklichkeit ist der Mensch der Sklave und das Opfer jener
Maschinen, die für ihn Raum und Zeit erobern; er ist unterdrückt und
gefährdet durch die Macht seiner Kriegstechnik, die seine physische
Existenz verteidigen und schützen soll; seine geistige und moralische
Freiheit ist in einem TeU seiner Welt zwar im Rahmen des Möglichen
garantiert, aber bedroht von chaotischer Desorientierung, und im anderen

Teil ist sie überhaupt vernichtet. SchHeßHch — um zur Tragik noch
die Komödie zu fügen — huldigt eben dieser Herr der Elemente, dieser

Träger aUer Entscheidungen, Ansichten, welche seine Würde als
Nichtswürdigkeit stempeln und seine Autonomie als Lächerlichkeit erscheinen

18



lassen. AUe seine Errungenschaften und Besitztümer machen ihn nicht
größer, im GegenteU, sie verkleinern ihn, wie dies das Schicksal des
Arbeiters unter der Herrschaft der «gerechten» Güterverteüung aufs deut-
Hchste demonstriert: seinen Anteil an der Fabrik bezahlt er durch den
Verlust persönlichen Eigentums, seine Bewegungsfreiheit vertauscht er

gegen die Fesselung an den Arbeitsort, er verliert alle Mittel, seine Lage
zu verbessern, wenn er sich nicht durch erschöpfende Akkordarbeit wiU
ausbeuten lassen, und, wenn er irgend welche geistigen Ansprüche
anmelden sollte, so werden ihm politische Glaubenssätze eingetrichtert,
aUenfalls unter Beigabe einigen Fachwissens. Allerdings ein Dach über
dem Kopfe und die tägliche Fütterung des Nutzviehs sind keine kleine
Sache, wo auch noch die baren Lebensnotwendigkeiten von einem Tag
auf den anderen abgeschnitten werden können.

Das Selbstverständnis des Individuums

Es ist erstaunlich, daß der Mensch als offenkundiger Veranlasser,
Erfinder und Träger dieser Entwicklungen, der Urheber aUer Urteüe und
Entscheidungen und als der Planer der Zukunft sich selber zur quantité
négligeable machen muß. Der Widerspruch und die paradoxe Bewertung
menschlichen Wesens durch die Menschen selber ist in der Tat eine
wunderliche Angelegenheit, die man wohl nur durch eine ungewöhnliche
Unsicherheit des UrteUs erklären kann, mit anderen Worten der Mensch
ist sich selber ein Rätsel. Dem ist allerdings begreifbcherweise so, insofern

ihm die zur Selbsterkenntnis nötigenVergleichsmöglichkeiten fehlen.
Zwar weiß er sich in punkto Anatomie und Physiologie von den anderen
Animalia zu unterscheiden. Als bewußtes, selbstreflektiertes und mit
Sprache begabtes Wesen hingegen fehlt ihm jeglicher Maßstab der Selbst-

beurteüung. Er ist auf diesem Planeten ein Unikum, das er mit nichts
Ähnlichem vergleichen kann. Die MögHchkeit eines Vergleiches und
damit der Selbsterkenntnis würde erst dann eintreten, wenn wir mit men-
schenähnbchen Warmblütern, die andere Gestirne bewohnen, Beziehungen

anknüpfen könnten. Bis dahin gleicht die Menschheit einem
Einsiedler, der zwar weiß, daß er in vergleichend anatomischer Hinsicht in
die Verwandtschaft der Anthropoiden gehört, in psychischer Beziehung
dagegen, wie der Anschein ihn belehrt, von seinen Vettern außerordentlich

verschieden ist. Gerade im wichtigsten Merkmal seiner Spezies ist
er sich selber unerkennbar und ist und bleibt sich darum ein Geheimnis.
Die Unterschiede von etwas mehr oder weniger innerhalb der eigenen
Spezies haben wohl keinen Anspruch auf besondere Bedeutung im
Vergleich zu den ErkenntnismögUchkeiten, die eine Begegnung mit Wesen
ähnHcher Struktur, aber anderer Herkunft, ermögHchen würde. Unsere
Psyche, die in erster Linie für alle historischen Veränderungen, die von

19



Menschenhand dem AntHtz unseres Planeten aufgeprägt wurden, ver-
antwortHch ist, bleibt vorderhand ein unlösbares Rätsel und unbegreifliches

Wunder, d. h. ein Gegenstand anhaltender Perplexität; eine

Eigenschaft, die sie aUerdings mit allen Geheimnissen der Natur
gemeinsam hat. In letzterem FaUe wül uns zwar nicht aUe Hoffnung
schwinden, noch viele Entdeckungen machen und Antworten auch auf
die schwierigsten Fragen finden zu können. Inbezug auf die Psyche und
die Psychologie aber scheint eine merkwürdige Zögerung zu bestehen.
Nicht nur ist sie als empirische Wissenschaft aUerjüngsten Datums,
sondern sie hat auch die große Mühe an ihr eigentHches Objekt überhaupt
heranzukommen. Ähnlich wie sich unser WeltbUd von dem VorurteU
der Geozentrizität befreien mußte, so bedurfte es auch größter Anstrengungen

von beinahe revolutionärer Natur, um die Psychologie zuerst aus
dem Banne mythologischer Auffassungen und sodann von dem VorurteU
zu lösen, daß sie einerseits ein bloßes Epiphänomen eines biochemischen
Vorganges im Gehirn und andererseits eine nichts als persönUche
Angelegenheit sei. Der Zusammenhang mit dem Gehirn beweist einerseits
zwar keineswegs, daß die Psyche ein sog. Epiphänomen, eine sekundäre
Erscheinung sei, kausal abhängig von biochemischen Vorgängen im
Substrat, andererseits wissen wir aber zur Genüge, wie sehr die psychische
Funktion von nachweisbaren Vorgängen im Gehirn gestört werden kann.
Diese Tatsache ist dermaßen eindrücklich, daß der Schluß auf die
psychische Epiphänomenalität beinahe unausweichlich erscheint. Die
parapsychologischen Phänomene mahnen aber zur Vorsicht, denn sie weisen
auf eine Relativierung von Raum und Zeit durch psychische Faktoren
hin, welche unsere etwas vorschneUe und naive Erklärung des psycho-
physischen ParaUeUsmus infragesteUen. Zugunsten dieser leugnet man
die Erfahrungen der Parapsychologie glattwegs ; sei es nun aus
weltanschaulichen oder aus Gründen der geistigen Trägheit. Auf aUe FäUe
kann diesesVerfahren nicht als wissenschaftlich verantwortlich bezeichnet
werden, wennschon es einen bebebten Ausweg aus einer ganz ungewöhnlichen

Denkschwierigkeit bedeutet. Zur BeurteUung des psychischen
Phänomens müssen wir eben alle infragekommenden Phänomene
berücksichtigen und können deshalb keine aUgemeine Psychologie mehr betreiben,

welche die Existenz des Unbewußten oder die Parapsychologie aus-
schHeßt.

Die Struktur und Physiologie des Gehirns ermögbchen keine Erklärung

des Bewußtseinsvorganges. Die Psyche besitzt eine Eigenart, die
sich auf nichts Anderes oder Ähnliches reduzieren läßt. Sie steUt wie die
Physiologie ein in sich relativ abgeschlossenes Erfahrungsgebiet dar, dem
insofern eine ganz eigenartige Bedeutung zukommt, als es die eine der
beiden unerläßlichen Bedingungen des Seins überhaupt in sich schHeßt,
nämUch das Phänomen des Bewußtseins. Ohne letzteres gibt es nämlich
praktisch keine Welt, als welche diese nur existiert, insofern sie von einer

20



Psyche bewußt reflektiert und ausgesprochen wird. Das Bewußtsein ist
eine Bedingung des Seins. Damit kommt der Psyche die Würde eines
kosmischen Prinzips zu, welches ihr — philosophisch und de facto —
neben dem Prinzip des physischen Seins eine ebenbürtige SteUung
anweist. Träger dieses Bewußtseins ist das Individuum, welches die Psyche
nicht wülkürHch erzeugt, sondern umgekehrt von letzterer vorgebUdet
und dem in der Kindheit aUmählig erwachenden Bewußtsein zugeführt
wird. Hat so die Psyche eine aUes überragende empirische Bedeutung,
so hat sie auch das Individuum, welches die aUeinige unmittelbare
Erscheinung der Psyche ist.

Man muß diese Tatsache ausdrückHch hervorheben, weU die indivi-
dueUe Seele das eine Mal infolge ihrer IndividuaHtät eine Ausnahme von
der statistisch begründeten Regel darstellt und daher unter der wissen-
schaftHchen Betrachtung eines ihrer hauptsächUchsten Merkmale durch
statistische NiveUierung beraubt wird, das andere Mal ihr von den
kirchUchen Konfessionen nur insofern Geltung zugestanden wird, als sie sich
zum jeweUigen Dogma bekennt, mit anderen Worten sich einer koUek-
tiven Kategorie unterwirft. In beiden FäUen wird der WiUe zur
IndividuaHtät als ein egoistischer Eigensinn verstanden. Die Wissenschaft
entwertet ihn als Subjektivismus, und die Konfessionen verurteüen ihn
moralisch als Häresie und geistigen Hochmut. Was letzteren FaU anbelangt,
so darf nicht übersehen werden, daß im Unterschied zu andern Religionen

gerade das Christentum ein Symbol lehrt, das die individuelle
Lebensführung eines Menschen und Menschensohnes zum Inhalt hat und
diesen Individuationsvorgang sogar als Inkarnation und Offenbarung
Gottes selber auffaßt. Damit fäUt der Selbstwerdung des Menschen eine

Bedeutung zu, deren Tragweite wohl noch kaum richtig eingeschätzt
worden ist. Zu vieles Äußere eben vertritt der unmittelbaren inneren
Erfahrung den Weg. Wäre die Selbständigkeit des Individuums nicht
die geheime Sehnsucht der Vielen, so hätte dieses kaum eine MögHchkeit,
die koUektive Unterdrückung geistig und moraHsch zu überleben.

AUe diese Hindernisse, welche eine richtige Einschätzung der
Menschenseele erschweren, woUen aber nicht zu viel bedeuten neben einer
merkwürdigen Tatsache, die verdient hervorgehoben zu werden. Sie
betrifft die hauptsächUch dem Arzte vorbehaltene Erfahrung, daß die
Minderbewertung der Psyche und andere Widerstände gegen psychologische

Durchleuchtung in hohem Maße auf Furcht, ja panischer Angst
vor den mögHchen Entdeckungen im Gebiete des Unbewußten beruhen.
Diese Ängste finden sich nicht nur etwa bei solchen, die vom Freudschen
Gemälde des Unbewußten erschreckt wären, sondern sogar beim
Urheber der «Psychoanalyse» selber, der mir die Notwendigkeit, aus seiner
Sexualtheorie ein Dogma zu machen, damit begründete, daß diese das

einzige BoUwerk der Vernunft gegenüber einem mögHchen «Einbruch
der schwarzen Flut des Okkultismus» sei. Damit hat Freud seiner Über-

21



zeugung Ausdruck gegeben, daß das Unbewußte noch allerhand
aufzuwarten hätte, welches «okkultistische» Deutungen herausfordern könnte,
was in der Tat der Fall ist. Es sind jene «archaischen Reste», d. h. die
auf Instinkten beruhenden und diese ausdrückenden archetypischen
Formen, denen eine numinose und gegebenenfaUs Angst erregende Eigenschaft

anhaftet. Sie sind unausrottbar, da sie die unerläßlichen Fundamente

der Psyche selber darsteUen. Kein inteUektueUer Zugriff vermag
sie zu fassen, und wenn man eine Manifestation derselben zerstört hat,
so erscheinen sie wieder in «gewandelter Gestalt». Es ist diese Angst vor
der unbewußten Psyche, welche nicht nur der Selbsterkenntnis, sondern
auch dem Verständnis und der Ausbreitung psychologischer Erkenntnis
die schwersten Hindernisse in den Weg legt. Die Angst ist oft sogar so

groß, daß man sie sich selber nicht einmal zugeben kann. Hier Hegt eine

Frage vor, die sich jeder reHgiöse Mensch ernstHch überlegen soUte: es

könnte sich ihm eine erleuchtende Antwort aufdrängen.
Eine wissenschaftUch orientierte Psychologie muß natürHch

abstrahierend vorgehen, d. h. sich von ihrem konkreten Gegenstand so weit
entfernen, daß sie ihn gerade nicht ganz aus den Augen verHert. Daher
kommt es, daß die Erkenntnisse der Laboratoriumspsychologie in
praktischer und aUgemeiner Hinsicht so oft merkwürdig unerleuchtend und
uninteressant sind. Je mehr aber das individueUe Objekt das Gesichtsfeld

beherrscht, desto lebendiger, praktischer und umfassender wird die
hieraus gezogene Erkenntnis. AUerdings komplizieren sich damit auch
die Gegenstände der Nachforschung, und die Unsicherheit der
Einzelfaktoren nimmt proportional mit ihrer Anzahl zu, d. h. die Irrtumsmög-
Hchkeit vermehrt sich. BegreifHcherweise scheut sich die akademische
Psychologie vor diesem Risiko und zieht es vor, komplexe Tatbestände
zugunsten einfacherer FragesteUungen zu umgehen, was sie auch
ungestraft tun kann. Sie hat vöUige Freiheit in der Wahl der Fragen, die sie
der Natur steUen will.

In dieser mehr oder weniger beneidenswerten Lage befindet sich nun
die medizinische Psychologie keineswegs. Hier steUt das Objekt die Frage
und der Experimentator, der Arzt, wird mit Tatbeständen konfrontiert,
die er nicht ausgewählt hat und wohl auch nicht auswählen würde, wenn
er die dazu nötige Freiheit hätte. Die Krankheit bzw. der Kranke steUt
die entscheidenden Fragen, d. h. die Natur experimentiert mit dem Arzt,
indem sie Antwort von ihm erwartet. Die Einzigartigkeit des Individuums

und dessen einmaUge Situation stehen vor ihm und erheischen
Antwort von ihm. Seine Verpflichtung als Arzt zwingt ihn, sich mit der
kompHzierten, an Unsicherheitsfaktoren überreichen Situation seines
Kranken auseinander zu setzen. Er wird dies gewiß zunächst auf Grund
aUgemeiner Erfahrungssätze tun, wird aber unter Umständen alsbald
einsehen müssen, daß Sätze dieser Art den infrage stehenden Sachverhalt
weder genügend ausdrücken noch beantworten. Je tiefer sein Verständ-

22



nis eindringt, desto mehr verHeren die aUgemeinen Sätze an Bedeutung.
Diese aber sind Maßstab und Grundlage der objektiven Erkenntnis.
Mit dem, was der Patient sowohl als der Arzt als «Verständnis»
empfinden, wird die Situation in zunehmendem Maße subjektiviert. Was
zunächst ein Vorteil war, droht zu einem gefährlichen NachteU zu werden.
Durch die Subjektivierung (technisch ausgedrückt: Übertragung und
Gegenübertragung) entsteht eine Isoberung gegen die Umwelt, also eine
soziale Beeinträchtigung, die nicht erwünscht ist, aber sich immer dort
einstellt, wo das Verständnis überwiegt und von der Erkenntnis nicht
mehr im Gleichgewicht gehalten wird. In dem Maße, in dem das
Verständnis sich vertieft, vergrößert sich der Abstand zwischen diesem und
der Erkenntnis. Ein ideales Verständnis wäre schließlich ein erkenntnisloses

Mitgehen und Miterleben, verbunden mit völligster Subjektivität
und sozialer Verantwortungslosigkeit. Ein dermaßen weitgehendes
Verständnis ist aUerdings unmöglich, denn es würde eine gegenseitige
Angleiehung zwischen zwei verschiedenen Individuen erfordern. Früher
oder später erreicht die Beziehung den Punkt, an welchem der eine
Partner sich gezwungen sieht, seine eigene Individualität zu opfern, um
sich von der des anderen assimUieren zu lassen. An dieser unausweichlichen

Folge aber zerbricht das Verständnis, welches die integrale
Erhaltung der Individualität beider Partner zur Voraussetzung hat.
Demzufolge wird es ratsam sein, das Verständnis des Partners nur soweit
vorzutreiben, bis das Gleichgewicht von Verständnis und Erkenntnis
erreicht ist, denn ein Verständnis à tout prix beschädigt beide Partner.

Dieses Problem erhebt sich überaU dort, wo es sich um das Verstehen
und Erkennen komplexer und individueUer Situationen handelt. Letzteres

aber ist die spezifische Aufgabe, die dem Psychologen gesteUt ist.
Sie wäre natürlich auch dem der «cura animarum» (Seelsorge) beflissenen
«directeur de conscience» gestellt, wenn sein Amt es nicht unvermeidlicherweise

mit sich brächte, daß er an entscheidender Stelle den Maßstab

seiner konfessionellen Voraussetzung zur Anwendung bringen müßte.

Damit wird aber das individuelle Daseinsrecht durch ein koUektives
Vorurteil beschnitten und in oft empfindlicher Weise verkürzt, welche
Folge nur dann nicht eintritt, wenn das dogmatische Symbol, z. B. die
vorbildliche Gestalt des Christuslebens, konkret aufgefaßt und vom
Individuum als adäquat empfunden wird. Inwiefern dies in heutiger Zeit
der FaU ist, möchte ich dem UrteU anderer überlassen. Auf alle FäUe hat
es der Arzt sehr oft mit Patienten zu tun, denen die konfessionelle
Schranke wenig oder gar nichts bedeutet. Sein Beruf zwingt ihn daher
zu möglichster Voraussetzungslosigkeit. Ebenso wird er metaphysische,
d. h. nicht verifizierbare Überzeugungen und Behauptungen zwar
respektieren, aber sich hüten, ihnen AUgemeingültigkeit zuzuschreiben.
Diese Vorsicht ist insofern am Platze, als die individueUen Züge der Per-
sönHchkeit nicht durch äußere, arbiträre Eingriffe abgebogen werden

23



soUen. Dieses Geschäft muß der Arzt den Umweltseinflüssen, der inneren
Entwicklung und im weitesten Sinne dem Schicksal und dessen weiser
oder unweiser Entscheidung überlassen.

Man wird diese gesteigerte Vorsicht vieUeicht als übertrieben
empfinden. In Anbetracht der Tatsache aber, daß im dialektischen Prozeß
der Auseinandersetzung zweier Individuen auch bei taktvoUster Zurückhaltung

sowieso weitreichende gegenseitige Einflüsse und Wirkungen
stattfinden, wird ein verantwortungsbewußter Arzt sich davor scheuen,
die Zahl kollektiver Faktoren, denen sein Patient bereits zum Opfer
gefallen ist, noch überflüssigerweise zu vermehren. Und überdies weiß er
zur Genüge, daß er durch das Predigen auch der besten Grundsätze nur
den offenen oder heimlichen Widerspruch und Widerstand des Patienten
herausfordert und damit das Ziel der Behandlung unnötig gefährdet.
Die psychische Situation des Individuums in unseren Tagen ist sowieso
schon von Reklame, Propaganda und anderen mehr oder weniger
wohlgemeinten Ratschlägen und Suggestionen dermaßen bedroht, daß den
Patienten wenigstens einmal in seinem Leben eine Beziehung angeboten
werden darf, in welcher die bis zum Überdruß wiederholten «man soUte,
man müßte» (und ähnHche Bekenntnisse der Impotenz) nicht vorkommen.

Dem äußeren Ansturm gegenüber und nicht minder auch gegen die
vorherrschenden inneren Wirkungen desselben in der Psyche des
Individuums sieht sich der Arzt genötigt, zunächst einmal die RoUe des

Anwaltes der Verteidigung zu spielen. Die gefürchtete Entfesselung
anarchischer Triebe bedeutet eine meist übertriebene Möglichkeit, denn
dagegen bestehen sinnenfäUige Schutzmaßnahmen äußerer sowohl wie
innerer Natur. Da sind vor allem die natürliche Feigheit der meisten
Menschen und sodann Moral, guter Geschmack und — last not least —
das Strafgesetzbuch. Im Gegensatz zu dieser Befürchtung kostet es in
der Regel sogar große Mühe, individueUen Regungen zur Bewußtheit,
geschweige denn zur Durchführung zu verhelfen. Und da, wo die
individueUen Antriebe doch die Ordnung in allzu kühner und unbedachter
Weise durchbrochen haben, muß der Arzt das IndividueUe vor dem
täppischen Zugriff der Kurzsichtigkeit, der Ruchlosigkeit und des Zynismus

des Subjektes schützen.
Im weiteren Verlaufe der Auseinandersetzung kommt aUerdings

einmal der Zeitpunkt, wo eine Bewertung der individueUen Antriebe fällig
wird. Bis dahin muß aUerdings der Patient jene UrteUssicherheit erlangt
haben, welche ihm verbürgt, daß er aus eigener Einsicht und aus eigener
Entschlußkraft und nicht aus bloßer Nachahmung einer koUektiven
Konvention handelt und zwar auch dann nicht, wenn seine Meinung mit
der koUektiven übereinstimmt. Ohne daß das Individuum auf festen
Füßen steht, gereichen ihm die sogenannten objektivenWerte nicht zum
VorteU, indem sie ihm dann nur als Charakterersatz dienen und so bei
der Unterdrückung der IndividuaUtät mithelfen. Es ist aUerdings das

24



unbestreitbare Recht der Sozietät, sich gegen überbordende Subjektivismen

zu schützen, aber insofern sie selber aus entindividuabsierten
Personen besteht, ist sie dem Zugriff ruchloser Individualitäten schutzlos
preisgegeben. Sie mag sich noch so gut zusammenschließen und organisieren,

so ist es eben doch gerade ihr Zusammenschluß und die dadurch
bedingte Auslöschung der Einzelpersönlichkeit, welche sie am ehesten
dem Zugriff eines machtgierigen Individuums aushefert. Die Addition
einer MiUion NuUen macht nicht einmal eine Eins. AUes hängt schHeßHch

von der Beschaffenheit des einzelnen ab, aber die fatale Kurzsichtigkeit
unserer Gegenwart denkt nur in großen Zahlen und Massenorganisationen,

und was eine wohldisziplinierte Masse in der Hand des einen
Verrückten bedeutet, das hat die Welt — so müßte man denken — doch
wohl zur Genüge gesehen. Leider und in nur zu gefährlicher Weise ist
diese Einsicht aber bis jetzt nirgends durchgedrungen. Man organisiert
fröhlich weiter im Glauben an die aUeinseHgmachende Wirksamkeit der
Massenaktion, ohne auch nur im geringsten des Umstandes bewußt zu
werden, daß die mächtigsten Organisationen nur mit dem größten Risiko
für die Moralität durchgeführt werden können. Das Beharrungsvermögen
der in Bewegung gesetzten Masse muß sich im WiUen eines persönlichen
Wortführers, der gegebenenfalls vor nichts halt macht, verkörpern, und
ihr Programm muß mit utopischen, womöglich chüiastischen Vorstellungen,

die auch der niedersten Intelligenz (und gerade dieser einleuchten,

bestehen.
Seltsamerweise woUen auch Kirchen sich gelegentHch der Massenaktion

bedienen, um den Teufel mit dem Beelzebub auszutreiben; die
Kirchen, die versprechen, sich um das SeelenheU des einzelnen zu
bekümmern! Auch sie scheinen nichts von der elementaren FeststeUung
der Massenpsychologie, daß nämlich das Individuum in der Masse mora-
Hsch und geistig vermindert wird, gehört zu haben und belasten sich
darum nicht genügend mit ihrer eigentUchen Aufgabe, dem Einzelmenschen

— concedente Deo — zur Metanoia, d. h. zur Wiedergeburt im
Geiste zu verhelfen. Es ist ja leider nur zu klar, daß, wenn der
Einzelmensch nicht wahrhaft im Geiste erneuert ist, es auch die Sozietät nicht
sein kann, denn sie besteht aus der Summe der erlösungsbedürftigen
Individuen. Ich kann es daher nur als Verblendung auffassen, wenn die
Kirchen — wie es den Anschein hat —¦ es versuchen, den Einzelmenschen
in eine soziale Organisation einzufangen und ihn damit in einen Zustand
verminderter Zurechnungsfähigkeit zu versetzen, wo er doch eben gerade
aus der dumpfen, sozusagen bewußtlosen Masse als derjenige herausgehoben,

um den es sich in Wirklichkeit handelt, und ihm bewußt gemacht
werden soUte, daß die Rettung der Welt in der Rettung seiner eigenen
Seele besteht. Die Massenversammlung setzt ihm zwar dergleichen Vor-
steUungen vor und versucht es sogar mit den Mitteln der Massensuggestion,

sie ihm einzuprägen, mit dem betrüblichen Erfolg, daß nach kür-

25



zester Frist, wenn der Rausch verflogen, der Massenmensch einem anderen,

noch einleuchtenderen und noch lauter vorgetragenen Slogan
verfällt. Seine individueUe Beziehung zu Gott wäre wohl ein wirksamer
Schutz gegen den verderbHchen Einfluß der Massenaktion. Hat Christus
etwa seine Jünger durch Monstreversammlungen berufen oder hat ihm
die Speisung der Fünftausend Anhänger zugeführt, die später nachweislich

nicht mitgeschrieen haben: Kreuzige ihn! wo doch der Fels Petrus
selber bedenklich ins Wackeln geraten ist, trotz seiner ausgesprochenen
Erwähltheit Und sind nicht gerade Jesus und Paulus die Vorbilder
für Menschen, die auf Grund ihrer individueUen inneren Erfahrung ihren
eigenen Weg gegangen sind und der Welt die Stirne geboten haben

Diesem Argumente gegenüber darf man nun allerdings die Wirklichkeit

der die Kirchen konfrontierenden Situation nicht übersehen. Wenn
die Kirche es versucht, die amorphe Masse dadurch zu gestalten, daß sie

mit den Mitteln der Suggestion die Individuen in einer Gemeinschaft der
Gläubigen vereinigt und eine derartige Organisation zusammenhält, so
erwirbt sie sich damit nicht nur ein großes soziales Verdienst, sondern
sie gewährt auch dem einzelnen die unschätzbare Wohltat einer
sinnreichen Lebensform. Das sind aber Geschenke, die in der Regel bestätigen

und nicht wandeln. Der innere Mensch erfährt trotz aller Gemeinschaft,

wie die Erfahrung leider zeigt, keine Wandlung. Das MUieu kann
ihm nicht geschenkweise das vermitteln, das er sich nur mit Anstrengung
und Leiden erkaufen könnte. Im Gegenteü verstärkt gerade eine günstige
MUieusuggestion die gefährliche Neigung, aUes von außen zu erwarten
und sich einen Firnis zuzulegen, welcher das vortäuscht, das in Wirklichkeit

nicht geschehen ist, nämlich eine tatsächliche, in die Tiefe greifende
Wandlung des inneren Menschen, welche in Ansehung der in der Gegenwart

schon sich offenbarenden Massenphänomene und noch viel mehr
gegenüber den in der Zukunft drohenden Massenproblemen sich aufdrängt.
Die Bevölkerungsziffern sinken nicht, sondern steigen unaufhaltsam. Die
Distanzen verringern sich und der Erdball schrumpft zusammen. Was
man mit Massenorganisationen erreichen kann, sehen wir heute nur zu
deutlich. Es ist an der Zeit, daß man sich die Frage vorlegt, was man in
solchen Organisationen zusammenfaßt, d. h. wie der Mensch beschaffen
ist, nämlich der wirkliche und nicht der statistische Mensch, das Individuum.

Dies ist wohl nicht anders möglich, als durch eine neue
Selbstbesinnung.

Die Massenbewegung rutscht, wie zu erwarten, am ehesten auf einer
schiefen Ebene, welche durch die große Zahl dargestellt wird: wo viele
sind, da ist man in Sicherheit; was die vielen glauben,muß wohl wahr
sein; was die vielen wollen, muß erstrebenswert, ja notwendig und darum
gut sein; im Verlangen der vielen liegt Macht, die WunscherfüUung zu
erzwingen; das Schönste aber ist das sanfte und schmerzlose Abgleiten
ins Kinderland, in die Elternobhut, in die Sorg- und Verantwortungs-

26



losigkeit. Es wird ja von oben gedacht und gesorgt; auf aUe Fragen sind
Antworten da, und für aUe Bedürfnisse ist das Notwendige vorgekehrt.
Der infantüe Traumzustand des Massenmenschen ist aber dermaßen un-
reaHstisch, daß er nie daran denkt, wer eigentlich dieses Paradies bezahlt.
Die Begleichung der Rechnung wird der übergeordneten Institution
anheimgegeben, was dieser auch willkommen ist, denn ihre Macht wird
durch diesen Anspruch vermehrt, und je mehr diese steigt, desto hUf-
loser und schwächer wird der einzelne.

Wo immer ein derartiger sozialer Zustand sich zu größerem Umfang
entwickelt, steht der Weg zur Tyrannis offen, und die Freiheit des
Individuums verwandelt sich in geistige und physische Sklaverei. Da jede
Tyrannis in sich selber unmoralisch und ruchlos ist, so ist sie viel freier
in der Wahl ihrer Mittel als eine Institution, die dem Einzelmenschen
noch Rechnung trägt. SoUte letztere in Opposition zu einem derartig
organisierten Staat geraten, so wird sie sehr bald den faktischen Nachteil
ihrer Moralität zu spüren bekommen und sich daher veranlaßt sehen,
wenn möglich sich derselben Mittel wie dieser zu bedienen. Auf diese
Weise breitet sich das Übel fast zwangsläufig aus, auch wenn eine direkte
Ansteckung vermieden werden könnte. Letztere ist überall dort äußerst
gefährlich, wo die großen Zahlen und die statistischen Werte ausschlaggebende

Bedeutung haben. Das ist aber in unserer westlichen Welt in
hohem Maße der FaU. Die große Zahl, d. h. die Massen und ihre erdrük-
kende Macht, wird uns tagtägbch durch die Zeitung in dieser oder jener
Form vor Augen geführt, und damit wird die Bedeutungslosigkeit des
Einzelmenschen dermaßen vordemonstriert, daß ihm jede Hoffnung
schwinden muß, irgendwo und irgendwie gehört zu werden. Ihm helfen
die zur bloßen Phrase abgebrauchten Ideale der liberté, égalité, fraternité

nicht im geringsten, denn er kann diesen AppeU nur an seine Henker,
die Repräsentanten der Masse, richten.

Widerstand gegen die organisierte Masse kann nur der leisten, der in
seiner Individualität ebenso organisiert ist wie die Masse. Ich gebe mir
vöUig Rechenschaft darüber, daß dieser Satz dem Menschen von heutzutage

so gut wie unverständlich klingt. Die hUfreiche mittelalterliche
Anschauung, daß der Mensch ein Mikrokosmos, sozusagen ein diminutives
Abbild des großen Kosmos sei, ist ihm ja schon längst abhanden gekommen,

obschon ihn die Existenz seiner welterfassenden und -bedingenden
Psyche eines besseren belehren könnte. Als psychischem Wesen ist ihm
die Anschauung des Makrokosmos nicht nur eingeprägt, sondern der
Mensch erschafft sie sich auch in immer umfänglicherem Maße. Er hat
die Entsprechung zur großen Welt in sich vermöge seiner reflektierenden
Bewußtseinstätigkeit einerseits und andererseits dank seiner hereditären,
archetypischen Instinktnatur, welche ihn seiner Umwelt verbindet.
Durch seine Triebe ist er nicht nur dem Makrokosmos verhaftet, sondern
auch in gewissem Sinne auseinandergerissen, insofern sein Begehren ihn

27



in die verschiedensten Richtungen zieht. Er gerät dadurch in beständigen
Widerspruch mit sich selber und nur in den seltensten FäUen geUngt es

ihm, seinem Leben ein einheitUches Ziel zu geben — was er aber in der
Regel mit einer kostspieligen Verdrängung anderer Seiten seines Wesens
bezahlen muß. Man fragt sich in derartigen FäUen oft, ob es sich
überhaupt lohnt, eine solche Einseitigkeit zu forcieren, denn der natürbche
Zustand der menschHchen Psyche besteht in einem gewissen Gegeneinander

ihrer Komponenten und einer gewissen WidersprüchHchkeit ihrer
Verhaltensweise, also in einer gewissen Dissoziation. So empfindet wenigstens

der ferne Osten die Verhaftung an «die zehntausend Dinge». Ein
derartiger Zustand verlangt nach Ordnung und Synthese. Wie die chaotisch

sich gegenseitig durchkreuzenden Bewegungen in der Masse von
einem diktatorischen WUlen in eine bestimmte Richtung gezwungen
werden, so bedarf der dissoziierte Zustand des einzelnen eines Richtungsund

Ordnungsprinzips. Das Ichbewußtsein möchte gerne seinen eigenen
Wülen zu dieser RoUe bestimmen und übersieht dabei die Existenz
machtvoUer unbewußter Faktoren, die seine Absicht vereiteln. SoU es

aber das Ziel der Synthese erreichen, so muß es zuvor die Natur dieser
Faktoren kennen lernen. Es muß sie erfahren, oder es muß ein numinoses
Symbol besitzen, das diese ausdrückt und zur Synthese veranlassen kann.
Ein reHgiöses Symbol, welches auch das, was sich im modernen
Menschen zum Wort meldet, umfaßt und aUgemein vernehmHch darsteUt,
könnte dies wohl tun. Unsere bisherige Auffassung vom christlichen
Symbol hat es bis jetzt nicht vermocht. Im Gegenteü ist die furchtbare
Spaltung der Welt im Bereiche des «christbchen» weißen Mannes
entstanden, und unsere christUch bedingte Weltanschauung hat sich als

ohnmächtig erwiesen, den Einbruch einer archaischen GeseUschafts-

ordnung, welche der Kommunismus ist, zu verhindern. Damit soU

keineswegs gesagt sein, daß das Christentum erledigt sei. Ich bin im Gegenteü

überzeugt, daß nicht das Christentum, sondern dessen bisherige
Auffassung und Interpretation in Anbetracht der heutigen Weltumstände
antiquiert sind. Das christbche Symbol ist ein lebendiges Wesen, das die
Keime zu weiterer Entfaltung in sich trägt. Es kann sich weiter
entwickeln, und es Hegt nur daran, ob wir uns dazu entschUeßen können,
über die christHchen Voraussetzungen noch einmal und etwas gründ-
Hcher nachzudenken. Dazu braucht es aber eine ganz andere EinsteUung
zum Individuum, d. h. zum Mikrokosmos unseres Selbst, als man sie bisher

hatte. Man weiß nicht, welche Zugänge dem Menschen offenstehen,
welche inneren Erfahrungen er noch machen könnte und was für see-
Hsche Tatbestände dem reUgiösen Mythus zugrundeHegen. Darüber
herrscht ein so aUgemeines Dunkel, daß man nichts sieht, wofür man
sich interessieren oder wofür man sich einsetzen könnte. Man steht hüf-
los vor diesem Problem. Das ist insoweit auch nicht verwunderHch, als

sozusagen aUe Trümpfe in der Hand des Gegners Hegen. Letzterer kann

28



sich auf die große Zahl und ihre niederschmetternde Macht berufen.
PoHtik, Wissenschaft und Technik mit ihren Schlußfolgerungen stehen
auf seiner Seite. Das imposante Argument der Wissenschaft steUt den
höchsten Grad von geistiger Sicherheit dar, den das menschliche Bemühen

bisher erreichen konnte. So wenigstens wül es dem heutigen
Menschen erscheinen, denn er ist hundertfach über die Rückständigkeit und
das Dunkel vergangener Zeitalter mit ihrem Aberglauben belehrt worden.

Daß sich seine Lehrer in dieser Hinsicht selber aufs schwerste
geirrt haben, indem sie inkommensurable Größen fälschlicherweise
miteinander in Vergleich setzten, das kommt ihm nicht bei. Und dies ganz
besonders nicht, weü sozusagen aUe geistig Maßgebenden, an die er seine

Frage richtet, ihm auch heute noch beweisen, daß das, was die Wissenschaft

für unmöglich hält, auch zu aUen anderen Zeiten unmögHch
gewesen sei, so vor aUem die Glaubenstatsachen, die ihm gegenüber der
Welt einen extramundanen Standpunkt geben könnten. Wenn der
Einzelmensch nun die Kirchen und ihre Vertreter, denen die cura animarum
anvertraut ist, befragt, so hört er, daß die Zugehörigkeit zu einer Kirche,
also einer weltlichen Institution, sozusagen unerläßlich sei, daß die ihm
fragUch gewordenen Glaubenstatsachen konkrete historische Ereignisse
seien, gewisse ritueüe Handlungen wunderbare Wirkung hätten, oder
z. B. daß das steUvertretende Leiden Christi ihn von der Sünde und deren

Folgen (d. h. der ewigen Verdammnis) erlöst habe. Wenn er über solche
und ähnliche Dinge mit den spärHchen ihm zu Gebote stehenden Mitteln
nachdenkt, so wird er sich gestehen müssen, daß er solches überhaupt
nicht begreift und ihm darum nur zwei MögUchkeiten offenstünden,
erstens die Aussagen dieser Art als etwas UnbegreüHches schlechthin zu
glauben oder zu verwerfen.

Während der Mensch von heute aUe «Wahrheiten», die ihm der
Massenstaat anbietet, unschwer nachdenken und begreifen kann, ist ihm
der Zugang zum reHgiösen Verständnis wegen mangelnder Erklärung
erhebHch erschwert. («Verstehst du auch, was du liesest Er aber sagte :

Wie soUte ich es denn können, wenn mich niemand anleitet ?» Ap. G.

VIII, 30.)
Wenn er trotzdem noch nicht aUe reHgiösen Überzeugungen

abgestreift hat, so Hegt das daran, daß die reHgiöse Betätigung auf einer
instinktiven Neigung beruht und daher zu den spezifisch menschHchen
Funktionen gehört. Man kann ihm zwar seine Götter wegnehmen, aber

nur um ihm andere zu geben. Die Führer des Massenstaates konnten
nicht umhin, sich vergotten zu lassen, und wo dergleichen Plumpheiten
sich noch nicht gewaltsam durchsetzen lassen, da treten obsedierende
Faktoren mit dämonischer Energie ausgestattet auf, wie z. B. Geld,
Arbeit, poHtischer Einfluß etc. Wenn irgend eine dem Menschen natür-
Hche Funktion in Verlust gerät, d. h. von bewußter und absichtHcher

Betätigung ausgeschlossen wird, so entsteht eine aUgemeine Störung. Es

29



ist daher ganz natürHch, daß mit dem Sieg der Déesse Raison eine aU-

gemeine Neurotisierung des modernen Menschen einsetzt, d.h. eine
Dissoziation der Persönlichkeit analog der heutigen Spaltung der Welt. Die sta-
cheldrahtbewehrteGrenzHnie durchzieht dieSeele des modernen Menschen,
ob er nun diesseits oder jenseits derselben lebt. Und wie der klassische Neu-
rotiker der anderen Seite seiner selbst, seines Schattens, unbewußt ist, so
auch das normale Individuum, das wie jener seinen Schatten am
Nebenmenschen sieht, bzw. an den Menschen jenseits des großen Grabens. Es
ist sogar zur politischen und sozialen Aufgabe geworden, den KapitaHsmus

des einen und den Kommunismus des anderen zum gegenseitigen
Teufel zu erklären, um damit wiederum den BHck durch Äußeres zu
faszinieren und vom Inneren des Einzelmenschen abzulenken. Aber wie

sogar der Neurotiker trotz seiner halbseitigen Unbewußtheit eine gewisse
Ahnung besitzt, daß mit seiner Psyche etwas nicht ganz in Ordnung ist,
so entwickelt der westliche Mensch ein instinktives Interesse für seine

Psyche und für die «Psychologie».
Auf diese Weise wird der Arzt nolens volens auf die Bühne der Welt

berufen, und an ihn werden Fragen gestellt, die zunächst zwar zum
intimsten und verborgensten Leben des Individuums gehören, in letzter
Linie aber die direkten Wirkungen des Zeitgeistes darstellen. Um ihrer
persönlichen Symptomatik wülen gelten diese zumeist und mit gutem
Recht als «neurotisches Material», handelt es sich doch um infantüe
Phantasien, die sich mit den Inhalten einer erwachsenen Psyche in der
Regel schlecht vertragen und daher vom moralischen Urteil verdrängt
werden, insoweit sie überhaupt zum Bewußtsein kommen. Aber die meisten

Phantasien dieser Art kommen nicht natürHcherweise als solche

zum Bewußtsein, und es ist auch zum mindesten nicht gerade
wahrscheinlich, daß sie überhaupt je bewußt waren und bewußt verdrängt
wurden. Sie scheinen vielmehr immer schon vorhanden gewesen oder
dann wenigstens unbewußt entstanden zu sein und in diesem Zustand
verharrt zu haben, bis der psychologische Eingriff ihnen den Schritt über
die BewußtseinsschweUe ermöglichte. Die Belebung unbewußter Phantasien

ist ein Vorgang, der mit einer Notlage des Bewußtseins zusammenhängt.

Wäre dem nicht so, so würden die Phantasien normalerweise
produziert und hätten dann keine neurotischen Bewußtseinsstörungen

im Gefolge. In Wirklichkeit gehören Phantasien dieser Art in
die Welt des Kindes und erregen nur dann Störungen, wenn sie durch
abnorme Bedingungen des Bewußtseinslebens unzeitig verstärkt werden.
Dies ist namentlich dann der Fall, wenn von den Eltern ungünstige,
konflikterregende Wirkungen, welche die Atmosphäre vergiften,
ausgehen und das seelische Gleichgewicht des Kindes stören. Wenn bei
Erwachsenen eine Neurose ausbricht, so meldet sich dieselbe Phantasiewelt

wie beim Kinde zum Worte, und man ist dann versucht, das
Zustandekommen der Neurose durch das Vorhandensein von infantüen

30



Phantasien kausal zu erklären. Damit ist aber nicht erklärt, warum in
der Zwischenzeit diese Phantasien keine pathologische Wirksamkeit
entfalteten. Letzterer Effekt kommt eben erst zustande, wenn das Individuum

mit einer Bedingung zusammenstößt, die es mit den Mitteln seines
Bewußtseins nicht mehr zu bewältigen vermag. Der dadurch bewirkte
Stillstand in der Entwicklung der PersönHchkeit eröffnet den Abweg in
infantüe Phantasien, die latent ja bei allen Menschen vorhanden sind,
aber solange keine Wirksamkeit entfalten, als die bewußte Persönlichkeit

ihren Weg unbehindert fortsetzen kann. Wenn nun die Phantasien
einen gewissen Grad von Intensität erreichen, so fangen sie an ins
Bewußtsein durchzubrechen und erzeugen einen auch dem Patienten
wahrnehmbaren Konfliktzustand, d. h. eine Spaltung in zwei charakterlich
geschiedene Persönlichkeiten. Aber schon lange vorher hat sich die
Dissoziation im Unbewußten vorbereitet, insofern als die vom Bewußtsein
abfließende (weü nicht verwendete) Energie die unbewußten negativen
Eigenschaften, vor allem die infantilen Züge der PersönHchkeit verstärkte.

Da nun die normalen Phantasien des Kindes im Grunde genommen
nichts anderes darstellen als die den instinktiven Antrieben entsprechende

Imagination und somit als eine Art von Vorübung künftiger
Bewußtseinstätigkeiten erscheinen, so kommt auch den durch die
Regression der Energie pathologisch veränderten (bzw. pervertierten)
Phantasien des Neurotikers ein Kern normalen Instinktes zu, welcher sich
durch die Eigenschaft der Zweckmäßigkeit auszeichnet. Eine Krankheit
dieser Art bedeutet jeweüs eine unzweckmäßige Veränderung und
Verunstaltung an sich normaler Dynamismen und ihrer zugehörigen
Imagination. Instinkte aber sind äußerst konservativ, was ihre Dynamik
sowohl als auch ihre Form anbetrifft. Letztere erscheint, wenn vorge-
steUt, als Bild, welches das Wesen des instinktiven Antriebes anschaulich

ausdrückt. Wäre uns also ein Blick z. B. in die Psyche des

Yuccafalters3) verstattet, so würden wir darinVorstellungsformen numinosen
Charakters vorfinden, welche den Falter nicht nur zur Ausübung seiner
befruchtenden Tätigkeit an der Yuccablüte zwingen, sondern ihm auch
zur «Erkennung» der Gesamtsituation verhelfen. Der Instinkt ist eben
nicht nur ein blinder und unbestimmter Antrieb, sondern erweist sich
auch als auf eine bestimmte äußere Situation abgestimmt. Letzterer
Umstand gibt ihm seine spezifische und unabdingbare Form. Wie der
Instinkt ursprünglich und hereditär ist, so ist auch seine Form urtümHch,
d. h. archetypisch. Er erweist sich sogar als älter und konservativer als
die Körperform.

Diese biologische Voraussetzung gut selbstverständlich auch für die
Spezies Homo sapiens, die trotz des Besitzes von Bewußtsein, Wülen

3) Es handelt sich um einen in der Biologie klassischen Fall von Symbiose von Insekt
und Pflanze.

31



und Vernunft nicht aus dem Rahmen der aUgemeinen Biologie heraus-
fäUt. Für die menschHche Psychologie bedeutet daher dieser Sachverhalt,

daß unsere Bewußtseinstätigkeit aufdem Fundament des Instinktes
ruht und aus ihm ihre Dynamik sowohl wie die Grundzüge ihrer Vor-
steUungsformen bezieht, in keinerlei Weise anders als wir es bei aUen

tierischen Lebewesen beobachten. Die menschHche Erkenntnis besteht
wesentbch in der jeweüigen Anpassung unserer a priori gegebenen ur-
tümHchen VorsteUungsformen, welche bestimmter Modifikationen
bedürfen, weü sie in ihrer Urform einer archaischen Lebensweise entsprechen,

nicht aber den Anforderungen einer vielfach geänderten Umgebung.

SoU der Zufluß der instinktiven Dynamik unserem Gegenwartsleben

gewahrt bleiben, was zur Erhaltung unseres Daseins unbedingt
nötig ist, dann ist es auch ebenso erforderHch, daß wir die uns verfügbaren

archetypischen Formen zu VorsteUungen, welche der Gegenwartsforderung

entsprechen, umgestalten.

Weltanschauung und psychologische Betrachtungsweise

Unsere Auffassungen haben leider und unvermeidücherweise die
Tendenz, hinter den Veränderungen und Gesamtsituation nachzuhinken.
Sie können sich auch nicht anders verhalten, weü sie ja, sofern sich in
der Welt nichts verändert, mehr oder weniger angepaßt sind und daher
befriedigend funktionieren. Solange liegt kein triftiger Grund für ihre
Veränderung und Neuanpassung vor. Erst wenn sich die Verhältnisse
dermaßen gewandelt haben, daß zwischen der äußeren Situation und den
nunmehr antiquierten VorsteUungsformen eine unleidliche Kluft
entsteht, dann erhebt sich das aUgemeine Problem der prinzipieUen
Weltanschauung, d. h. die Frage, wie die VorsteUungsformen, welche den
Zufluß instinktiver Energie erhalten soUen, umzuorientieren bzw.
anzupassen sind. Man kann sie ja nicht einfach durch eine rationale
Neugestaltung, die zuviel von der äußeren Situation und zu wenig von den

biologischen Voraussetzungen des Menschen geprägt ist, ersetzen, weü
damit nicht nur keine Brücke zum ursprüngHchen Menschen geschlagen,
sondern sogar der Zugang zu ihm überhaupt vermauert wird. Das
entspricht aber der Absicht der marxistischen Erziehung, die in ihrer Gott-
ähnHchkeit glaubt, den Menschen zu einem Staatsgebüde umformen zu
können.

Unsere Grundüberzeugung ist in zunehmendem Maße rationalistisch.
Unsere Phüosophie ist charakteristischerweise keine Lebensform mehr
wie die der Antike, sondern eine ausschHeßUch inteUektueUe Angelegenheit.

Unsere Konfessionen mit ihren zwar berechtigterweise altertümlichen

Riten und VorsteUungsformen drücken ein Weltbüd aus, welches

zwar dem Mittelalter noch keine erhebHchen Beschwerden verursachte,

32



wohl aber dem Menschen von heutzutage unverständlich geworden ist,
obgleich ein tiefer Instinkt ihn immer noch veranlaßt, trotz des
Konfliktes mit der modernen Weltanschauung, an VorsteUungen festzuhalten,

welche, wenn wörtlich genommen, der Geistesentwicklung der letzten

fünf Jahrhunderte nicht mehr gerecht werden. Dies geschieht
offenkundigerweise, damit er nicht in den Abgrund nihüistischer Verzweiflung

faUe. Aber auch da, wo der Rationalist eine bloße Buchstabengläubigkeit

und einen engbrüstigen Konkretismus glaubt kritisieren zu müssen,

darf nie außer acht gelassen werden, daß die Konfessionen eine Lehre
verkünden, deren Symbole, trotz anfechtbarer Interpretation, um ihres
archetypischen Charakters wülen, ein eigenes Leben besitzen. Infolgedessen

ist ein inteUektueUes Begreifen im aUgemeinen keineswegs uner-
läßlich, sondern kommt nur dort in Frage, wo gefühlhafte Bewertung
und intuitive Ahnung nicht genügen, d. h. bei denjenigen Menschen, für
die der InteUekt in erster Linie überzeugende Kraft besitzt.

Nichts ist in dieser Hinsicht charakteristischer und symptomatischer
als die Kluft zwischen Glauben und Wissen, die sich in neuerer Zeit
aufgetan hat. Der Gegensatz ist schon so groß geworden, daß man von einer
Inkommensurabüität der beiden Erkenntniskategorien und ihres Welt-
büdes sprechen muß. Und doch handelt es sich um eine und dieselbe
empirische Welt, in der sich der Mensch vorfindet, denn auch die Theologie

behauptet, daß sich ihr Glaube auf Tatsachen stütze, die in dieser
uns bekannten Welt historisch wahrnehmbar geworden seien, nämlich
daß Christus als wirkHcher Mensch geboren sei, viele Wunder gewirkt
und sein Schicksal erHtten habe, gestorben unter Pontius Püatus und
nach seinem Tode körperHch auferstanden sei. Sie verwirft sogar jede
Tendenz, die Aussagen ihrer Urkunden etwa als Mythus und demgemäß
als symboHsch zu verstehen, obschon neuerdings gerade von theologischer

Seite der Versuch unternommen wurde — gewissermaßen als
Konzession an den Standpunkt des Wissens — ihren Glaubensgegenstand zu
«entmythologisieren», um aUerdings an den entscheidenden Aussagen
arbiträr haltzumachen. Es ist aber für den kritischen Verstand nur zu
deutlich, daß der Mythus ein integrierender Bestandteü aUer ReHgionen
und darum im Prinzip überhaupt nicht ohne Beschädigung der Glaubensaussage

auszuschließen ist.
Die Trennung von Glauben und Wissen ist ein Symptom der

Bewußtseinsspaltung, welche den gestörten Geisteszustand der neueren Zeit
charakterisiert. Es ist wie wenn zwei verschiedene Personen über denselben
Tatbestand, jede unter ihrem individuellen Gesichtswinkel, Aussagen
machten, oder wie wenn eine und dieselbe Person in zwei verschiedenen
Geisteszuständen ein BUd ihrer Erfahrung entworfen hätte. Setzen wir
an SteUe der einen Person die moderne Sozietät im allgemeinen, so ergibt
es sich, daß letztere an einer geistigen Dissoziation, also an einer neurotischen

Störung leidet. Demgegenüber hilft es nun gar nichts, wenn die eine

33



Partei stur nach rechts und die andere ebenso eigensinnig nach Unks
zieht. Das geschieht in jeder neurotischen Psyche zu ihrem eigenen
Leidwesen, und eben dieses Leiden führt sie zum Arzte.

Wie ich oben in aller Kürze aber allerdings mit einem Eingehen auf
praktische Einzelheiten, welche meinen Leser vieUeicht in Erstaunen
versetzt haben, ausführte, muß sich der Arzt zu beiden Persönlichkeitshälften

seines Patienten in Beziehung setzen, denn er kann nur daraus
einen ganzen und voUwertigen Menschen zusammensetzen, nicht bloß
aus einer Hälfte unter Unterdrückung der anderen. Das hat ja der
Patient immer schon so getan, denn es war ihm das einzige Auskunftsmittel,
welches die gegenwärtige aUgemeine Anschauung ihm anbietet. Seine

eigene individuelle Situation ist im Prinzip dieselbe wie die koUektive.
Er ist ein sozialer Mikrokosmos, der die Eigenschaften der großen
Sozietät in kleinstem Maßstab widerspiegelt, oder umgekehrt geht aus ihm
als der kleinsten sozialen Einheit durch Summierung die koUektive
Dissoziation hervor. Letzteres ist insofern das wahrscheinlichere, als der
einzige unmittelbare Lebensträger die Einzelpersörüichkeit ist, während
Gesellschaft und Staat konventioneUe Ideen darsteUen und WirkUchkeit
nur beanspruchen können, insofern sie durch eine gewisse Anzahl von
Individuen repräsentiert werden. Man hat es bisher nicht deutbch und
gründlich genug bemerkt, daß unsere Zeit, trotz der Überhandnähme
der Irreligiosität, mit der Errungenschaft des christHchen Zeitalters
sozusagen erblich belastet ist, nämbch mit der Herrschaft des Wortes, jenes
Logos, der die Zentralfigur des christlichen Glaubens darsteUt. Das Wort
ist wortwörtHch zu unserem Gott geworden und ist es geblieben, auch
wenn wir das Christentum nur noch vom Hörensagen kennen. Wörter
wie «GeseUschaft» und «Staat» sind dermaßen konkretisiert, daß sie
beinahe personifiziert sind. Im Vulgärglauben ist der Staat, noch mehr
als je ein König der Vorzeit, zum unerschöpflichen Spender aller Güter
geworden, der Staat wird angerufen, verantwortlich gemacht, angeklagt
usw. Die GeseUschaft wird zum Range eines obersten ethischen Prinzips
erhoben, ja man traut ihr sogar schöpferische Fälligkeiten zu. Keiner
scheint zu merken, daß die für eine gewisse Phase der historischen
Geistesentwicklung nötige göttbche Verehrung des Wortes eine gefährHche
Schattenseite hat. Im Augenblicke nämlich, wo das «Wort» durch
jahrhundertelange Erziehung aUgemeine Geltung erlangt, trennt es sich von
seiner ursprünglichen Bindung an die göttliche Person. Es gibt dann eine
ebenso personifizierte Kirche und — last not least — einen ebenso
personifizierten Staat; der Glaube an das «Wort» wird zur Wortgläubigkeit,
und das Wort selber zum infernalen Slogan, der jedes Betruges fähig ist.
Mit der Wortgläubigkeit, d. h. durch Propaganda und Reklame, wird
der Bürger übers Ohr gehauen, werden politische Kuhhändel und
Kompromisse gemacht, und die Lüge erreicht Ausmaße, welche die Welt bisher

nie gekannt hat.

34



Damit ist das Wort, das ursprünglich eine Botschaft der Einheit der
Menschen und ihrer Vereinigung in der Gestalt des einen großen
Menschen war, in unserer Zeit die Quelle der Verdächtigung und des

Mißtrauens aller gegen aUe geworden. Die Wortgläubigkeit ist einer unserer
schHmmsten Feinde, aber das Auskunftsmittel, das der Neurotiker
immer wieder anruft, um den Gegner in seiner eigenen Brust zu überzeugen
oder zum Verschwinden zu bringen. Man glaubt, man müsse es einem

«nur sagen», was er tun «sollte», um auf den richtigen Weg zu kommen.
Aber ob er es tun kann oder will, steht auf einem anderen Blatt geschrieben.

Demgegenüber hat die ärztliche Kunst eingesehen, daß mit sagen,
überreden, ermahnen, Ratschläge erteilen, nichts Tüchtiges erreicht
wird. Der Arzt wül und muß auch die Einzelheiten kennen und sich ein
authentisches Wissen um das psychische Inventar seines Patienten
erwerben. Er hat sich daher mit der Individualität des Kranken in Beziehung

zu setzen und Kenntnis von seiner persönlichen und intimsten
Geistesverfassung zu nehmen und zwar in einem Ausmaß, welches
dasjenige des Pädagogen und sogar des «directeur de conscience» noch um
ein gutes Stück übertrifft. Seine naturwissenschaftliche Objektivität, die
nichts ausschließt, ermöglicht es ihm, seinen Patienten nicht nur als

menschliche Persönlichkeit zu sehen, sondern auch als Anthropoiden,
der seiner Körperlichkeitwie ein Tier verhaftet ist. Die naturwissenschaftliche

Ausbüdung hat das ärztliche Interesse veranlaßt, über den
Umfang der bewußten Persönlichkeit hinaus sich in erster Linie mit der
unbewußten Triebwelt, welche unter dem Bewußtsein verborgen liegt,
zu beschäftigen, nämUch mit der Sexualität und dem Machttrieb, d. h.
der Selbstbehauptung, entsprechend den moralischen Begriffen Augustins,

der concupiscentia und der superbia. Der Zusammenstoß dieser
beiden fundamentalen Triebe (Art- und Selbsterhaltung) im Individuum
bilden die Quelle vieler Konflikte. Diese bilden daher ein Hauptobjekt
der moralischen Beurteüung, deren Zweck es ist, TriebkoUisionen
soweit wie möglich auszuschalten.

Wie ich oben ausgeführt habe, besitzt der Trieb zwei hauptsächbche
Aspekte, nämlich einerseits den des dynamischen Faktors und den des

spezifischen Sinnes bzw. den des Getriebenseins und den der Intention.
Es ist nun in hohem Maße wahrscheinlich, daß aUe psychischen
Funktionen des Menschen auf einer Triebgrundlage ruhen, wie dies bei den
Tieren offenkundig der FaU ist. Bei letzteren nämlich läßt sich der Trieb
als spiritus rector allen Verhaltens unschwer erkennen. Diese Beobachtung

wird erst dort unsicher, wo eine gewisse Lernfähigkeit sich zu
entwickeln beginnt, wie z. B. bei den höheren Affen oder beim Menschen.
Hier unterbegt der Trieb infolge der Lernfähigkeit mannigfachen
Modifikationen und Differenzierungen, die beim zivüisierten Menschen
schHeßHch einen Zustand erzeugen, in welchem die Triebe eine derartige
Aufspaltung erfahren, daß man mit einiger Sicherheit nur noch wenige

35



Grundtriebe in ihrer ursprüngbchen Gestalt erkennen kann. Dies sind
in erster Linie die beiden erwähnten Grundtriebe und ihre Derivate, mit
denen sich die ärztliche Psychologie bisher beschäftigt hat. Es hat sich
dabei herausgesteUt, daß je weiter die Aufästelungen der Triebe
verfolgt wurden, die Forschung auf Gestaltungen stieß, bei denen es
unsicher wurde, welcher Triebgruppe sie hauptsächlich zuzuschreiben sind.
Um nur ein Beispiel zu erwähnen, hat der Erforscher des Machttriebes
sogar den Zweifel ausgesprochen, ob eine scheinbar unzweifelhafte Äußerung

des Sexualtriebes nicht besser als ein Machtarrangement zu erklären

wäre, und Freud selber hat sich veranlaßt gesehen, neben dem
überragenden Sexualtrieb auch die Existenz von «Ichtrieben» anzuerkennen,
womit eine deutliche Konzession an den Adlerschen Standpunkt
ausgesprochen ist. Bei dieser Unsicherheit ist es daher nicht erstaunbch, daß
in der Mehrzahl von FäUen die neurotische Symptomatologie beinahe
widerspruchslos durch beide Theorien erklärt werden kann. Diese Per-
plexität bedeutet nun keineswegs, daß etwa der eine oder der andere
Standpunkt oder beide zusammen ein Irrtum wären. Beide sind
vielmehr relativ gültig und erlauben daher, im Gegensatz zu gewissen
einseitigen dogmatischen Neigungen, die Existenz und Konkurrenz noch
anderer Triebe. Obschon, wie gesagt, die Frage der menschHchen Triebe
keine einfache Sache ist, so geht man wohl nicht fehl mit der
Annahme, daß z. B. die Lernfähigkeit, diese fast ausschbeßUch menschHche
Eigenschaft, hauptsächlich auf dem schon in der Tierreihe vorkommenden

Nachahmungstrieb beruhe. Es Hegt in der Natur des Triebes, andere
instinktive Tätigkeiten zu stören und eventueU zu modifizieren, was sich
z. B. beim Gesang der Vögel, die andere Melodien zu adoptieren vermögen,

beobachten läßt. Nichts entfremdet den Menschen von dem Grundplan

seiner Instinkte mehr als seine Lernfähigkeit, welche sich als ein
eigentbcher Drang zu fortschreitender Wandlung der menschHchen
Verhaltensweisen entpuppt. Auf sie ist in erster Linie die Veränderung der
Daseinsbedingungen und die Forderung neuer Anpassungen, welche die
Zivüisation mit sich bringt, zurückzuführen. Damit ist sie auch die
QueUe jener zahlreichen psychischen Störungen und Schwierigkeiten,
welche die fortschreitende Entfernung des Menschen von seiner
Instinktgrundlage, nämUch seine Entwurzelung und seine Identifikation mit
der bewußten Kenntnis seiner selbst, nämlich mit dem Bewußtsein,
unter Ausschluß des Unbewußten, verursacht. Diese Entwicklung bringt
es natürHcherweise mit sich, daß der moderne Mensch sich selber nur
insofern kennt, als er sich seiner selbst bewußt zu werden vermag. Dieses

Vermögen hängt in hohem Maße von jenen Umweltsbedingungen ab,
deren Kenntnis und Bewältigung Modifikationen seiner ursprüngbchen
instinktiven Tendenzen ihm nahelegten oder suggerierten. Sein Bewußtsein

orientiert sich daher vorzugsweise an der Beobachtung und
Erkenntnis der Umwelt, deren Eigenschaften er seine psychischen und

36



technischen Mittel anpassen muß. Die ihm dadurch gestellte Aufgabe
ist so anspruchsvoU und deren ErfüUung so vorteühaft,daß er sozusagen
sich selber darob vergißt, d. h. seine ursprüngliche Instinktnatur aus den
Augen verHert und die Auffassung, die er von sich selber hat, an die
SteUe seines wirklichen Wesens setzt. Damit gerät er unbemerkt in eine

Begriffswelt, in welcher die Produkte seiner Bewußtseinstätigkeit die
eigentliche WirkHchkeit in fortschreitendem Maße ersetzen.

Die Trennung von seiner Instinktnatur führt den zivüisierten
Menschen unweigerlich in den Konflikt zwischen Bewußtsein und Unbewußtem,

Geist und Natur, Wissen und Glauben hinein, d. h. in eine Spaltung
seines Wesens, die in jenem Moment pathologisch wird, in dem das
Bewußtsein die Instinktnatur nicht mehr vernachlässigen oder unterdrük-
ken kann. Die Anhäufung von Individuen, welche in diesen kritischen
Zustand geraten sind, bringt eine Massenbewegung ins RoUen, welche
der Anwalt der Unterdrückten zu sein vorgibt. Gemäß der vorherrschenden

Bewußtseinstendenz, die QueUe aUer Nöte in der Umwelt zu suchen,
betrifft die Forderung äußere politisch-soziale Veränderungen, von denen
unkritischerweise vorausgesetzt wird, daß sie auch das tiefer Hegende
Problem der Persönlichkeitsspaltung lösen würden. Daher kommt es,
daß, wo diese Forderung erfüUt wird, sich politisch-soziale Umstände
einstellen, welche, zwar in veränderter Gestalt, dieselben Nöte
wiederbringen und dies unter Verlust jener geistigen und morabsehen Werte,
welche eine bloße Zivüisation zur Kultur erhöhen. Was in einem solchen
FaU geschieht, ist zunächst eine einfache Umkehrung; das Untere kommt
zuoberst, und der Schatten tritt an SteUe des Lichtes, und da ersterer
immer etwas anarchisch und turbulent ist, so muß notgedrungenerweise
die Freiheit des «befreiten» Unterdrückten drakonisch beschnitten werden.

Der Teufel ist mit Hufe Beelzebubs ausgetrieben. Dem ist unver-
meidHcherweise so, weü die Wurzel des Übels überhaupt nicht angerührt
wurde, sondern bloß die Gegenposition an den Tag gekommen ist.

Die kommunistische Bevolution hat den Menschen in noch viel
höherem Maße als die demokratische KoUektivpsychologie es tat, entwürdigt,

indem sie ihm die Freiheit nahm und zwar im sozialen, moraHschen
und geistigen Sinn. Abgesehen von den politischen Schwierigkeiten ist
dem Westen daraus auch ein großer psychologischer Nachteü erwachsen,
der sich schon zur Zeit des deutschen NationalsoziaHsmus unangenehm
bemerkbar machte : Man kann nun mit Fingern auf den Schatten weisen ;
er ist jetzt deutbch jenseits der pobtischen Grenze beheimatet, und wir
sind auf der Seite des Guten und erfreuen uns des Besitzes der richtigen
Ideale. Hat nicht neuerdings ein bekannter Staatsmann gestanden, er
habe keine Imagination im Bösen4) Damit hat er im Sinne vieler die

4) Seitdem dieseWorte geschrieben wurden, ist dem lichten Bilde der Schatten auf
dem Fuße gefolgt mit dem Husarenritt nach Ägypten.

37



Tatsache ausgedrückt, daß der westbche Mensch Gefahr läuft, seinen
Schatten noch gänzbch zu verberen, um sich mit seiner fiktiven
Persönlichkeit und die Welt mit dem abstrakten BUde, das der naturwissenschaftliche

Bationalismus hervorgebracht hat, zu identifizieren. Damit
verliert er den Boden unter den Füßen. Sein geistiger und morabscher
Gegenspieler, der ebenso wirkbch ist wie er, wohnt nicht mehr in der
eigenen Brust, sondern jenseits der geographischen Trennungslinie, die

jetzt nicht mehr eine äußere pobzeiUche und pobtische Maßnahme
darstellt, sondern immer bedrohbcher den bewußten vom unbewußten
Menschen abspaltet. Das Denken und Fühlen verbert den inneren Gegensatz,
und wo die rebgiöse Orientierung unwirksam geworden ist, da fäUt nicht
einmal ein Gott der AUeinherrbchkeit entfesselter psychischer Funktionen

in den Arm.
Unsere Phüosophie kümmert sich nicht um die Frage, ob der andere

Mensch in uns, den wir vorerst nur mit dem Pejorativ «Schatten»
bezeichnet haben, mit unseren bewußten Plänen und Absichten
einverstanden sei. Sie weiß offenbar noch gar nicht, daß der Mensch einen
wirklichen Schatten hat, dessen Existenz auf der ihm eigentümlichen
Instinktnatur begründet ist. Die Dynamik sowohl als auch die Büder-
welt der Instinkte büden ein Apriori, das niemand, ohne gefährHche
Folgen zu riskieren, übersehen dürfte. Vergewaltigung oder
Vernachlässigung des Instinktes hat peinliche Konsequenzen physiologischer und
psychologischer Natur, zu deren Beseitigung ärztliche HUfe in erster
Linie angerufen wird. Seit mehr als einem halben Jahrhundert weiß man,
bzw. könnte man wissen, daß es ein dem Bewußtsein gegenüberstehendes
Unbewußtes gibt. Die ärztliche Psychologie hat hiefür aUe nötigen
empirischen und experimenteUen Beweise erbracht. Es gibt eine unbewußte
psychische WirkHchkeit, welche nachweisbar das Bewußtsein und dessen
Inhalte beeinflußt. Trotzdem dies bekannt ist, hat man keine aUgemei-
nen Schlüsse aus dieser Tatsache gezogen. Man denkt und handelt nach
wie vor so, wie wenn man nicht zweifach, sondern einfach wäre. Infolgedessen

kommt man sich als harmlos, vernünftig und human vor. Man
denkt nicht daran seinen Motiven zu mißtrauen oder sich je die Frage
vorzulegen, wie der innere Mensch sich zu dem verhält, was wir auf der
äußeren Seite tun. Es ist in Wirklichkeit aber leichtsinnig, oberflächlich
und sogar unvernünftig, weü psychisch unhygienisch, die Reaktion
und SteUungnahme des Unbewußten zu übersehen. Man kann den Magen
oder das Herz als unwichtig und verächtbch betrachten, das hindert aber
nicht, daß Diätfehler und Überanstrengungen Folgen zeitigen, welche die
Existenz des ganzen Menschen in Mitleidenschaft ziehen. Psychische
Fehler und deren Folgen aber glaubt man mit Wörtern aus dem Weg
räumen zu können, denn «psychisch» gut soviel wie leere Luft. Trotzdem
aber kann niemand leugnen, daß es ohne Psyche überhaupt keine Welt
und erst recht keine Menschenwelt gäbe. Sozusagen aUes hängt an der

38



menschHchen Seele und ihren Funktionen. Sie wäre unserer höchsten
Aufmerksamkeit würdig, ganz besonders heutzutage, wo das Wohl und
Wehe der Zukunft zugestandenermaßen weder von der Bedrohung durch
wüde Tiere oder durch Naturkatastrophen noch von der Gefahr
weltweiter Epidemien, sondern einzig und allein von psychischen Veränderungen

der Menschen entschieden wird. Es braucht nur eine fast unmerk-
bche Gleichgewichtsstörung einiger führender Köpfe, um die Welt in
Blut, Feuer und Badioaktivität zu tauchen. Die hiezu nötigen technischen

Hilfsmittel sind ja beiderseits bereits vorhanden. Und gewisse
bewußte Überlegungsprozesse, welche von keinem innern Gegenspieler kon-
troUiert sind, machen sich nur allzuleicht, wie man dies ja schon einmal
am Musterbeispiel eines Führers gesehen hat. Das Bewußtsein des heutigen

Menschen klebt noch derart an den äußern Objekten, daß er
ausschließlich diese verantwortlich macht, wie wenn diese es wären, von
denen die Entscheidung abhängt. Daß der psychische Zustand gewisser
Individuen sich aber vom Verhalten der Objekte einmal emanzipieren
könnte, daran denkt man viel zu wenig, trotzdem dergleichen
Unvernünftigkeiten tagtäglich beobachtet werden und jedermann zustoßen
können.

Die Verlorenheit des Bewußtseins in unserer Welt rührt in erster Linie
vom Instinktverlust her und hat ihren Grund in der menschlichen
Geistesentwicklung im Laufe des vergangenen Äons. Je mehr sich der
Mensch der Natur bemächtigt hat, desto mehr stieg ihm die Bewunderung

seines Wissens und Könnens in den Kopf und desto tiefer wurde
seine Verachtung für das bloß Natürliche und Zufällige, d. h. das
irrational Gegebene, inklusive die objektive Psyche, welche eben gerade das
Bewußtsein nicht ist. Im Gegensatz nämlich zum Subjektivismus des

Bewußtseins ist das Unbewußte objektiv, indem es sich hauptsächlich
in der Form von widerstrebenden Gefühlen, Phantasien, Emotionen,
Impulsen und Träumen manifestiert, die man aUesamt nicht absichtHch
macht, sondern von denen man objektiv befallen wird. Die Psychologie
ist auch heute noch zum größten Teü die Wissenschaft der Bewußtseinsinhalte,

insofern sie an kollektiven Maßstäben gemessen werden können.
Die individueUe Seele aber, welche doch schließHch die einzig wirkbche
ist, wurde zum zufäUigen Randphänomen, und das Unbewußte, welches
sich doch nur im wirklichen, d. h. irrational gegebenen Menschen
manifestieren kann, wurde überhaupt ignoriert. Dabei handelt es sich nicht
etwa nur um eine Unachtsamkeit oder um ein bloßes Nichtwissen,
sondern um einen positiven Widerstand gegen die bloße Möglichkeit, daß
neben dem Ich es noch eine zweite psychische Autorität geben könnte.
Es erscheint dem Ich sogar als gefährlich, seine Monarchie anzuzweifeln.
Der reHgiöse Mensch aUerdings ist an den Gedanken gewöhnt, nicht
AUeinherrscher in seinem Hause zu sein. Er glaubt, daß nicht er, sondern
Gott in letzter Linie entscheide. Aber wie viele gibt es noch, die in Tat

39



und Wahrheit es wagen, den Wülen Gottes entscheiden zu lassen, und
wer geriete nicht in Verlegenheit, wenn er erklären müßte, inwiefern die

Entscheidung von Gott selber herrühre
Der religiöse Mensch, soweit sich dies durch die Erfahrung überhaupt

feststeUen läßt, steht unter dem unmittelbaren Einfluß einer Reaktion
des Unbewußten. Er bezeichnet dieses Geschehen in der Regel als
Gewissen. Da aber derselbe psychische Hintergrund auch Reaktionen
anderer als morabscher Art hervorbringen kann, so mißt der Gläubige sein
«Gewissen» am traditioneUen ethischen Maßstab, somit an einer koUektiven

Größe und wird darin von seiner Kirche aufs Nachhaltigste
unterstützt. Solange das Individuum an seinem traditioneUen Glauben
festhalten kann, und die Zeitumstände keine stärkere Betonung der
individueUen Autonomie verlangen, kann man sich mit der Situation zufrieden
geben. Sobald aber, wie dies heute der FaU ist, der weltliche Mensch,
der sich an äußeren Faktoren orientiert und seine rebgiöse Überzeugung
verloren hat, in Massen auftritt, ändert sich die Sache erheblich. Der
Gläubige gerät in die Defensive und muß sich in erhöhtem Maße von der

Begründung seines Glaubens Rechenschaft geben. Denn jetzt ist er nicht
mehr von der gewaltigen Suggestivkraft d es consensus omnium getragen
und empfindet die Schwächung der Kirche und die Exponiertheit ihrer
dogmatischen Voraussetzungen. Demgegenüber empfiehlt ihm die Kirche
vermehrten Glauben, wie wenn dieses donum gratiae vom Belieben des

Menschen abhinge. Der Ursprungsort eines wirklichen Glaubens ist aber
nicht das Bewußtsein, sondern die spontane reHgiöse Erfahrung, welche
das gläubige Gefühl mit seiner unmittelbaren Beziehung zu Gott in
Zusammenhang bringt.

Damit ist die Frage gesteUt : Habe ich überhaupt reHgiöse Erfahrung
und unmittelbare Beziehung zu Gott und damit jene Gewißheit, die
mich als Einzelmenschen vor der Auflösung in die Masse bewahrt

Die Selbsterkenntnis

Auf das Problem der rebgiösen Erfahrung gibt es nur dann eine positive

Antwort, wenn der Mensch gewült ist, die Forderung rigoroser
Selbstprüfung und Selbsterkenntnis zu erfüUen. Führt er sein Vorhaben,
das in der Reichweite seines Wülens liegt, durch, so kann er dadurch
nicht nur ein erhebliches Stück Wahrheit über sich selbst entdecken,
sondern darüber hinaus hat er noch einen psychologischen Vorteil
gewonnen : es ist ihm gelungen, sich selber einer ernsthaften Aufmerksamkeit

und eines anteünehmenden Interesses zu würdigen. Damit hat er
gewissermaßen vor sich selber eine Erklärung der Menschenwürde
unterschrieben und wenigstens einen ersten Schritt getan zur Annäherung an
die Grundlage seines Bewußtseins, an das Unbewußte, das die uns zu-

40



nächst faßbare QueUe reHgiöser Erfahrung ist. Damit ist keineswegs
gesagt, daß das, was als Unbewußtes bezeichnet wird, sozusagen mit Gott
identisch oder an SteUe Gottes gesetzt sei. Es ist das Medium, aus
welchem für uns die religiöse Erfahrung zu entspringen scheint. Welches die
fernere Ursache solcher Erfahrung ist, dies zu beantworten liegt
jenseits der menschlichen ErkenntnismögHchkeit. Die Erkenntnis Gottes ist
ein transzendentales Problem.

Der reHgiöse Mensch genießt eines großen Vorteüs hinsichtbch der
Beantwortung der drohend über uns hängenden Zeitfrage : er hat wenigstens

eine klare Idee von der Begründung seiner subjektiven Existenz
in der Beziehung zu «Gott». Ich setze das Wort «Gott» in Anführungszeichen,

um damit anzudeuten, daß es sich um eine anthropomorphe Vor-
steUung handelt, deren Dynamik und Symbobk durch das Medium der
unbewußten Psyche vermittelt ist. Jedermann kann sich, wenn er nur
wül, wenigstens dem Entstehungsorte solcher Erfahrung annähern, ob
er nun an Gott glaubt oder nicht. Ohne diese Annäherung kommt es nur
in den seltensten Fällen zu jener wunderbaren Konversion, für welche
das Damaskuserlebnis des Paulus der Prototyp ist. Daß es religiöse
Erlebnisse gibt, braucht nicht mehr bewiesen zu werden. Immer aber
wird es fragUch bleiben, ob das, was menschliche Metaphysik und Theologie

Gott oder Götter nennen, nun auch wirkHch den Grund dieser
Erfahrungen büden. Diese Frage ist eigentbch müßig und beantwortet sich
selber durch die subjektiv überwältigende Numinosität des Erlebnisses.
Wer solches erlebt, ist ergriffen und deshalb überhaupt nicht in der Lage,
fruchtlose metaphysische oder erkenntnistheoretische Betrachtungen
darüber anzustellen. Das AUergewisseste bringt seine Evidenz mit sich
und bedarf keiner anthropomorphen Beweistümer.

In Anbetracht der allgemeinen psychologischen Unwissenheit und
Voreingenommenheit ist es geradezu ein Unglück, daß das die individuelle

Existenz einzig begründende Erlebnis ausgerechnet in einem
Medium, das des aUgemeinen Vorurteils sicher ist, seinen Ursprung zu
nehmen scheint. Wiederum hört man den Zweifel: «Was kann von Nazareth
Gutes kommen ?» Das Unbewußte wird, sofern es nicht geradezu als eine
unter dem Bewußtsein angebrachte Abfallgrube gut, wenigstens als
«bloß animalische Natur» angesehen. Es ist in Wirkbchkeit aber per
definitionem von ungewisser Ausdehnung und Beschaffenheit, weshalb
Mehr- oder Minderbewertung gegenstandslos sind und als Vorurteüe
außer Betracht faUen. Auf aUe FäUe klingen solche Urteüe komisch im
Munde von Christen, deren Herr selber in einem Stalle zwischen den
Haustieren auf der Streue geboren wurde. Es hätte wohl dem Ge-
schmacke vieler besser entsprochen, wenn er im Tempel zur Welt
gekommen wäre. In ähnlicher Weise erwartet der weltliche Massenmensch
das numinose Erlebnis in der Massenversammlung, welche einen unend-
bch imposanteren Hintergrund darsteUt, als die menschliche Einzelseele.

41



Und selbst kirchlich orientierte Christen teüen diesen verderbbchen
Wahn. Die von der Psychologie festgesteUte Bedeutung, welche die
unbewußten Vorgänge für das Zustandekommen des reHgiösen Erlebnisses
besitzen, ist äußerst unpopulär, rechts ebenso wie Hnks. Für ersteren
Standpunkt ist das Entscheidende die dem Menschen von außen
zugestoßene historische Offenbarung, für letzteren bedeutet dies Unsinn, und
der Mensch hat überhaupt keine religiöse Funktion, es sei denn, er glaube
an die Parteidoktrin, wo plötzlich die höchste Glaubensintensität
angerufen wird. Zudem kommt, daß die verschiedenen Konfessionen ganz
verschiedene Dinge behaupten, und trotzdem jede die absolute Wahrheit
zu besitzen vorgibt. Heutzutage leben wir aber in einer Welt, und die
Distanzen lassen sich nach Stunden und nicht mehr wie früher nach
Wochen und Monaten messen. Exotische Völker haben aufgehört,
Fremdartigkeiten zu sein, die man in Völkermuseen bestaunt. Sie sind
zu unseren Nachbarn geworden, und was bisher zur Prärogative des

Ethnologen gehörte, wird unserer Zeit zum politischen, sozialen und
psychologischen Problem. Schon fangen auch die weltanschaulichen
Sphären an, sich gegenseitig zu durchdringen und die Zeit dürfte nicht
mehr aUzuferne Hegen, wo die Frage der gegenseitigen Verständigung
auch auf diesem Gebiete akut werden wird. Gegenseitige Verständlich-
machung ist aUerdings unmögHch ohne ein in die Tiefe gehendes
Begreifen des anderen Standpunktes. Die dazu nötige Einsicht wird
Rückwirkungen auf beide Seiten zur Folge haben. Die Geschichte wird zweifellos

über diejenigen hinweggehen, welche ihren Beruf darin erbbcken,
sich gegen diese unvermeidliche Entwicklung zu stemmen, so
wünschenswert und psychologisch notwendig es auch sein mag, am Wesent-
Hchen und Guten der eigenen Tradition festzuhalten. Trotz aller
Verschiedenheit wird sich die Einheit der Menschheit gebieterisch zum
Worte melden. Auf diese Karte hat ja die marxistische Doktrin bereits
gesetzt, während der demokratische Westen noch mit Technik und Wirt-
schaftshüfe durchzukommen glaubt. Der Kommunismus hat die enorme
Wichtigkeit des weltanschaubchen Elementes und der Universalität der
Grundprinzipien nicht übersehen. Die Gefahr der weltanschaubchen
Schwächung teüen die exotischen Völker mit uns und sind auf dieser
Seite ebenso verwundbar wie wir.

Die Unterschätzung des psychologischen Faktors wird sich voraus-
sichtbch noch bitter rächen. Es wäre darum wirklich an der Zeit, mit
unserer Rückständigkeit in dieser Hinsicht aufzuräumen. Vorerst wird
es aber bei dem frommen Wunsche bleiben, denn die sich aufdrängende
Forderung der Selbsterkenntnis ist äußerst unpopulär, scheint unangenehm

idealistisch zu sein, riecht nach Moral und beschäftigt sich schHeßHch

mit jenem psychologischen Schattender womögbch geleugnet wird,
und von dem wenigstens keiner gerne spricht. Die Aufgabe, die unserer
Zeit gesteUt ist, muß als fast unmögHch hart bezeichnet werden. Sie

42



steUt höchste Anforderungen an die «responsabUité», soU diese nicht
wiederum zu einer «trahison des clercs» werden. Sie richtet sich in erster
Linie an die Führenden und Einflußreichen, welche über die nötige In-
teUigenz verfügen, um die Situation unserer Welt zu begreifen. Man
könnte von ihnen erwarten, daß sie mit ihrem Gewissen zurate gehen
würden. Da es aber nicht nur um ein intellektuelles Begreifen, sondern
auch um die morabsche Schlußfolgerung geht, so besteht leider kein
Anlaß, hier zu optimistisch zu sein. Die Natur geht bekanntlich mit ihren
Gaben nicht dermaßen verschwenderisch um, daß sie zu einer hohen
InteUigenz auch noch die Gaben des Herzens gesellt hätte. In der Regel
fehlt, wo das eine vorhanden ist, das andere, und wo sich eine Fähigkeit
vervoUkommnet hat, ist es meist auf Kosten aUer anderen gegangen. Ein
besonders peinliches Kapitel ist darum gerade das Mißverhältnis von
InteUekt und Gefühl, die sich erfahrungsgemäß schlecht vertragen. Es
hat keinen Sinn, die Aufgabe, die unsere Zeit und Welt uns aufzwingt,
etwa als morabsche Forderung zu formuHeren. Man kann bestenfaUs die
psychologische Weltlage bloß so verdeutlichen, daß sie auch von den
Kurzsichtigen gesehen zu werden vermag und diejenigen Worte und
Begriffe aussprechen, die auch Schwerhörige zu vernehmen imstande sind.
Man darf auf das Vorhandensein von Verständigen und von Menschen

guten Wülens hoffen und darum nicht müde werden, jene Gedanken und
Einsichten, deren es bedarf, immer wieder zur Sprache zu bringen.
Schbeßbch kann sich auch die Wahrheit einmal ausbreiten und nicht
nur die populäre Lüge.

Mit diesen Worten möchte ich meinem Leser nun die Hauptschwierigkeit,
die ihm bevorsteht, vor Augen führen: Das Grauen, das von den

Diktaturstaaten neuerdings über die Menschheit gebracht worden ist,
büdet nichts anderes als den Gipfelpunkt all jener Scheußlichkeiten,
deren sich unsere näheren und ferneren Ahnen schuldig gemacht haben.
Angefangen mit den Grausamkeiten und Blutbädern unter christlichen
Völkern, von denen die europäische Geschichte strotzt, hat der Europäer
auch noch all das zu verantworten, was seine Koloniegründungen bei
exotischen Völkern verbrochen haben. Wir sind in dieser Hinsicht aufs
schwerste belastet. Daraus ergibt sich das Bild des aUgemein menschlichen

Schattens, das man nicht schwärzer malen kann. Das Böse, das
sich im Menschen offenbart und ganz unzweifelhaft in ihm wohnt, ist
von größtem Ausmaß, und es bedeutet demgegenüber fast eine Euphe-
mie, wenn die Kirche von peccatum originale, der Erbsünde, die auf das
relativ unschuldige Versehen Adams zurückgeführt wird, spricht. Der
FaU ist viel schwererwiegend und wird in ungebührlicher Weise
unterschätzt. Indem man aUgemein der Meinung huldigt, der Mensch sei das,
was sein Bewußtsein von sich selber weiß, hält man sich für harmlos und
fügt so der Bosheit noch die entsprechende Dummheit hinzu. Man kann
zwar nicht leugnen, daß furchtbare Dinge geschehen sind und noch ge-

43



schehen, aber es sind jeweüs die anderen, die solches tun. Und insofern
solche Taten der näheren oder ferneren Vergangenheit angehören, so
versinken sie rasch und wohltätig im Meere der Vergessenheit, und jene
Traumverlorenheit, die man als «Normalzustand» bezeichnet, kehrt
wieder. Dazu steht nun in erschreckendem Gegensatz die Tatsache, daß
nichts endgültig verschwunden und nichts wiederhergesteUt ist. Das
Böse, die Schuld, die tiefe Gewissensangst und die finstere Ahnung stehen
da vor den Augen, die sie sehen woUen. Menschen haben es getan; ich
bin ein Mensch, der teü hat an der menschbchen Natur und also bin ich
es, der mitschuldig ist und in seinem Wesen unverändert und unverber-
bar die Fähigkeit und die Neigung besitzt, Ähnliches jederzeit wieder
zu tun. Wenn wir auch, juristisch gesehen,nicht dabei waren,um mitzutun,

so sind wir doch, kraft unseres Menschseins, potentielle Verbrecher.
Es hat uns in Wirklichkeit nur an der passenden Gelegenheit gefehlt, mit
in den infernabschen Wirbel hinabgerissen zu werden. Keiner steht
außerhalb des schwarzen KoUektivschattens der Menschheit. Ob nun die
Untat um viele Generationen zurückbegt oder sich heute ereignet, sie

bleibt das Symptom einer immer und überall vorhandenen Disposition,
und man tut deshalb wohl daran, eine «Imagination im Bösen» zu
besitzen, denn nur der Dumme kann die Voraussetzungen seiner eigenen
Natur auf die Dauer außer acht lassen. Diese Fahrlässigkeit büdet sogar
das beste Mittel, um ihn zu einem Instrument des Bösen werden zu
lassen. Wie es dem Cholerakranken und seiner Umgebung nicht das
geringste nützt, der Kontagiosität der Krankheit unbewußt zu sein, so

hüft uns auch die Harmlosigkeit und Naivität nichts. Im Gegenteü sogar
verführen sie zur Projektion des nicht eingesehenen Bösen in die «Anderen».

Damit stärkt man die gegnerische Position aufs wirksamste, denn
mit der Projektion des Bösen wandert auch die Angst, die wir vor dem

eigenen Bösen zwar unwülig und heimlich empfinden, zum Gegner über
und erhöht das Gewicht seiner Drohung um ein vielfaches. Überdies

nimmt der Verlust der eigenen Einsicht uns die Fähigkeit, mit dem Bösen

umzugehen. Hier stoßen wir sogar auf ein prinzipieUes Präjudiz der
christHchen Tradition, welches unserer Politik nicht geringe Schwierigkeiten

bereitet. Man soU nämUch das Böse meiden und es womögHch
weder berühren noch erwähnen. Denn es ist auch das «Ungünstige», das

Tabuierte und Gefürchtete. Die apotropäische Haltung zum und die

(wenn auch nur scheinbare) Umgehung des Bösen kommen einer schon
dem primitiven Menschen eigentümbchen Neigung entgegen, das Böse

zu meiden, nicht wahr haben zu woUen und wenn mögbch über irgend
eine Grenze abzuschieben, wie den alttestamentlichen Sündenbock, der
das Böse der Wüste übergeben soU.

Wenn man sich der Einsicht, daß das Böse, ohne daß der Mensch es

je gewählt hätte, in der menschHchen Natur selber sitzt, nicht mehr ent-

44



ziehen kann, so betritt es die psychologische Bühne als ein ebenbürtiger
Gegenspieler des Guten. Diese Einsicht führt unmittelbar zu einem
psychologischen Duabsmus, welcher unbewußterweise bereits in der pobtischen

Spaltung der Welt und in der noch unbewußteren Dissoziation des
modernen Menschen selber präfiguriert und vorausgenommen ist. Der
Dualismus entsteht nicht erst durch die Einsicht, sondern wir finden
uns bereits in einem gespaltenen Zustand vor. Es wäre unerträgbch zu
denken, daß wir eine derartige Schuldhaftigkeit persönhch verantworten
müßten. Deshalb zieht man es vor, bei einzelnen Verbrechern oder Gruppen

von solchen das Übel zu lokabsieren, sich selber aber die Hände in
Unschuld zu waschen und die aUgemeine Potentialität zum Bösen zu
ignorieren. Auf die Dauer wird sich aber diese Verharmlosung nicht
aufrecht erhalten lassen, denn die QueUe des Übels begt, wie die Erfahrung
zeigt, im Menschen, wenn man nicht, in Übereinstimmung mit der
christbchen Weltanschauung, ein metaphysisches Prinzip des Bösen
postulieren will. Letztere Auffassung hat den großen Vorteü, eine aUzu
schwere Verantwortbchkeit vom menschlichen Gewissen abzuwälzen und
sie dem Teufel zuzuschieben, in psychologisch richtiger Würdigung der
Tatsache, daß der Mensch viel eher das Opfer seiner psychischen Konstitution,

als der willkürliche Erfinder derselben ist. Wenn man in Betracht
zieht, daß das Übel, welches unsere Zeit hervorgebracht hat, alles, das
die Menschheit je gequält hat, in den Schatten steUt, so muß man sich
in der Tat die Frage vorlegen, woher es komme, daß bei aUen wohltätigen
Fortschritten in Rechtsprechung, Medizin und Technik, bei aller
Besorgtheit um Leben und Gesundheit ungeheuerliche Zerstörungsmittel
erfunden wurden, welche leicht zum Untergang der Menschheit führen
könnten.

Man wird nicht behaupten woUen, daß die Vertreter der neueren
Physik aUesamt Verbrecher seien, weü es ihre Bemühungen waren, jener
besonderen Blüte des menschlichen Ingeniums, der Wasserstoffbombe,
zur Entwicklung verholfen zu haben. Die Unsumme an Geist und geistiger

Arbeit, welche der Aufbau der Nuklearphysik gefordert hat, ist von
Männern geleistet worden, die sich mit größter Anstrengung und
Aufopferung ihrer Aufgabe gewidmet haben und daher auch in Ansehung
ihrer moraUschen Leistung es ebenso wohl verdient hätten, die Urheber
einer der Menschheit nützlichen und wohltätigen Erfindung zu sein.
Wenn schon sozusagen der Schritt auf dem Wege zu einer bedeutenden
Erfindung in einer bewußten WiUensentscheidung bestehen mag, so

spielt doch auch hier wie überaU der spontane EinfaU, d. h. die Intuition,
eine wichtige RoUe. Mit anderen Worten das Unbewußte arbeitet mit
und befert öfters entscheidende Beiträge. Es ist also nicht die bewußte
Bemühung allein, welche für das Resultat verantwortHch ist, sondern
an irgend einer SteUe mischt sich das Unbewußte mit seinen schwer
erkennbaren Zielen und Absichten hinein. Legt es einem eine Waffe in die

45



Hand, so zielt es auf Gewalttat irgendwelcher Art. Die Erkenntnis der
Wahrheit ist die vornehmste Absicht der Wissenschaft, und, wenn in der
Verfolgung des Dranges nach Licht sich eine immense Gefahr auftut, so
hat man viel eher den Eindruck einer FataHtät als den einer Absicht -

Hchkeit. Es ist nicht so, daß der Mensch von heutzutage größerer Bosheit

fähig wäre als z. B. der antike oder der primitive. Er hat nur
unvergleichlich wirksamere Mittel zur Hand, um seine Schlechtigkeit bestätigen

zu können. So sehr sich sein Bewußtsein ausgeweitet und differenziert

hat, so rückständig ist seine moraHsche Beschaffenheit geblieben.
Das ist das große Problem, das sich heute zum Wort meldet. Die
Vernunft aUein genügt nicht mehr.
::äj Es läge zwar in ihrer Beichweite, Experimente von so höllischer Tragweite

wie die Nuklearspaltung ihrer Gefährbchkeit wegen zu unterlassen.
Aber die Angst vor dem Bösen, das man im eigenen Busen nicht sieht,
wohl aber dem anderen um so eher zutraut, fäUt aUerorts der Vernunft
in den Arm, obschon man weiß, daß der Gebrauch dieser Waffe das
Ende unserer jetzigen Menschenwelt bedeuten könnte. Die Angst vor
der aUgemeinen Zerstörung mag uns zwar das Schbmmste ersparen, aber
die Mögbchkeit dazu wird trotzdem als finstere Wolke über unserem
Dasein hängen, solange keine Brücke, die über die seebsche und
weltpolitische Spaltung hinwegführt, gefunden wird ; eine Brücke, die ebenso
sicher ist wie das Vorhandensein der Wasserstoffbombe. Wenn ein aU-

gemeines Bewußtsein, daß aUes Trennende auf der Spaltung der Gegensätze

in der Seele beruht, entstehen könnte, so wüßte man, wo man wirk-
Hch angreifen könnte. Bleiben aber die an sich unbedeutenden, ja kleinsten

und persönbchsten Regungen der einzelnen Seele so unbewußt und
unbekannt wie bisher, so häufen sie sich ins Ungemessene und erzeugen
Mächtegruppierungen und Massenbewegungen, welche sich einer
vernünftigen KontroUe entziehen und von niemand mehr zu einem guten
Ende gehandhabt werden können. AUe direkten Anstrengungen in dieser
Hinsicht sind daher so gut wie Spiegelfechtereien, deren Gladiatoren von
der Illusion am aUermeisten besessen sind.

Das Entscheidende begt beim Menschen, der keine Antwort auf seinen
Dualismus weiß. Dieser Abgrund hat sich mit den neuesten Ereignissen
der Weltgeschichte sozusagen plötzlich vor ihm aufgetan, nachdem die
Menschheit für viele Jahrhunderte in einem Geisteszustand dahingelebt
hatte, welcher es als selbstverständhch voraussetzte, daß Ein Gott den
Menschen als eine kleine Einheit nach seinem Bude geschaffen hatte.
In der Tat ist man sich auch heute noch der Tatsache so gut wie
unbewußt, daß jeder einzelne ein Baustein in der Struktur der weltpobtischen
Organismen ist und dementsprechend an deren Konflikt ursächlich
TeU hat. Er weiß sich einerseits als ein mehr oder weniger bedeutungsloses

Einzelwesen und kommt sich als Opfer unkontrolberbarer Mächte
vor, andererseits aber hat er einen gefährbchen Schatten und Gegen-

46



spider in sich, der als unsichtbarer Helfer in die finsteren Machenschaften

der politischen Ungeheuer verwickelt ist. Es gehört zum Wesen po-
Htischer Körper, daß sie das Böse immer bei anderen sehen, ebenso wie
der einzelne die fast unausrottbare Neigung hat, sich alles dessen, das er
von sich nicht weiß und nicht wissen will, dadurch zu entledigen, daß er
es dem anderen zuschiebt. Nichts wirkt auf die Gesellschaft mehr
zertrennend und entfremdend, als diese moralische Bequemlichkeit und
Verantwortungslosigkeit und nichts fördert das Verständnis und die
Annäherung mehr, als wenn die gegenseitigen Projektionen zurückgezogen

werden. Diese notwendige Korrektur erfordert Selbstkritik, denn
man kann nicht dem anderen befehlen, seine Projektionen einzusehen.
Er erkennt sie ja als solche nicht, ebensowenig wie man es selber tut.
Man kann das Vorurteil und die Illusion nur dann erkennen, wenn man
aus einem aUgemeinen psychologischen Wissen heraus überhaupt bereit
ist, an der unbedingten Richtigkeit seiner Annahmen zu zweifeln und
dieselben sorgfältig und gewissenhaft mit den objektiven Tatsachen zu
vergleichen. Komischerweise ist «Selbstkritik» in den marxistisch
orientierten Staaten ebenfalls ein gebräuchlicher Begriff, der aber im Gegensatz

zu unserer Auffassung der Staatsraison untersteUt ist, also dem
Staate dienen muß, nicht aber der Wahrheit und Gerechtigkeit im
Verkehre der Menschen unter sich. Die Vermassung hat keineswegs die
Absicht, das gegenseitige Verständnis und die Beziehung der Menschen
zueinander zu fördern, sondern sie erstrebt vielmehr die Atomisierung,
d. h. die seebsche Vereinsamung des Individuums. Je unbezogener die
Individuen sind, desto mehr gewinnt die staatliche Organisation an
Festigkeit und vice versa.

Es unterbegt keinem Zweifel, daß auch in der demokratischen Welt
die Distanz von Mensch zu Mensch viel größer ist, als es der öffentlichen
Wohlfahrt dienbch ist oder gar dem seelischen Bedürfnis förderlich wäre.
Es sind zwar vielerlei Bemühungen im Gange, allzu offensichtliche und
hinderliche Gegensätze durch die ideaHstische Anstrengung einzelner zu
überbrücken, indem an Ideabsmus, Enthusiasmus und ethisches
Gewissen appelliert wird. Dabei vergißt man aber charakteristischerweise
die unerläßliche Selbstkritik, nämlich die Beantwortung der Frage : Wer
stellt die idealistische Forderung Ist es nicht etwa einer, der seinen
eigenen Schatten überspringt, um sich mit Begier auf ein ideabstisches
Programm zu stürzen, welches ihm ein willkommenes Abbi dem eigenen
Schatten gegenüber verspricht Wie viele Respektabüität und anscheinende

Moralität gibt es, welche mit täuschendem Mantel eine sehr anders

geartete innere Dunkelwelt verhüllen? Man möchte in dieser Hinsicht
zuerst versichert sein, daß der, welcher von Ideabsmen spricht, selber
ideal ist, damit seine Worte und Taten mehr seien als scheinen. Ideal
sein ist aber unmögHch und bleibt darum in der Regel ein unerfüUtes
Postulat. Weü man hiefür im aUgemeinen eine feine Witterung hat,

47



klingen die meisten gepredigten oder vordemonstrierten IdeaHsmen
etwas hohl und werden erst akzeptabel, wenn auch ihr Gegenteü zugegeben
ist. Ohne dieses Gegengewicht überschreitet der Ideabsmus die Reichweite

des Menschen, wird infolge seiner Humorlosigkeit unglaubhaft und
entartet zum Bluff, wenn auch wohlgemeinterweise. Verblüffung eines
anderen bedeutet ülegitime Überwältigung und Unterdrückung, die nie
zum Guten führen.

Einsicht in den Schatten führt zu jener Bescheidenheit, die zur
Anerkennung der Unvollkommenheit notwendig ist. Es bedarf aber gerade
dieser bewußten Anerkennung und Berücksichtigung, wo immer menschliche

Beziehung hergesteUt werden soU. Letztere beruht nicht auf der
Differenzierung und VoUkommenheit, welche nämlich den Unterschied
hervorheben oder den Gegensatz herausfordern, sondern vielmehr auf
dem Unvollkommenen, Schwachen, dem HUfe- und Unterstützungsbedürftigen,

das Grund und Motiv der Abhängigkeit büdet. Das VoUkom-
mene bedarf des anderen nicht, wohl aber das Schwache, das Anlehnung
sucht und darum dem Partner nichts entgegensteUt, das ihn in eine
untergeordnete Position drängt oder gar durch eine morabsche Superiorität
demütigt. Letzterer FaU tritt aber nur zu leicht dort ein, wo hohe Ideale
eine zu deutliche RoUe spielen.

Überlegungen dieser Art darf man nicht etwa als überflüssige
Sentimentalitäten auffassen. Die Frage der menschlichen Beziehungen und
des inneren Zusammenhaltes unserer GeseUschaft ist dringUch in
Anbetracht der Atomisierung des bloß zusammengepferchten Massenmenschen,

dessen persönbche Beziehungen durch das allverbreitete
Mißtrauen unterhöhlt sind. Wo Rechtsunsicherheit, Polizeibespitzelung und
Terror am Werke sind, faUen die Menschen der Vereinzelung anheim, was
aber Zweck und Absicht des Diktaturstaates ist, denn er gründet sich
auf die größtmögliche Anhäufung ohnmächtiger sozialer Einheiten. Dieser

Gefahr gegenüber bedarf die freie GeseUschaft eines Bindemittels
affektiver Natur, d. h. eines Prinzips, wie es etwa das der Caritas, der
christbchen Nächstenbebe, darsteUt. Aber gerade die Liebe zum Mit-
Menschen leidet am aUermeisten infolge des durch Projektionen bewirkten

Verständnismangels. Es liegt daher im höchsten Interesse der freien
GeseUschaft, wenn sie sich aus psychologischer Einsicht um die Frage
der menschlichen Beziehung kümmert, weü auf letzterer ihr eigentHcher
Zusammenhang und somit auch ihre Stärke beruht. Wo die Liebe
aufhört, beginnt die Macht, die Vergewaltigung und der Terror.

Mit diesen Überlegungen soU nicht etwa an den Ideabsmus appeUiert,
sondern bloß ein Bewußtsein der psychologischen Situation vermittelt
werden. Ich weiß nicht, was schwächer ist, der Idealismus oder die
Einsicht des Pubbkums; ich weiß nur, daß es vor aUem Zeit braucht, um
seebsche Veränderungen, von denen man einigen Bestand erhofft,
herbeizuführen. Langsam dämmernde Einsicht scheint mir darum von dauer-

48



härterer Wirkung zu sein als ein augenbbcklich aufflackernder IdeaHs-

mus, der nicht lange vorzuhalten verspricht.

Die Bedeutung der Selbsterkenntnis

Was unserer Zeit größtenteüs noch als «Schatten» und als die
Minderwertigkeit der menschbchen Psyche vorkommt, enthält mehr als bloß
Negatives. Schon die bloße Tatsache, daß man durch die Selbsterkenntnis,

d. h. durch die Erforschung der eigenen Seele auf die Instinkte und
ihre BUderwelt stößt, könnte ein Licht werfen auf die in der Seele

schlummernden Kräfte, derer man aUerdings selten gewahr wird, solange
alles wohl steht. Es handelt sich um Mögbchkeiten von größter Dynamik,
und aUes hängt an der Vorbereitung und EinsteUung des Bewußtseins,
ob der Einbruch solcher Kräfte und der mit ihnen verbundenen Büder
und Anschauungen sich in die Richtung eines Aufbaues oder in die der
Katastrophe wendet. Der Arzt scheint der einzige zu sein, der aus
Erfahrung weiß, wie prekär es um die psychische Vorbereitung des heutigen
Menschen steht, denn er ist auch der einzige, der sich gezwungen sieht,
in der Natur des Einzelmenschen jene hüfreichen Kräfte und VorsteUun-

gen aufzusuchen, welche es diesem von jeher ermögbcht haben, den
richtigen Weg durch Finsternis und Gefahr zu finden. Bei dieser, vor allem
Geduld erfordernden Arbeit kann er sich auf kein traditioneUes «sollte»
und «müßte» berufen, womit man dem anderen die Mühe überläßt und
sich selber mit der büligen RoUe des Ermahnenden begnügt. Jedermann
weiß zwar, wie nutzlos die Predigt von den wünschenswerten Dingen ist,
aber die aUgemeine Hilflosigkeit in dieser Situation ist so groß und die

Forderung so hart, daß man Heber den alten Fehler wiederholt, statt sich
den Kopf an einem subjektiven Problem zu zerbrechen. Und überdies
handelt es sich ja jeweüs nur um ein einzelnes Individuum und nicht um
100 000, wo es sich der Mühe lohnen würde, obschon man weiß, daß
nichts geschehen ist, wenn der einzelne sich nicht wandelt.

Die Wirkung auf aUe Individuen, die man erzielen möchte, kann auch
in Hunderten von Jahren nicht eintreten, denn die geistige Veränderung
der Menschheit erfolgt fast unmerkbch im langsamen Schritt der
Jahrtausende und läßt sich durch keine rationalen Überlegungsprozesse
beschleunigen oder aufhalten, geschweige denn innerhalb einer Generation
bewerksteUigen. Was aber in unserer Reichweite liegt, das ist die Wandlung

in einzelnen, welche Gelegenheit haben oder sich schaffen, in ihrem
engeren oder weiteren Umkreis andere ähnlich Gesinnte zu beeinflussen.
Ich meine damit nicht etwa ein Überreden oder Predigen, sondern
vielmehr die Erfahrungstatsache, daß einer, der sich Einsicht in sein eigenes
Tun und damit einen Zugang zum Unbewußten gefunden hat, unabsichtlich

eine Wirkung auf seine Umgebung ausübt. Die Vertiefung und Er-

49



Weiterung des Bewußtseins erzeugt jene Wirkung, welche die Primitiven
als «mana» bezeichnen. Es ist dies ein unwillkürlicher Einfluß auf das
Unbewußte anderer, gewissermaßen ein unbewußtes Prestige, das
aUerdings nur solange seinen Effekt behält, als es nicht durch Absichtbchkeit
gestört wird. Die Bemühung zur Selbsterkenntnis ist auch insofern nicht
aussichtslos, als ein bis jetzt gründbchst übersehener Faktor existiert,
welcher unserer Erwartung entgegenkommt ; das ist der unbewußte
Zeitgeist, der die EinsteUung des Bewußtseins kompensiert und ahnungsweise

die zukünftigen Veränderungen vorausnimmt. Ein in dieser
Hinsicht deutliches Beispiel gibt die moderne Kunst, die unter dem Anschein
eines ästhetischen Problems eine psychologische Erziehungsarbeit am
Publikum voUzieht, nämlich eine Auflösung und Zerstörung der
bisherigen ästhetischen Anschauung, des Begriffes des formal Schönen und
des inhaltlich SinnvoUen. Die GefäUigkeit des künstlerischen Budes wird
ersetzt durch kalte Abstraktionen subjektivster Natur, welche der naiven
und romantischen Sinnenfreudigkeit mit ihrer verpflichtenden Liebe
zum Objekt in brüsker Weise die Türe vor der Nase zuschlägt. Damit ist
laut und weltweit verkündet, daß sich der prophetische Geist der Kunst
von der bisherigen Bezogenheit auf das Objekt ab- und dem vorerst
dunkeln Chaos subjektiver Voraussetzungen zugewandt hat. Bis jetzt
hat allerdings die Kunst — soweit wir dies zu beurteilen vermögen —
unter der Decke der Finsternis das noch nicht entdeckt, was alle
Menschen zusammenhalten und ihrer seelischen Ganzheit Ausdruck geben
könnte. Indem zu diesem Ende aber Reflexion unerläßbch zu sein
scheint, so könnte es wohl der FaU sein, daß diese Entdeckungen anderen
Erfahrungsgebieten vorbehalten sind. Große Kunst hat bis jetzt noch
immer ihre Befruchtung aus dem Mythus geschöpft, d. h. aus jenem
unbewußten Symbolprozeß, der sich durch Äonen fortsetzt und als

ursprünglichste Manifestation des menschlichen Geistes auch die Wurzel
aUer zukünftigen Schöpfung sein wird. Die Entwicklung der modernen
Kunst mit ihrer anscheinend nihüistischen Auflösungstendenz ist als

Symptom und Symbol einer Weltuntergangs- und Welterneuerungsstimmung,

wie sie für unsere Zeit charakteristisch ist, zu begreifen. Diese

Stimmung macht sich ja überaU bemerkbar, politisch, sozial und phüo-
sophisch. Wir leben im Kairos für den «Gestaltwandel der Götter», d. h.
der grundlegenden Prinzipien und Symbole. Dieses Anliegen unserer
Zeit, welches wir wahrhaftig nicht selber bewußt gewählt haben, büdet
den Ausdruck des sich wandelnden inneren und unbewußten Menschen.
Von dieser folgenschweren Veränderung werden sich die kommenden
Generationen Rechenschaft geben müssen, wenn die Menschheit sich vor
der drohenden Selbstzerstörung durch die Macht ihrer Technik und
Wissenschaft retten wül.

Wie zu Beginn des christlichen Äons, so stellt sich auch heute wieder
das Problem der aUgemeinen moraUschen Rückständigkeit, welche sich

50



der modernen, wissenschaftHchen, technischen und sozialen Entwicklung

als nicht adäquat erweist. Zuviel steht auf dem Spiel und zuviel
hängt heute offensichtbch von der psychologischen Beschaffenheit des

Menschen ab. Ist er der Versuchung, sich seiner Macht zur Inszenierung
eines Weltunterganges zu bedienen, gewachsen Ist er sich bewußt,
auf was für einem Wege er sich befindet, und welche die Schlußfolgerungen

sind, die er aus der Weltlage und seiner eigenen seebschen Situation
ziehen müßte Weiß er, daß er den lebenserhaltenden Mythus vom inneren

Menschen, den das Christentum für ihn aufbewahrt hat, im Begriffe
steht zu verberen Vergegenwärtigt er es sich, was auf ihn wartet, wenn
diese Katastrophe eintreten soUte Kann er sich überhaupt vorsteUen,
daß dies eine Katastrophe bedeuten würde Und weiß schHeßHch der
einzelne, daß er das Zünglein an der Waage ist

Glück und Zufriedenheit, seeHsches Gleichgewicht und Sinn des
Lebens kann nur der einzelne erfahren, nicht aber ein Staat, der einerseits
an sich nichts ist als eine Konvention unter selbständigen Individuen
und andererseits droht übermächtig zu werden und den Einzelmenschen
zu erdrücken. Der Arzt gehört wohl zu denen, die am meisten um die
Bedingungen der seebschen Wohlfahrt, von der in der sozialen Summierung

so unendlich viel abhängt, weiß. Die sozialen und politischen
Zeitumstände sind gewiß von beträchtbcher Bedeutung, aber sie werden in
ihrer Wichtigkeit für das Glück und Unglück des Individuums maßlos
überschätzt, insofern sie für die aUein entscheidenden Faktoren gehalten
werden. AUe Zielsetzungen in dieser Hinsicht leiden an dem Fehler, daß
sie die Psychologie des Menschen, für den sie doch bestimmt sein soUen,
übersehen und sehr oft nur seinen IUusionen förderHch sind.

Es sei darum einem Arzte, der während eines langen Lebens sich mit
den Ursachen und den Folgen seebscher Störungen beschäftigt hat,
gestattet, zu den Fragen, welche die gegenwärtige Weltlage aufwirft, in
aUer Bescheidenheit, die ihm als einem einzelnen auferlegt ist, seine

Meinung zu äußern. Ich bin zwar weder von einem aUzugroßen Optimismus

angespornt noch von hohen Idealen begeistert, sondern bloß
bekümmert um das Schicksal, das Wohl und Wehe des einzelnen Menschen,
jener infinitesimalen Einheit, von der eine Welt abhängt, jenes
individueUen Wesens, in dem — wenn wir den Sinn der christHchen Botschaft
richtig vernehmen — sogar Gott sein Ziel sucht.

51


	Gegenwart und Zukunft

