
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 36 (1956-1957)

Heft: 10

Rubrik: Kulturelle Umschau

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


KULTURELLE UMSCHAU

Szenisches Fazit aus Paris

Es können hier nicht so viele Theater
eingehen, wie neue jedes Jahr ins Schein-
werferbcht treten. Die Leidenschaft der
Bühne verführt immer wieder die Jungen,
die nach Spielgelegenheiten hungern und
die Altern, die ihnen dieseits der Rampe
Gefolgschaft leisten. Und die Zeiten sind
hart; Steuern, Saalmiete und
Ausstattungskosten erdrücken manches Budget.
Ihnen hat auch Jean Louis Barrault
weichen müssen. So unglaublich es klingt:
sein Theater, eines der ruhmvollsten der
Hauptstadt, erlag dem finanzieUen Defizit.

Nun wandert er über die Meere und
Länder und wird in seiner Heimat
bedauert. Statt seiner schießen andere Theater

aus dem Boden. Hoch auf Montmartre,
der Achsel der Stadt, sitzt das neue
Théâtre du Tertre und sendet das poetische

Bühnenwerk Robert Desnos' wie ein
flimmerndes Licht über die Stadt. La
place de l'Etoile ist nicht der berühmte
Rundplatz um den Triumphbogen,
sondern ein imaginärer Spielplatz, wo ein
Seestern den Menschen Liebeslockung und
Entzückung eingibt. Das klingt abstrus
und kaum verständlich, Desnos, Surrealist

seit seiner ersten Stunde, hat es auch
nicht aufs rationale Verständnis abgesehen.

Ein «Un-Schauspiel» nannte er sein
Stück. Die Illusionsdurchbrechungen und
die Vermischung aUer Lebensebenen erregen

heute auf der Bühne keinen Anstoß
mehr wie in den dreißiger Jahren. So

bewegen uns nicht mehr die Formversuche,
sondern die Kraft des Gefühls, die in den
Worten beschlossen ist. Das poetische
Theater hat auf der «Butte» einen neuen
Horst, hoffentbch für lange Zeit.

Ein zweites Theater von gleicher
Jugend öffnete seine Tore am Fuß des

Montparnasse. Théâtre d'Aujourd'hui heißt es
und führt als erstes ein Lustspiel aus der
unversieglichen Tradition des Neapler

Volksstücks auf, Scarpettas Elend und
Adel. Nestroy in Napoli! Ein gleicher
Witz, nur hurtiger und hitziger. Unebenbürtige

Liebe, Rivalität von Vater und
Sohn (aus adebgem Stand) um die gleiche
Tänzerin, Verkleidung zweier Habenichtse
nebst ihrer Frauen als Barone und
Herzöge, Possenspiel und übermütiges
Quiproquo aus uralten Tagen feiern hier neue
Triumphe. Jacques Fabbri und seine Truppe

hat alles auf die geschmackvoUe Un-
glaubwürdigkeit angelegt und spielt sichtbar

zum eigenen Vergnügen was das Zeug
hält. Je unwahrscheinbcher, um so besser,
da findet das Theater sein innerstes Wesen

und verwandelt Blech in pures Gold.
Mit einem Jahr Verspätung sieht Paris

Faulkners Requiem für eine Nonne, oder
die Beichte der Temple Drake, um das
Leben der Niggerin Nancy, Mörderin ihres
eigenen Töchterchens, zu retten. Im
Novemberheft 1955, anläßbch der glanzvollen

Zürcher Aufführung, sprachen wir
davon. Albert Camus hat das Stück für die
französische Bühne bearbeitet und im
Théâtre des Mathurins selbst inszeniert.
Man erwartete viel von dieser Aufführung,
und der Erfolg übertrifft noch die
Erwartungen. Ob er gerechtfertigt ist, möchte
ich bezweifeln. Camus als Regisseur ist
zweifeUos eine Enttäuschung. Das Tempo
dehnte er, die Spielanordnung einiger Szenen

(vor aUem des kapitalen Auftritts
beim Gouverneur) verfälschte er. Das
Bühnenbüd in Himmelblau, nach dem
Geschmack reichgewordener Spießer, geht
obendrein am Stück vorbei. Doch eines
fäUt besonders auf: das schwunglose Spiel
der Schauspieler. Nichts kommt von
innen, von einem empfindenden Mittelpunkt,

wo die Gefühlskraft des
Schauspielers und der RoUe sich decken und
gegenseitig stärken. Temple Drake und
mehr noch die geschniegelten DarsteUer

825



der MännerroUen spielen von außen,
setzen außen Effekte auf. Die Pariser Kritik
war über die Deklamation der Temple
verstimmt ; die Erklärung ist durchaus gegeben.

Das aUein ist aber nicht erschöpfend.
Die französische Spielweise selbst kann an
diesem Stück abgelesen und beurteilt werden.

Vor ihm, dem Fremden, weicht die
Überlieferung, erweisen sich die vertrauten

Mittel als stumpf.
Das französische Theater hat seit

langem in der Tat einen Spielton entwickelt,
der mit nur geringen Ausnahmen auf aUen
Bühnen wiederkehrt. Eine Abweichung
davon ist heute noch seltener als früher,
daran trägt die Normierung der
schauspielerischen Kunst durch den Film eine
wesentliche Schuld. Was man sieht und
hört, ist die stereotype Spielweise in
Gebärde, Ton und Bewegung, diese
unverbindliche Eleganz, nervös und nonchalant,

welche die heutige Gesellschaft
schätzt. Das gilt nicht für die Faulkner-
Aufführung allein, sie gibt nur den Modellfall,

meilenweit entfernt von den geläufigen

Konventionen und darum der Ent-
hüUung mächtig.

In fast aUen Theatern läßt sich
beobachten, wie der Schauspieler heute von
seiner Individuabtät und von der Natur
wegspielt zu einem mittleren Maß des

Ausdrucks, der aUen gemeinsam und aUen
gefällig ist. Unbewußt und unbeabsichtigt,

denn hielte man es ihm vor, so würde
er es rundweg verneinen. Doch bleibt
unleugbar, daß, wer in Paris am Abend von
Theater zu Theater eilte und überall
zusähe, glauben könnte, auf jeder neuen
Bühne dieselben Schauspieler vor sich zu
haben. So sehr ist nicht der Anspruch der
einzelnen RoUe Maßstab, sondern ihre
Annäherung an ein durch Konventionen der
GeseUschaft aufgerichtetes Bild. Gegeben
wird also nicht Natur, wie sie ist, sondern
wie die Übereinkunft des guten
Geschmacks verlangt, daß sie sei. Stürzt ein
unbotmäßiges Temperament den Kanon
um, wird es das Pubbkum zuerst befremden

(ja seinen Spott heraufrufen), dann
jedoch begeistern. Hans Messemers
DarsteUung des Goetz (in Sartres «Der Teufel
und der liebe Gott», gespielt vom Bochumer

Schauspielhaus) bewies es in den letzten

Theaterfestwochen.

Der legitime Hort des überbeferten
Theaterstils ist die Comédie française. Sie
hat diesen Winter zwei Neueinstudierungen

vorzuweisen: Montherlants Brocêlian-
de und Shakespeares Coriolan. In letzterem

trat Paul Meurisse, ein FihnUebUng,
in der RoUe des stolzen römischen
Feldherrn auf, der auszieht, seine Vaterstadt
zu vernichten. Er wurde vom weibbchen
Publikum gefeiert, obwohl seine Leistung
durchschnittbch war. Er ist als Coriolan
zu weich, ein Schönling, kein toUkühner
Kämpfer. Aufs neue ermaß man, wie wenig

der Film schauspielerischer Begabung
bedarf. Der Sinn für die aUmähUche
Entfaltung eines Charakters, für seine
Sichtbarmachung durch die ununterbrochene
Kraft szenischer Gegenwart kam Paul
Meurisse abhanden. Vom ersten bis zum
letzten Bild bbeb er unverändert; die
Aufführung verlor dadurch Spannung und
Ausstrahlung, sie wurde flau.

Zum ersten Male hat die Comédie française

in der Inszenierung den Schritt zur
Moderne getan. Sie sprang sogar weit in
die Avantgarde von 1928 vor und gab dem
Stück als Spielplatz eine Treppe, die sich
nach rechts und links gabelt und überein-
andergelagert drei Spielebenen schafft.
Piscator in den BerUner Jahren hätte seine

Freude daran gehabt. Der Wagemut
war groß, so groß, daß für die Farben und
das Licht nichts übrig blieb. Kahl der
Hintergrund, in nüchternem Grau starrt
die Treppe, eine unbewegte Beleuchtung
sendet entweder voUes Licht oder blaues
Dunkel auf sie herab: Shakespeare nach
Brechtschem Bühnenrezept, dies
Unternehmen kann nicht anders als fehlgehen*
Doch übt Brecht, es ist wahr, dieses Jahr
eine Faszination auf das französische
Theater aus, freilich ganz theoretisch und
daher mit unwidersprechlicher Heftigkeit.

Montherlants jüngstes Stück «Brocé-
liande» ist ein makabres Lustspiel. Können

das Mittelmaß und seine banalen Sorgen,

von einem eitlen Wahn geschweUt
und schließlich in den Tod getrieben, den
Zuschauer zum Lachen bringen Monsieur
Persilès ist ein durchschnittlicher Beamter,

der im Leben nichts gewagt und
nichts gewonnen hat. Ein Famüienfor-
scher eröffnet ihm. daß er weiblicherseits
vom Heiligen Ludwig abstamme. Blaues

826



Blut fließt mit eins in seinen Adern, Adel
und Christentum (ein solcher Vorfahre,
welche Verpflichtung!) erfüUen ihn ganz.
Sein Leben hat einen Sinn bekommen : den
Kult des iUustren Ahnen. In lächerlichem
Wahn zum königsblütigen Famibentyrann
aufgeplustert, erfährt er jedoch, daß über
5000 Franzosen sich heutigentags der
gleichen Abstammung — über die weibliche

Linie — rühmen können. Der Traum
des höheren Lebens verfliegt, Persilès
sackt wieder in sich zusammen und
schlurft zur Tür hinaus, man glaubt, seine
Pantoffeln und Champagner zu holen.
Nein, um sich eine Kugel durch den Kopf
zu schießen. Da ist es penibel zu lachen.
Und doch war dies die Absicht des Dichters:

das heutige Leben als Komödie zu
zeigen, das Wirre und Dürftige unserer
Zeit, das Anonyme und Reglementierte
durch getreue Darstellung zu verspotten.
Es fehlt dem Dialog nicht an Bon-mots
und Anspielungen, aUein sie sind
abgestanden oder forciert. Wäre nicht Debu-
court als Monsieur Persilès ein so
ausgezeichneter Schauspieler, reich nuanciert
und jeden Ton mühelos richtig treffend,
das Stück könnte kein Interesse beanspruchen.

Während die Comédie Seitensprünge in
die Moderne macht, kehrt Jean Vilar im
Théâtre National Populaire (TNP) zum
bürgerlichen Theater zurück. Er führt in
dieser Saison ein Jugendwerk von Tschechow

auf: Ce Fou de Platonov. 1881
geschrieben für eine befreundete Schauspielerin,

die es ablehnte, blieb es ungespielt
bis zum heutigen Tag. Das Theater hatte
deswegen keinen Verlust erlitten. Vilar
grub das Stück aus, ließ es übersetzen und
vertraute die Rolle der vielumworbenen
Gutsbesitzerin Maria Casarès an. Sie
führt denn auch das Stück zum Erfolg. —
Don Juan war Spanier, hier ist er Russe.
Don Juan verachtete die Frauen, aber sie
reizten ihn zum Abenteuer. Seine
Werbung war Kampf. Platonow bebt die
Frauen auch, doch vor aUem lieben sie ihn
bis zur Hörigkeit; er nimmt sie nicht
ungern hin, aber sie werfen sich ihm förmUch
hin. Mehr noch als den Frauen ist er dem
Wein verfaUen. Die Flasche kreist
ununterbrochen, auch die Frauen sind ihr
gewogen. Eine GeseUschaft, die sich auf¬

löst und ein Stück, das sich auflöst. Als er
drei Frauen gehabt und unglücküch
gemacht hat und im Begriffe steht, eine vierte

zu bezaubern, schießt ihn eines der
Opfer über den Haufen. Aus Hysterie und
Rache und auch damit das Stück einen
Schluß finde. Platonow, der wülenlose
Verführer malgré lui, der Wankelbold, um
mit Kerr zu sprechen, wird von Jean Vilar
verkörpert. Das Schlaffe, Ausgelaugte des
Charakters macht er glaubhaft, nicht so
das Verführerische.

Wer eine Modernisierung wenigstens
des Aufführungsstils erwartet hatte,
täuschte sich. Das TNP spielt im überlieferten

«festen» Dekor, sehr gepflegt und
geschmackvoU und mit einer Freude am
Stofflichen, die der Comédie alle Ehre
gemacht hätte. Das bürgerliche Interieur
kommt jedoch auf der gewaltigen Bühne
des Palais de Chaillot nicht zu Stimmungswirkungen.

Mobile Versatzstücke und
Lichtbündelgruppierungen vermögen diesen

Raum zu gbedern und daraus
Spielstreifen abzugrenzen. Doch die reale
Kulisse, gerade weil sie nicht mehr ist, als was
sie materieU darsteUt, wirkt eng und am
Ende dürftig. Kein materieUer Luxus rettet

sie davor ; auf dem Theater, dieser
unerbittlichen Prüfstätte, gibt es auch eine

Dürftigkeit stoffbchen Reichtums.
Ein kleines Theater, von einem szenischen

Feuerkopf geleitet, führt eines der
innerbch und äußerbch ausgreifendsten
Stücke des deutschen Theaters auf: Schillers

Don Carlos. Im Vieux Colombier setzt
Raymond Hermantier seine SchiUerentdek-
kungen für das französische Pubbkum
fort. Nach der Maria Stuart Don Carlos.
SchwungvoU inszeniert, schreitet das
Stück in einem gemessenen Rhythmus
über die kleine Bühne, mit soviel
Begeisterung und raffinierten szenischen

Lösungen dargeboten, daß der Zuschauer die
materieUe Enge übersieht. Hermantier
gibt den PhiUpp, als mißtrauischen,
einsamen Mann, den das Erlebnis mit seinem
Sohn schneU altern wird. Den einsamen
Monarchen stellt jeder deutsche Schauspieler

auch heraus, aber einen nach der
Wahrheit und dem Absoluten ringenden
König PhiUpp, gequält von der Angst, die
Wahrheit zu verfehlen, haben wir selten
gesehen. Hermantiers Philipp verbreitet

827



Schrecken und Tod, weil er selbst unter
innerem Terror leidet. «Sire, geben sie
Gedankenfreiheit», ruft ihm Posa zu und
der König denkt: ja, wenn unsere Gedanken

Wahr von Falsch trennen könnten.
Da ist ein Nerv getroffen, der uns zuk-

ken macht. Nicht beim verbaUhornten
Faulkner und nicht beim ausgegrabenen

Tschechow, sondern auf der kleinen Bühne
des Vieux Colombier begegnet der
Theaterbesucher heutigen Problemen und
heutigen Nöten. Die vorweihnachtliche Pariser

Theatersaison bringt einen der pak-
kendsten Beiträge zum SchiUergedenk-
jahr und gewinnt dadurch selbst Glanz
und Ansehen.

Georges Schiocker

Theater in New York

Eugene O'Neills nachgelassenes Drama

New York ist als Theaterstadt anregend
und aufreizend. Dies nicht nur wegen der
Vielfalt des Gebotenen an sich, sondern
besonders auch wegen der Spannung, die
mit jeder der anspruchsvoUeren Premieren

verbunden ist. Entscheidet doch die
Aufnahme der ersten VorsteUung in einem
Ausmaß über das weitere Schicksal des

Stücks, wie dies bei einem subventionierten
Theaterbetrieb normalerweise nicht

der Fall ist. Verstärkt wird diese Situation

durch eine gewisse Neigung des
Amerikaners, entweder ganz anzunehmen oder
aber ganz abzulehnen. Mäßige, vorsichtige
Erfolge gibt es — vom Gesichtspunkt der
künstlerischen Gerechtigkeit aus gesehen
sicher : leider — in kleinem Ausmaße. Vor-
teü dieser Umstände: die aktive Teilnahme

des Zuschauers, der auf seine
kunstrichterliche Rolle durchschnittlich viel
stolzer ist als man es sich in Europa
gewöhnt ist. Nachteil : die leichte Beeinflußbarkeit

des «großen» Publikums, die den
Wert des Kollektivurteils herabsetzt.
Gedeih und Verderb eines Stückes in New
York (und in dieser Beziehung darf man
sagen: in den USA im aUgemeinen) hängen

dabei oft von inkommensurabeln, nur
gelegentlich erratbaren Bedingungen ab.
So hatte zu Beginn dieser Saison ein
Unternehmer den Mut und die Stime, «Warten

auf Godot», welches letzten Winter in
einem «try-out» vor dem mondänen
Bade-Winterferien-Publikum in Miami total

durchgefallen war, in einem ersten New
Yorker Theater zu inszenieren. Und New
York, nicht wegen seines Amerikaner-
tums, sondern wegen seines starken
europäischen Einschlags, erwies sich als der
richtige Boden. Nach der Premiere begannen

die Leute schon am Vormittag vor der
Kasse auf Godot zu warten. Anderseits
war in einem Land, in dem sehr hochgesetzte

geistige Ansprüche immer etwas
den Geschmack des Anrüchigen haben,
kein größeres Snob-Publikum zu erwarten,
und ein solches hat sich denn auch nicht
eingefunden.

So unmöglich es (glücklicherweise) ist,
ein für allemal festzulegen, was in New
York gefällt und was nicht, so
ausgemacht schien es doch in den letzten zwanzig

Jahren, daß der Amerikaner Eugene
O'Neill auf kein einheimisches Publikum
rechnen könne. Mit Argumentationen wie :

daß das tragische Lebensgefühl des

geprüften Dichters nun einmal denkbar
unamerikanisch sei, ist der Dramatiker nach
den Erfolgen der zwanziger und frühen
dreißiger Jahre hierzulande sozusagen vor
seinem Tode (im Jahre 1953) zu Grabe
getragen worden. O'NeiU redivivus ist aber
gegenwärtig ein beliebtes Gesprächsthema
und Neueinstudierungen einiger seiner
Dramen («Mourning becomes Electra»
von 1931, «The Iceman cometh» von
1946 — bei seiner Erstaufführung seinerzeit

ein voller Mißerfolg) folgen sich auf

828



dem Fuße. Den wichtigsten Beitrag zur
O'NeiU-Renaissance hat kürzUch die
amerikanische Erstaufführung des nachgelassenen

Dramas «Long Day's Journey Into
Night» geleistet. Acht Jahre vor seinem
Tode hatte O'NeiU das Drama versiegelt
seinem Verleger übergeben mit der
Weisung, es erst fünfundzwanzig Jahre nach
seinem Tode zu veröffentlichen und zur
Aufführung freizugeben. Vor zwei Jahren
betrieb indes O'Neills Witwe, die dritte
Frau des Dichters, die Veröffentlichung,
indem sie sich auf eine mündliche Äußerung

des Dichters ihr gegenüber kurz vor
seinem Tode berief. Während Random-
House, der frühere Verleger O'Neills, den
Druck ablehnte, übernahm Yale University

Press die Veröffentlichung. Im
Februar dieses Jahres hat das Drama seine
Uraufführung im königlichen Theater in
Stockholm gefunden und ist dort, wie alle
Stücke des Amerikaners, auf stärksten
Widerhall gestoßen.

«Long Day's Journey Into Night» ist
dramatisierte Autobiographie. Es stellt
den Versuch des Dichters dar, rückbbk-
kend seine beschattete Jugend zu
verstehen, erhebt sich aber teilweise über den

selbstbiographischen Anlaß. Es bringt den
Vater des Dichters auf die Bühne, der,
während er tatsächlich ein recht
erfolgreicher Schauspieler gewesen war, als
heruntergekommener Schauspieler-Spekulant

geschildert wird. Die Mutter macht
ihn für ihr eigenes Laster, ihre Narkotika-
Sucht, verantwortlich. Beide Söhne, der
Dichter und sein Bruder, richten ihre
Anklagen als Entschuldigungen für ihre eigenen

Laster abwechselnd an die beiden
Elternteile. Kein offener Mord geschieht,
aber die vier Menschen morden sich
seelisch langsam und unerbittlich. Die Differenz

zwischen der biographischen Wahrheit,

wie sie zwar nicht bis ins letzte, aber
doch in den Umrissen festgestellt werden
kann, und der dichterischen, hier aUes ins
Dunkle ziehenden Phantasie, gibt jenen
große Rätsel auf (und es sind ihrer in den
USA viele!), die das Menschenschicksal
vorwiegend von außen bestimmt sehen.
In den dichterisch schwächeren Momenten,

namentlich in den früheren Partien
des Stücks, scheint ihnen O'NeiU selbst
zu folgen. Eine altertümliche Umschweife

und viele ausgesprochene Wiederholungen
im Dialog setzen den Wert des Dramas
als Kunstwerk ebenfaUs herab. Wenn
O'Neills übrige Dramen konzis gebaut und
durchgeführt wären, könnte man die
Schuld an der Ungelenkheit dem
Bekenntnischarakter des Stoffes zuschieben.
So wie die Dinge liegen, kann man nur
feststeUen, daß die starke Identifikation
mit den Gestalten und dem Geschehen die
angeborene und nie durch Selbstdisziplin
überwundene Neigung des Dichters noch
vertieft hat.

Um so erstaunlicher ist es, daß «Long
Day's Journey Into Night» als starkes
Stück wirkt. Es nach einmaliger Begegnung

ganz durchgehört zu haben, mag
unmöglich sein. Aber eine Strahlungskraft
ist unverkennbar. Mit dem Fortschreiten
des Abends wird hinter dem Grau und
Schwarz der Tagesgreuel ein Goldgrund
der Aussöhnung sichtbar, der um so stärker

wirkt, als er nie an die Oberfläche
kommt. Das Geschick der unglücklichen
Familie weitet sich irgendwie, ohne daß
dazu im Dialog voller Anlaß geboten
wird, zum Menschenschicksal. Zwischen
Klagen und Anklagen schimmert eine

neue Weisheit durch — eine detachiertere
Geisteshaltung, die der Ironie zugehört,
ohne im engern Sinn ironisch zu sein.
Man spürt in zunehmendem Maße (so man
als Zuhörer den Anforderungen der
Umwege standgehalten hat) die Größe, die im
Verzicht auf eine (scheinbare) «Lösung»
liegt. Man erfährt die tragische Verstrik-
kung als Bedingung zur Entfaltung des

eigentlichen AnUegens: der Annäherung
an einen Nullpunkt der Existenz, aus dem
immer wieder reinere, gültigere Kräfte in
das Leben des leidenden Individuums
hinüberspringen. AUe biographische Verfälschung

steht so im Dienste des dichterischen

Bildes, das die Scheinwahrheit der
Realität durch die vollere Wahrheit der
inneren Schau ersetzt. Dort wo O'NeiU
gegenwärtig wegen Unwahrheit und
Phantasterei angeklagt wird, liegt seine

eigentliche Stärke. Ob er es selbst gewußt
hat? Nur Teile seines nachgelassenen
Dramas, namentlich in den späteren
Partien, lassen es vermuten.

Andres Briner

829


	Kulturelle Umschau

