
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 36 (1956-1957)

Heft: 9

Artikel: Forschen und helfen

Autor: Hanselmann, Heinrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-160580

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-160580
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


FORSCHEN UND HELFEN

VON HEINRICH HANSELMANN

Forschen und Helfen entspringen einem gleichen Motiv, das wir
vorläufig mit dem vieldeutigen Wort Liebe bezeichnen woUen. Der Forscher
bebt den Gegenstand seines Erkenntnisstrebens; er objektiviert seine
Liebe. Voraussetzung für das Helfen aber ist Subjektivierung und
Identifikation mit dem Hilfsbedürftigen.

Was heißt Forschen Die Forschung steUt Fragen an ihre Gegen-
stände,welcbe belebt oderunbelebt sind. Der Beweggrund forschenden
Verhaltens ist ein ErkennenwoUen des Baues und der Verrichtungen seines

Gegenstandes, seiner Beziehungen zu andern Gegenständen. Mit diesem
WissenwoUen kann sich, aber muß sich nicht, ein Nebenzweck verbinden,
vor aUem der, aus dem Erforschten einen Nutzen für die Lebensgestaltung

des Menschen zu gewinnen oder einen Schaden abzuwehren. Damit
wird das Wesen aben Forschens deutlich, nämlich die Objektivierung des

Gegenstandes aller Untersuchung, die persönliche Ablösung des
Forschers vom Gegenstand der Forschung. Die Gegenstände der Forschung
werden zum bloßen Material, das dem Forscher zu irgendeinem Zwecke

zu dienen hat. Das Ich des Forschers erhebt sich also über den
Forschungsgegenstand, es wird ihm Mittel zum Zweck. Darum spielt für ihn
der «Materialverschleiß», der mögliche Untergang, die Zertrümmerung
oder der Tod des Objektes keine haltgebietende Rolle.— Solange es sich
um Dinge, um unbelebte Forschungsobjekte handelt, machen sich
darüber weder der Forscher noch seme Zuschauer Sorgen. Erst bei der
Forschung an Lebewesen, namentlich an sog. höheren und beseelten,
tauchen ethische Bedenken auf. Doch meldet sich sogleich jener Nebenzweck,

der Nutzen der Forschung für den Menschen, zum Wort : um dem
Menschen in seinem Lebenskampfe zu nützen, dürfen, ja müssen wir
Pflanzen und Tiere untersuchen, deren Nützlichkeit oder Schädlichkeit
für den Menschen erforschen.

Der Mensch also ist es, der sich über die Forschungsgegenstände
eigenmächtig erhebt und sie sich restlos Untertan macht, um seinetwillen.
Der forschende Mensch nimmt sich die Freiheit, sich über die Schöpfung
zu stellen und sein eigenes Wohl über das Wohl aller anderen Lebewesen
und aUer unbelebten Dinge zu stellen. Das Fortschreiten auf dieser Bahn
der Selbstherrlichkeit muß zu jenen stolzen Lehrgebäuden mit ihren
Schönheits- und Vollkommenheitsidealen führen, von Piatons Ideenlehre

689



bis zu den Vorschlägen Nietzsches zur «Züchtung des Übermenschen»,
bis zum «Prometheisehen Frevel» der Erfindung der Atombombe.

Zutiefst erschrocken stehen heute die größten Forscher und
Wissenschafter vor den voraussehbaren Konsequenzen einer solchen Haltung
in der Forschung: «Wir sehen mit Entsetzen, daß eben diese Wissenschaft

der Menschheit Mittel in die Hand gibt, sich selber zu zerstören.»
(Aus der Resolution der 5. Lindauer Nobelpreisträger-Tagung 1955.) -—
Und Franz Tank steUt fest : «Wir schätzen die Forschung über alles, weil
sie einer edlen und tiefen QueUe im Wesen des Menschen entspringt : der
Sehnsucht nach Wissen und Erkenntnis, und nach dem Schauen der
Wahrheit. Weil aber dieses Wissen zur Macht führen kann, steht es

gleichzeitig am Anfang einer menschlichen Problematik, welche nur im
Ethos eine Lösung finden kann.»

Was heißt Helfen Der seelische Urgrund des Helfens stammt aus
einer anderen Liebe zum Gegenstand, aus der Mitfreude und aus dem
Mitleid, aus dem Verbundenheitsgefühl und dem Verbundenheitsbewußtsein

mit dem «Objekt». Das Gegenteil der Objektivierung des unbekümmerten

Forschers findet beim Helfer statt, eine Identifizierung. Dinge
und Lebewesen sind für ihn Teüe einer Schöpfung, wie er selbst. Er wagt
nicht, sie eigennützig zu brauchen und zu verbrauchen.

Jedes Helfen setzt die Wahrnehmung einer HUfsbedürftigkeit voraus.
AUe Dinge und Lebewesen aber sind in dem Sinne hilfsbedürftig, daß sie
vergänglich, nicht aus sich selbst entstanden sind und nicht aus sich selbst
dauernd bestehen können. Diese Tatsachen gelten, auch wenn sie von
den Dingen und von aUen Lebewesen, außer dem Menschen, von ihnen
selbst nicht wahrgenommen werden können. Der Stein und das Blatt am
Baum «wissen» nichts um ihr Werden, Sein und Vergehen. Nur der
Mensch weiß darum; Tiere der höheren Ordnung scheinen eine Ahnung
davon zu haben.

Nur der Mensch weiß, daß Leben Leiden bedeutet, weü Leben vom
Leiden anderer lebt. Das gut für die Pflanzen- und für die Tierwelt wie
für das Leben der Menschen. Der «Kampf ums Dasein» des einen führt
zum Untergang des andern. Die Einsicht in diese Urtatsache alles Seins
ist nur dem Menschen gegeben, nicht als ein Geschenk, sondern als eine

Verantwortung. Hier hat der Mensch sich zu entscheiden: entweder
braucht er seine Einsicht in das Leben dazu, zur Macht über die Dinge
und über die andern Lebewesen zu gelangen, oder er fühlt sich
verantwortlich für das Helfen in der bescheidenen Erkenntnis seiner eigenen
Mögbchkeiten und Grenzen. Sie sind ihm eng gezogen, weü er ja selbst
im letzten Sinne ein Hilfsbedürftiger ist.

690



Die Wege und Mittel des Helfens im engeren Sinne des Wortes sind
Buden und Heüen. Das Ziel aUes Bildens und Heuens aber ist die Führung

des Hilfsbedürftigen entweder bis zur Fähigkeit, sich selbstverantwortlich

aUein führen zu können, oder, wo ihm dieses Ziel zu erreichen

wegen Grenzen in ihm oder im Helfer nicht möglich ist, ihm in
lebenslänglicher Fürsorge beizustehen.

Das Hauptproblem des Helfens ist also der Helfer. Warum kann,
wül und soll er ein Helfer sein In wessen Namen und Auftrag Drei
Mögbchkeiten sind gegeben und verwirklicht. Entweder bin ich ein Helfer

aus mir selbst, weü mir das Helfen «Spaß macht», wie irgendeine
andere Beschäftigung. Da liegt also nicht «Nächstenliebe» zugrunde,
sondern Liebe zu sich selbst, das Streben nach Lustgewinn. Zweitens kann
ich im Namen und Auftrag einer Ideologie ein Helfer sein. So kommt es

also auf die Ideologie an, wie und wo ich helfen will. Es kann sein, daß
der Auftraggeber in diesem FaUe das Glück des Menschen und der
Menschheit im bestmöglichen Genuß der irdischen Güter sieht, in einem
Leben ohne Leiden. In einer falschen Schuldübertragung sieht er die
Ursache seines Noch-Leidens in den Leidenden. «Die Schwachen und
Mißratenen sollen zugrunde gehen: erster Satz unserer Menschenliebe;
und man soU ihnen noch dazu heben (Nietzsche)». Hier wird als die
beste Hufe die «humane Tötung lebensunwerten Lebens» vorgeschlagen.
Wer aber entscheidet, welches Lebewesen lebensunwert sei Der Starke,
der sich den Wülen zur Macht «über alles in der Welt» angemaßt hat.

Eine dritte Instanz, in deren Auftrag und Namen der Mensch dem
Leidenden ein Helfer sein wül, ist übermenschbch. Ihr Name ist «Geist»,
«das Ewige», «das Absolute» und wie die verschämten Namen aUe
hießen, bis uns gerade die weisesten aUer modernen Physiker und
Naturwissenschafter den Mut gaben, von Gott zu sprechen. Wer an Gott
glaubt und sich in diesem Glauben ihm gegenüber verantwortlich weiß,
gewinnt eine neue und ganz andere Haltung im Forschen und Helfen
als derjenige, der sich selbst oder den Menschengeist vergottet, indem
er das menschenmögbche Wissen und den Wülen zur Macht zur obersten
Instanz seines Tuns und Lassens erhebt. Die Objekte der Forschung und
des Helfens wandeln sich ihm zu Teüen der Schöpfung und aUer Umgang
mit ihnen wird geleitet durch die Ehrfurcht vor Gott. Weder ein
Materialverschleiß im Reiche der belebten und unbelebten Natur im
Forschen, noch eine Nächstenbebe im Helfen, die in ihrer tiefsten Motivation

eitel Selbstliebe ist, kann der Verantwortlichkeit vor Gott sich
entziehen.

In der erzieherischen und in der ärztbchen Tätigkeit kann in aUen
FäUen der Not Forschen und Helfen zu einer eigentlichen Tragik werden.
Umwahrhaft helfen zu können, muß ich wissen um die Ursachen der Not,

691



ich muß forschen. Denn jede sachgerechte Behandlung eines Notstandes
setzt die eingehende Kenntnis seiner Entstehung voraus. Die Forschung
muß also dem Helfen vorausgehen. Die schwerwiegende Frage in jeder
Stunde der Not und im Anblick des Leidens eines Lebewesens aber ist,
wie lange ich forschen muß, bevor ich irgendwelche Maßnahmen der
Hilfe treffen darf. AUe Ursachenforschung aber braucht Zeit; sowohl bei
körperlichen als auch bei seelischen Leiden birgt jeder vermeintbch
endgültige Befund wieder neue Fragen, die immer neu das uralte psychosomatische

Problem aufrollen, was an körperlichen Leiden seelisch und an
seelischen Leiden körperlich bedingt sei. Auch im Umerziehungsversuch
des verwahrlosten oder falsch erzogenen Kindes und Erwachsenen wird
die Untersuchung, ob Anlagemängel oder Müieueinflüsse die Persönlichkeit

entscheidend gestaltet haben, immer schwieriger, je tiefer die
Forschung gräbt.

Aber, während Erzieher und Arzt mit voUer Berechtigung in jedem
einzelnen FaU weiter forschen möchten, steht vor ihnen das notleidende
Kind und der kranke Mensch, die der Soforthilfe dringend bedürfen, soll
das Kind nicht immer tiefer verwahrlosen oder der Patient nicht immer
kränker werden oder gar sterben. In dieser beruflichen Not lassen sich
manche Erzieher und Ärzte dazu verleiten, vorläufige Maßnahmen zu
ergreifen, obwohl sie beide dadurch dem größten Kunstfehler ausgesetzt
sind, das Symptom zu behandeln, statt die Ursache beseitigen zu können.
In der Erziehung weniger, mehr aber in der ärztlichen Tätigkeit kann
das Zeitmoment des Eingriffs eine lebensrettende oder lebensgefährdende
Rolle spielen.

Wann also darf und muß der Forscher im Erzieher und im Arzt zum
Helfen übergehen Auf diese, im Einzelfab schwere Besorgnis erregende
Frage kann ihm weder eine seiner Wissenschaften noch eine aus seiner
Erfahrung stammende Kunst und Technik die befreiende Antwort
geben. Der Erzieher und der Arzt müssen die Entscheidung persönlich
treffen und dafür die persönliche Verantwortung bewußt übernehmen
und tragen. Dieser Übergang vom Forschen zum Helfen ist beinahe in
jedem EinzelfaU ein persönliches Wagnis, ein Übersprung. Wie aber
gewinnen sie beide den Mut dazu

Wieder können die drei schon genannten Möglichkeiten Wirklichkeit
werden : entweder stellen sich Erzieher und Arzt ganz auf sich selbst, auf
ihr eigenes Wissen, ihre Erfahrung und auf ihre Kunst. Sie sind in der
Gefahr, sich selbst zu vergotten und den HUfsbedürftigen zum bloßen
Objekt herabzumindern. Oder es tritt neben diesen prometheisehen Frevel

jene andere Haltung, die sich auf den derzeitigen Stand der
Wissenschaften stützt und nach dem Lehrbuch erzieht oder arztet. Das persönlich

verantwortliche Ich-selbst verflacht zum «man».
Die dritte Möglichkeit, den Impuls des Übersprungs vom Forschen

zum Helfen zu wagen,liegt im Glauben an Gott. Nicht das Ich-selbst,

692



noch irgendeine menschbche Macht ist mein Auftraggeber, sondern der
Beruf wird als Berufung erlebt. Das Wesen des Körpers und der Seele

werden zur Kreatur. Im Hinblick auf den Kreator werden Objekt und
Subjekt des Forschens und Helfens Träger und Teilhaber des göttlichen
Geistes.

Der Glaube an Gott baut die Brücke über die Kluft, die sich für den

Ungläubigen gähnend auftut zwischen Forschen und Helfen; beides
wird zum Gottesdienst. Die Ehrfurcht vor dem Leben und Leiden
verleiht der Forschung und dem Helfen den neuen Sinn. Nicht die «Züchtung

des Übermenschen» kann das Ziel sein, sondern die Hufe vor allem
für «die arm, elend, dürfftig Leuth mit Gebrechen und Nothdurft»
(Paracelsus). Denn sie sind des Gläubigen Brüder und Schwestern, entgegen
dem pädagogischen und psychiatrischen Ideal von Hippokrates und Piaton,

welche die Ärzte und Erzieher davor gewarnt haben, sich mit diesen
abzugeben. Den Gläubigen sieht Gott an durch jeden Hilfsbedürftigen.
Und wer darf im Hinblick auf seine Vergänglichkeit sagen, daß er kein
Leidender sei

Wer in der Natur die Kreatur erschaut, dem wird auch die unbelebte
Natur zum Gegenstand der Ehrfurcht, die seinem Forschen die Wege
weist, die Grenzen setzt und den Mut und die Bescheidenheit verleiht,
«das Unerforschliche ruhig zu verehren».

So löst sich für uns das scheinbar Tragische im Widerspruch von
Forschen und Helfen der Neuzeit auf in eine Bescheidenheit, in ein
frohmachendes Wissen. Die stolze science wandelt sich in conscience und wir
erkennen : das eigentliche Problem des Forschens und Helfens bleibt der
Forscher und der Helfer

693


	Forschen und helfen

