Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 36 (1956-1957)

Heft: 9

Artikel: Forschen und helfen

Autor: Hanselmann, Heinrich

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-160580

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-160580
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

FORSCHEN UND HELFEN

VON HEINRICH HANSELMANN

Forschen und Helfen entspringen einem gleichen Motiv, das wir vor-
ldufig mit dem vieldeutigen Wort Liebe bezeichnen wollen. Der Forscher
liebt den Gegenstand seines Erkenntnisstrebens; er objektiviert seine
Liebe. Voraussetzung fiir das Helfen aber ist Subjektivierung und Iden-
tifikation mit dem Hilfsbediirftigen.

*

Was heifit Forschen? Die Forschung stellt Fragen an ihre Gegen-
stinde,welchebelebt oderunbelebtsind. Der Beweggrund forschendenVer-
haltens ist ein Erkennenwollen des Baues und der Verrichtungen seines
Gegenstandes, seiner Beziehungen zu andern Gegenstinden. Mit diesem
Wissenwollen kann sich, aber muB} sich nicht, ein Nebenzweck verbinden,
vor allem der, aus dem Erforschten einen Nutzen fiir die Lebensgestal-
tung des Menschen zu gewinnen oder einen Schaden abzuwehren. Damit
wird das Wesen allen Forschens deutlich, nimlich die Objektivierung des
Gegenstandes aller Untersuchung, die personliche Ablésung des For-
schers vom Gegenstand der Forschung. Die Gegenstinde der Forschung
werden zum bloflen Material, das dem Forscher zu irgendeinem Zwecke
zu dienen hat. Das Ich des Forschers erhebt sich also iiber den For-
schungsgegenstand, es wird ihm Mittel zum Zweck. Darum spielt fiirihn
der «Materialverschleil», der mogliche Untergang, die Zertriimmerung
oder der Tod des Objektes keine haltgebietende Rolle.— Solange es sich
um Dinge, um unbelebte Forschungsobjekte handelt, machen sich dar-
iiber weder der Forscher noch seine Zuschauer Sorgen. Erst bei der For-
schung an Lebewesen, namentlich an sog. héheren und beseelten, tau-
chen ethische Bedenken auf. Doch meldet sich sogleich jener Neben- -
zweck, der Nutzen der Forschung fiir den Menschen, zum Wort: um dem
Menschen in seinem Lebenskampfe zu niitzen, diirfen, ja miissen wir
Pflanzen und Tiere untersuchen, deren Niitzlichkeit oder Schidlichkeit
fiir den Menschen erforschen.

Der Mensch also ist es, der sich iiber die Forschungsgegenstinde ei-
genmiichtig erhebt und sie sich restlos untertan macht, um seinetwillen.
Der forschende Mensch nimmt sich die Freiheit, sich iiber die Schopfung
zu stellen und sein eigenes Wohl iiber das Wohl aller anderen Lebewesen
und aller unbelebten Dinge zu stellen. Das Fortschreiten auf dieser Bahn
der Selbstherrlichkeit mufl zu jenen stolzen Lehrgebiuden mit ihren
Schénheits- und Vollkommenheitsidealen fiihren, von Platons Ideenlehre

689



bis zu den Vorschligen Nietzsches zur «Ziichtung des Ubermenschen»,
bis zum «Prometheischen Frevel» der Erfindung der Atombombe.

Zutiefst erschrocken stehen heute die grofiten Forscher und Wissen-
schafter vor den voraussehbaren Konsequenzen einer solchen Haltung
in der Forschung: «Wir sehen mit Entsetzen, dall eben diese Wissen-
schaft der Menschheit Mittel in die Hand gibt, sich selber zu zerstéren.»
(Aus der Resolution der 5. Lindauer Nobelpreistriger-Tagung 1955.) —
Und Franz Tank stellt fest: «Wir schitzen die Forschung iiber alles, weil
sie einer edlen und tiefen Quelle im Wesen des Menschen entspringt: der
Sehnsucht nach Wissen und Erkenntnis, und nach dem Schauen der
Wahrheit. Weil aber dieses Wissen zur Macht fithren kann, steht es
gleichzeitig am Anfang einer menschlichen Problematik, welche nur im
Ethos eine Lésung finden kann.»

Was heillt Helfen ? Der seelische Urgrund des Helfens stammt aus
einer anderen Liebe zum Gegenstand, aus der Mitfreude und aus dem
Mitleid, aus dem Verbundenheitsgefiihl und dem Verbundenheitsbewuft-
sein mit dem «Objekt». Das Gegenteil der Objektivierung des unbekiim-
merten Forschers findet beim Helfer statt, eine Identifizierung. Dinge
und Lebewesen sind fiir ihn Teile einer Schopfung, wie er selbst. Er wagt
nicht, sie eigenniitzig zu brauchen und zu verbrauchen.

Jedes Helfen setzt die Wahrnehmung einer Hilfsbediirftigkeit voraus.
Alle Dinge und Lebewesen aber sind in dem Sinne hilfsbediirftig, daB sie
verginglich, nicht aus sich selbst entstanden sind und nicht aus sich selbst
dauernd bestehen kénnen. Diese Tatsachen gelten, auch wenn sie von
den Dingen und von allen Lebewesen, auller dem Menschen, von ihnen
selbst nicht wahrgenommen werden kénnen. Der Stein und das Blatt am
Baum «wissen» nichts um ihr Werden, Sein und Vergehen. Nur der
Mensch weifl darum; Tiere der héheren Ordnung scheinen eine Ahnung
davon zu haben.

Nur der Mensch weill, dafl Leben Leiden bedeutet, weil Leben vom
Leiden anderer lebt. Das gilt fiir die Pflanzen- und fiir die Tierwelt wie
fiir das Leben der Menschen. Der «Kampf ums Dasein» des einen fiihrt
zum Untergang des andern. Die Einsicht in diese Urtatsache alles Seins
ist nur dem Menschen gegeben, nicht als ein Geschenk, sondern als eine
Verantwortung. Hier hat der Mensch sich zu entscheiden: entweder
braucht er seine Einsicht in das Leben dazu, zur Macht iiber die Dinge
und iiber die andern Lebewesen zu gelangen, oder er fiihlt sich verant-
wortlich fiir das Helfen in der bescheidenen Erkenntnis seiner eigenen
Méglichkeiten und Grenzen. Sie sind ihm eng gezogen, weil er ja selbst
im letzten Sinne ein Hilfsbhediirftiger ist.

690



Die Wege und Mittel des Helfens im engeren Sinne des Wortes sind
Bilden und Heilen. Das Ziel alles Bildens und Heilens aber ist die Fiih-
rung des Hilfsbediirftigen entweder bis zur Féhigkeit, sich selbstverant-
wortlich allein fithren zu kénnen, oder, wo ihm dieses Ziel zu erreichen
wegen Grenzen in ihm oder im Helfer nicht méglich ist, ihm in lebens-
linglicher Fiirsorge beizustehen.

Das Hauptproblem des Helfens ist also der Helfer. Warum kann,
will und soll er ein Helfer sein ? In wessen Namen und Auftrag? Drei
Méglichkeiten sind gegeben und verwirklicht. Entweder bin ich ein Hel-
fer aus mir selbst, weil mir das Helfen «Spafl macht», wie irgendeine an-
dere Beschiftigung. Da liegt also nicht «Nichstenliebe» zugrunde, son-
dern Liebe zu sich selbst, das Streben nach Lustgewinn. Zweitens kann
ich im Namen und Auftrag einer Ideologie ein Helfer sein. So kommt es
also auf die Ideologie an, wie und wo ich helfen will. Es kann sein, daf}
der Auftraggeber in diesem Falle das Gliick des Menschen und der
Menschheit im bestmioglichen Genuf3 der irdischen Giiter sieht, in einem
Leben ohne Leiden. In einer falschen Schuldiibertragung sieht er die
Ursache seines Noch-Leidens in den Leidenden. «Die Schwachen und
MiBratenen sollen zugrunde gehen: erster Satz unserer Menschenliebe;
und man soll ihnen noch dazu helfen (Nietzsche)». Hier wird als die
beste Hilfe die «<humane T6tung lebensunwerten Lebens» vorgeschlagen.
Wer aber entscheidet, welches Lebewesen lebensunwert sei ? Der Starke,
der sich den Willen zur Macht «iiber alles in der Welt» angemaBt hat.

Eine dritte Instanz, in deren Auftrag und Namen der Mensch dem
Leidenden ein Helfer sein will, ist iibermenschlich. Thr Name ist «Geist»,
«das Ewige», «das Absolute» und wie die verschimten Namen alle hie-
Ben, bis uns gerade die weisesten aller modernen Physiker und Natur-
wissenschafter den Mut gaben, von Gott zu sprechen. Wer an Gott
glaubt und sich in diesem Glauben ihm gegeniiber verantwortlich weil3,
gewinnt eine neue und ganz andere Haltung im Forschen und Helfen
als derjenige, der sich selbst oder den Menschengeist vergottet, indem
er das menschenmogliche Wissen und den Willen zur Macht zur obersten
Instanz seines Tuns und Lassens erhebt. Die Objekte der Forschung und
des Helfens wandeln sich ihm zu Teilen der Schopfung und aller Umgang
mit ihnen wird geleitet durch die Ehrfurcht vor Gott. Weder ein Mate-
rialverschleify im Reiche der belebten und unbelebten Natur im For-
schen, noch eine Nichstenliebe im Helfen, die in ihrer tiefsten Motiva-
tion eitel Selbstliebe ist, kann der Verantwortlichkeit vor Gott sich ent-

ziehen.

* £
*

In der erzieherischen und in der érztlichen Titigkeit kann in allen
Fillen der Not Forschen und Helfen zu einer eigentlichen Tragik werden.
Um wahrhaft helfen zu kénnen, muB ich wissen um die Ursachen der Not,

691



ich muf} forschen. Denn jede sachgerechte Behandlung eines Notstandes
setzt die eingehende Kenntnis seiner Entstehung voraus. Die Forschung
mul} also dem Helfen vorausgehen. Die schwerwiegende Frage in jeder
Stunde der Not und im Anblick des Leidens eines Lebewesens aber ist,
wie lange ich forschen muf}, bevor ich irgendwelche MaBnahmen der
Hilfe treffen darf. Alle Ursachenforschung aber braucht Zeit; sowohl bei
korperlichen als auch bei seelischen Leiden birgt jeder vermeintlich end-
giiltige Befund wieder neue Fragen, die immer neu das uralte psychoso-
matische Problem aufrollen, was an korperlichen Leiden seelisch und an
seelischen Leiden korperlich bedingt sei. Auch im Umerziehungsversuch
des verwahrlosten oder falsch erzogenen Kindes und Erwachsenen wird
die Untersuchung, ob Anlagemingel oder Milieueinfliisse die Personlich-
keit entscheidend gestaltet haben, immer schwieriger, je tiefer die For-
schung gribt.

Aber, wihrend Erzieher und Arzt mit voller Berechtigung in jedem
einzelnen Fall weiter forschen miéchten, steht vor ihnen das notleidende
Kind und der kranke Mensch, die der Soforthilfe dringend bediirfen, soll
das Kind nicht immer tiefer verwahrlosen oder der Patient nicht immer
krinker werden oder gar sterben. In dieser beruflichen Not lassen sich
manche Erzieher und Arzte dazu verleiten, vorldufige MaBnahmen zu
ergreifen, obwohl sie beide dadurch dem grofiten Kunstfehler ausgesetzt
sind, das Symptom zu behandeln, statt die Ursache beseitigen zu kénnen.
In der Erziehung weniger, mehr aber in der &rztlichen Titigkeit kann
das Zeitmoment des Eingriffs eine lebensrettende oder lebensgefihrdende
Rolle spielen.

Wann also darf und muf} der Forscher im Erzieher und im Arzt zum
Helfen iibergehen ? Auf diese, im Einzelfall schwere Besorgnis erregende
Frage kann ihm weder eine seiner Wissenschaften noch eine aus seiner
Erfahrung stammende Kunst und Technik die befreiende Antwort ge-
ben. Der Erzieher und der Arzt miissen die Entscheidung personlich
treffen und dafiir die personliche Verantwortung bewuflt iibernehmen
und tragen. Dieser Ubergang vom Forschen zum Helfen ist beinahe in
jedem Einzelfall ein personliches Wagnis, ein Ubersprung. Wie aber ge-
winnen sie beide den Mut dazu?

Wieder kénnen die drei schon genannten Moglichkeiten Wirklichkeit
werden: entweder stellen sich Erzieher und Arzt ganz auf sich selbst, auf
ihr eigenes Wissen, ihre Erfahrung und auf ihre Kunst. Sie sind in der
Gefahr, sich selbst zu vergotten und den Hilfsbediirftigen zum bloflen
Objekt herabzumindern. Oder es tritt neben diesen prometheischen Fre-
vel jene andere Haltung, die sich auf den derzeitigen Stand der Wissen-
schaften stiitzt und nach dem Lehrbuch erzieht oder arztet. Das person-
lich verantwortliche Ich-selbst verflacht zum «man».

Die dritte Moglichkeit, den Impuls des Ubersprungs vom Forschen
zum Helfen zu wagen,liegt im Glauben an Gott. Nicht das Ich-selbst,

692



noch irgendeine menschliche Macht ist mein Auftraggeber, sondern der
Beruf wird als Berufung erlebt. Das Wesen des Korpers und der Seele
werden zur Kreatur. Im Hinblick auf den Kreator werden Objekt und
Subjekt des Forschens und Helfens Triger und Teilhaber des gottlichen

Geistes.

% %k
%

Der Glaube an Gott baut die Briicke iiber die Kluft, die sich fiir den
Ungldubigen gdhnend auftut zwischen Forschen und Helfen; beides
wird zum Gottesdienst. Die Ehrfurcht vor dem Leben und Leiden ver-
leiht der Forschung und dem Helfen den neuen Sinn. Nicht die «Ziich-
tung des Ubermenschen» kann das Ziel sein, sondern die Hilfe vor allem
fiir «die arm, elend, diirfftig Leuth mit Gebrechen und Nothdurft» (Para-
celsus). Denn sie sind des Gldubigen Briider und Schwestern, entgegen
dem péddagogischen und psychiatrischen Ideal von Hippokrates und Pla-
ton, welche die Arzte und Erzieher davor gewarnt haben, sich mit diesen
abzugeben. Den Gldubigen sieht Gott an durch jeden Hilfsbediirftigen.
Und wer darf im Hinblick auf seine Vergénglichkeit sagen, daf} er kein
Leidender sei?

Wer in der Natur die Kreatur erschaut, dem wird auch die unbelebte
Natur zum Gegenstand der Ehrfurcht, die seinem Forschen die Wege
weist, die Grenzen setzt und den Mut und die Bescheidenheit verleiht,
«das Unerforschliche ruhig zu verehren».

So lost sich fiir uns das scheinbar Tragische im Widerspruch von
Forschen und Helfen der Neuzeit auf in eine Bescheidenheit, in ein froh-
machendes Wissen. Die stolze science wandelt sich in conscience und wir

erkennen: das eigentliche Problem des Forschens und Helfens bleibt der
Forscher und der Helfer!

693



	Forschen und helfen

