
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 36 (1956-1957)

Heft: 8

Buchbesprechung: Bücher-Rundschau

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BUCHER-RUNDSCHAU
Redaktion : Dr. F. Rieter

Europäischer Briefwechsel

Als im Jahre 1943 im vorletzten Heft
der unvergeßUchen, von Martin Bodmer
herausgegebenen Zeitschrift Corona (10.
Jahr, 5. Heft) Carl J. Burckhardts
«Erinnerungen an Hugo von Hofmannsthal»
erschienen, erfuhr auch ein weiterer
Menschenkreis von einer der reinsten
Freundschaften dieses Jahrhunderts. Die
Zartheit und Ehrfurcht, die tiefe
Einsicht und die reine Scheu, mit der Burckhardt

von seinem Freunde, dem Dichter
Hugo von Hofmannsthal, sprach, erinnerte
uns an ähnliche Dokumente, denen wir
aus der hohen deutschen Zeit, der Klassik
und Romantik, begegnet waren. Und als
dann im Jahre 1944 diese Erinnerungen,
vermehrt um Auszüge aus Briefen
Hofmannsthals an Carl J. Burckhardt in der
«Sammlung Klosterberg» des Benno
Schwabe Verlags in Basel erschienen,
verstärkte und vertiefte sich dieser
Eindruck. Der Leser dieser Briefe durfte
teilhaben an einer über zehn Jahre
währenden Aussprache zweier Menschen, die,
obwohl sie dem Alter nach durch zwanzig
Jahre voneinander getrennt waren, sich
auf eine Weise nahe kamen, die für beide
von schicksalhafter Bedeutung wurde.

Aus mancherlei Aufzeichnungen
Hofmannsthals wissen wir, wie wichtig ihm
Freundschaft mit Männern war, wie sehr
er in der Begegnung mit Menschen, denen
er sich aufschließen durfte, ein
lebenformendes Element erbHckte. Und in
der Tat hatte ihm auch das Schicksal
einige solcher Männer geschenkt. Im Mai
1918 hatte ihm der Tod seinen nächsten
Freund: Eberhard von Bodenhausen
geraubt1). Ein gütiges Geschick schenkte
ihm indessen im Winter 1918/19 wiederum
einen Menschen, der ihm in den letzten
schweren zehn Jahren seines Lebens so
nahe kommen sollte, daß er ihn in die
Tiefe seiner Seele blicken lassen durfte.
Es war der damals achtundzwanzig-
j ährige Attaché bei der Schweizer
Gesandtschaft in Wien: Carl J. Burckhardt.

Der Augenblick, in dem sich die beiden
Männer trafen, war der dunkelsten einer

in der neueren österreichischen
Geschichte wie auch im Leben Hofmannsthals.

Das alte Österreich war zusammengebrochen,

in den Straßen Wiens ging
der Tod um, eine Grippe riß Zehntausende

von Menschen aus dem Leben.
Der Zusammenbruch Österreichs bedeutete

auch den Untergang von Hofmannsthals

eigener Welt. Im Grunde hat er
sich von diesem Schicksalsschlag nie
mehr ganz erholen können. Noch während

er aber zwischen den Trümmern
dieser zusammengestürzten Welt
verharrte, sah er neue schwere Erschütterungen

heraufkommen, tragische Visionen
erfüllten ihn, denen er im «Turm»
Gestalt veriieh. In diese Stadt und in diese
menschliche Landschaft trat Carl J.
Burckhardt, der Sproß einer alten
schweizerischen FamiHe, der Historiker und
Diplomat, dessen Heimat wie eine
bewahrte Insel im wildaufschäumenden
Meere der Zeit lag. Burckhardt hat in
diesen Wiener Jahren viel erfahren und
viel gelernt. Die Begegnung mit den
Geschehnissen und den Menschen, vor
aUem aber dem einen Menschen: dem
verehrten und geliebten Dichter, hat
schlummernde Kräfte in ihm aufgeweckt
und ihn zu dem gemacht, der er heute
ist: der Mann, der als Diplomat in
schwersten Stunden Europa gedient hat,
der Historiker, der mit sicherem BHck
für das Wesentliche Menschen und
Mächte geschaut und gestaltet hat, der
Staatsmann und Mensch, dem so viele
Europäer unbegrenztes Vertrauen und
eine große Liebe entgegenbringen.

Man soll nicht fragen, wie eine solche
Freundschaft zustande kommen kann,
ob es Zufall oder tief waltendes Schicksal

ist, was wesenhafte Menschen in
entscheidenden Stunden ihres Lebens
zusammenführt, man soll eher erkennen, daß
es eben zum Leben wesentHcher
Menschen gehört, daß sie sich begegnen dürfen

oder begegnen müssen. Begegnungen
sind notwendig. Man soU vor allem die
Wirkungen solcher Begegnungen mit

647



Ehrfurcht und Demut erfahren. Das
woUen wir auch in diesem FaUe tun und
woUen vor aUem Carl J. Burckhardt
danken, daß er uns schon jetzt seinen
Briefwechsel mit Hofmannsthal vorlegt2).
Mit diesen Briefen empfingen wir ein
Lebensdokument, wie wir es kaum noch
zu erwarten wagten, und das in dieser so
veränderten Zeit fast schon wie eine
Legende erscheint. Wir dürfen Zeuge sein
eines Zwiegespräches zweier außerordentlicher

Menschen. Da ist zunächst das
MenschHche: dieses rücksichtsvolle und
zarte Sich-nahe-kommen, dieses scheue
aber sichere Sichauftun der Seele, dieses
klare, weitgespannte und vieles berührende

Gespräch von Geist zu Geist. Man
darf dabei an so große Beispiele wie die
Freundschaft Schillers mit Wilhelm von
Humboldt oder die Goethes mit dem
Grafen Reinhard erinnern. Wie viel
Güte, Trost, Ehrfurcht, Demut und
Liebe zum Leben spricht aus den Briefen,
wenn man sie vom MenschHchen her
liest! Wie viel aber ist auch aus dem
Zeitalter in sie eingegangen. Dieses ganze
schwere Schicksal, das der einzelne zu
tragen hatte, der Zusammensturz einer
Welt und die bangen Ahnungen dessen,
was kommen wird. Und da zeigt sich
gerade der Jüngere der Briefschreiber,
der Diplomat und der Historiker, als der
Wissende. Mit angehaltenem Atem nur
liest man die Briefe Burckhardts, in denen
er in den zwanziger Jahren heraufkommen

sieht, was wir in den dreißiger und
vierziger Jahren erlebt haben und stündlich

noch erleben. Es sind wahrhaft
prophetische Visionen, die hier niedergelegt
wurden, und es ist ergreifend zu
beobachten, wie dieser junge Mensch spürt,
daß zwischen dem, was in der Welt
geschieht oder geschehen wird, und
dem Dichter tiefe Zusammenhänge
bestehen, an die er nur mit scheuen und
vorsichtigen Worten zu rühren wagt.
«Sie leben in ungeheurer Anspannung,
die Last der Welt Hegt oft auf Ihnen, und
Sie halten aUes in sich zusammen, was
dem blind dahintreibenden Geschlecht
am meisten fehlt. Sie haben eine
unerschöpfliche schenkende Güte, die
sorgend sich verströmt», heißt es in einem
ans Herz greifenden Briefe Burckhardts
vom 18. April 1929.

Wohl dominiert immer das MenschHche

in diesen Briefen, aber es offenbart
sich in vielerlei Gestalt im Großen wie
im Kleinen, im Fernen wie im Nahen.
Niemals aber berühren sie das Nur-
Literarische und nie das Literatenhafte.

Wenn die Dunkelheit der Epoche wie
eine schwere Wolke über vielen Briefen
Hegt, wenn der Schatten dieser Wolke
über die Landschaften des Geistes und
der Seele hinziehen, so siegt doch immer
wieder das «Dennoch» und das «Trotzdem»

über diese Dunkelheit. Das große
Licht, ausgehend von den ewigen
Gestirnen des Himmels und von denen der
Erde — den Genien — hüUt diese
Gespräche ein. Nicht die Verzweiflung siegt,
sondern das Vertrauen. Die echten Werte
werden erkannt, das wahrhaft Große
gefeiert, dem Ewigen gilt die Liebe. Der
Verfall wird nicht übersehen, das Niedere
in Rechnung gesteUt und das Gemeine
erkannt. Das Zeitalter, Europa mit all
seinen Kräften und Mächten, ist in diesem
Briefwechsel gegenwärtig, aber es ist,
wie es nicht anders sein kann und wie es
sein soU, gespiegelt im PersönHchen. Das
Persönliche ist gegenwärtig, so das Leben
und Schaffen des Dichters und so der Weg
des jungen Diplomaten und Historikers.
Dort ist es das schwere Ringen mit dem
großen Werk der Mannesjahre, dem
«Turm», und hier ist es der keineswegs
klare und sichere Weg dessen, dem frühe
schon bewußt geworden ist, daß auf ihn
viele große, aber immer wechselnde
Aufgaben warten werden, dessen, der sich
kennt, aber auch weiß, daß, nach einem
geheimen Gesetz unseres Lebens wir erst
in der Begegnung mit der Welt die werden,

die wir werden müssen. Es ist ein
Gespräch auf der Höhe des Geistes. Der
Adel des Geistes und der Seele bestimmt
und erfüllt es. Hier ist das gegenwärtig,
was heute so selten geworden ist: Takt
des Herzens und Takt des Geistes. Immer
und überall ist diese Freundschaft
bestimmt und beherrscht von dem Geiste
einer inneren Freiheit, wie er in den
Beziehungen der Menschen immer
seltener wird. Damit ist der Gehalt des
Briefwechsels angedeutet. Seine Haltung
ist bestimmt durch die Art derer, die
diese Briefe schreiben: den geistigen
Adel. Die Sprache, die hier gesprochen
wird, ist Ausdruck dieses Adels.

Und nun Hegen diese Briefe ins Buch
gebunden vor uns. Mag der eine oder der
andere die Frage erheben, was sie uns
denn sein können in dieser so veränderten
Zeit, so wäre darauf diese Antwort zu
geben: Es ziemt uns Dank und
Ehrfurcht dafür, daß uns dergleichen noch
gegeben ist. Verschwiegen soll nicht werden,

daß beim Lesen dieser Briefe auch
Wehmut und Schmerz aufsteigen im
Bewußtsein dessen, was vor einem Men-

648



schenalter noch mögUch war und was,
wie es scheint, dahingegangen ist. Aber
über den Schmerz möge dann doch die
Dankbarkeit triumphieren, und es möge
daran erinnert werden, daß der Umgang
mit einem Buche wie diesem, dessen
Gehalt kaum auszuschöpfen, dessen
Haltung auf immer verpflichtend und
dessen Form beglückend ist, erhebend
und trösthch, in einem gewissen hohen
Sinne auch bildend wirkt. Das Gespräch
dieser Männer, in unserem Zeitalter
geführt, kann uns ein Vorbild sein für die
Art, wie Freundschaft zu führen ist, und
das Vorbild deutet zurück auf ein nicht
auszulöschendes, auch in dieser
Weltstunde unzerstörbares Urbild menschlicher

Begegnung und männlicher Freundschaft.

Das aber bedeutet viel, und es

sollte vor aUem den Jüngeren unter uns
immer wieder vor die Seele gerückt werden.

Dafür danken wir aber dem uns
entrückten Dichter und dem unter uns
lebenden und wirkenden Menschen, dessen

Freundschaft die letzten Jahre des
Dichters erheUen und der vom Dichter
das Höchste empfangen durfte, was der
Mensch dem Menschen zu geben vermag :

Liebe und Vertrauen.
Otto Heuschele

*) Vgl. dazu OttoHeuschele : «Denkmal
einer großen Freundschaft», «Schweizer
Monatshefte», Mainummer 1954. 2) Hugo
von Hofmannsthal-Carl J. Burckhardt:
Briefwechsel, Verlag S. Fischer, Frankfurt

a. M. 1956.

Zur Problematik der deutschen Geschichte im 19. Jahrhundert

Ganz zwanglos, ohne eine systematische
oder wertende Absicht, weisen wir

hier auf drei Neuerscheinungen hin, die
allerdings in einem innern Zusammenhang

zueinander stehen. Wilhelm Mommsen,

Stein, Ranke, Bismarck gibt nicht
etwa drei Charakterbilder in großen
Strichen oder eine umfassende vergleichende

Betrachtung, sondern drei
Einzeluntersuchungen zur poUtischen Haltung
der drei Männer, die in einen größern
Zusammenhang, in eine «Geschichte der
politischen Strömungen des 19. Jahrhunderts»

gehören, wobei die «deutsche
Frage» und das soziale Problem die
Hauptthemen sein soUten1). Diese Arbeiten

wurden vor dem früher erschienenen
und hier angezeigten Buch über «Größe
und Versagen des deutschen Bürgertums.
Ein Beitrag zur Geschichte der Jahre
1848—1849» geschrieben2). Sie klären vor
allem den «zeitbedingten Gebrauch der
politischen Grundworte», wie Reich,
Volk, Nation, Deutschland. Stein und
Ranke dürfen dabei nicht als Vorläufer
des Bismarck-Reiches verstanden werden.
Stein schafft nicht etwa mit seinem
berühmten Kaiserwort, das er fast wörtlich
Johannes von Müller (Geschichte der
Schweizer, I, S. 34) entnimmt, eine
Brücke vom mittelalterlichen Reich zum
Reich von 1871. Ranke nimmt zwar
entschieden Partei für Preußen im 17. und
18. Jahrhundert, steht aber Bismarcks
Reichsgründung ablehnend gegenüber.
«Bismarck ist konservativer Revolutio¬

när. Er schmilzt überkommene Werte in
der harten Glut seiner PoHtik um. Ranke
ist konservativ um der Erhaltung wiUen»
(S. 173). Im Kapitel über «Bismarck und
Österreich» arbeitet M. scharf die
preußische Haltung des Staatsmannes heraus.
AUerdings anerkennt er, daß Bismarck
«die Zweiherrschaft der beiden
Großmächte, in voller Gleichberechtigung und
zugleich als Ausdruck der deutschen
Einigkeit» «als mögliche Linie seiner
PoUtik» gesehen habe (S. 197), betont
dann aber für die Zeit seit 1867 immer
stärker, daß für Bismarck Österreich
nichts anderes als ein Stein im
europäischen Schachbrett gewesen sei, also
nicht mehr unter dem Gedanken einer
gesamtdeutschen Ordnung gestanden
habe. Das gelte besonders für den Zweibund

von 1879, dessen Hauptziel nicht
der Zusammenschluß der beiden
deutschen Mächte, sondern das Dreikaiserbündnis

mit Einschluß Rußlands gewesen
sei. M.s Schlüsse beruhen, was für Stein
und Ranke gegeben ist, mehr auf den
überHeferten Aussagen als auf dem
wirklichen poUtischen System und werden
dadurch manchmal etwas zugespitzt. Ich
möchte versuchen, den Akzent so zu
legen: Indem Bismarck die europäische
Zusammenarbeit zwischen Preußen und
Österreich immer wünschte, suchte er
eine PoHtik der europäischen Mitte zu
führen, die ein Bündnis zwischen Frankreich

und Rußland durch stetiges
Aufrechterhalten guter Beziehungen zu Ruß-

649



land und England zu verhindern und
damit den friedUchen Bestand der Mitte
zu sichern bestrebt war. Insofern steUte
er faktisch die deutsche Einigkeit wieder
her, wie sie von 1813 bis 1848 unter
Metternichs Führung auch bestanden
hatte. Ebenso sehe ich mehr Verwandtschaft

zwischen Ranke und Bismarck als
M. Sie Hegt einmal in der auch von M.
betonten preußisch-protestantischen
Einstellung. Dann war Bismarcks «Wendung
nach links», 1867, die Ranke ablehnte,
nicht Prinzip für Bismarck, sondern
PoHtik, um die konservativen, partiku-
laristischen und zentralistisch-nationalen
Kräfte für die Reichsgründung unter
einen Hut zu bringen. Auch Ranke
betonte ja 1854 König Max von Bayern
gegenüber, daß der Monarch die Mitte
zwischen königlicher Gewalt und
Volksvertretung halten solle. Gerade auch
Bismarck verstand das Reich viel mehr
als «Genossenschaft der Fürsten» wie
Ranke, denn als Einheitsstaat. Ja, Ranke
anerkannte, daß es für Preußen ein
Bedürfnis sei, hannoveranische und
hessische Gebiete zu annektieren, um Mitte
und Westen zu verbinden und sich als
europäische Macht behaupten zu können.
Ranke hat offenbar die eigentlichen
Motive Bismarcks in den Jahren des
Kampfes von 1866 bis 1871 nicht
gekannt.

Die deutsche Frage müßte eigentlich
immer auch von Österreich aus gesehen
werden. Darum bemüht sich Wilhelm
Schüßler in zwei zwar durchaus persönlich

gehaltenen, aber doch wesentliche
historische Urteile vermittelnden
Aufsätzen3). Es war für Österreich eine tiefe
Tragik, 1866 aus Deutschland
ausgestoßen zu werden. Die Schuld kann
allerdings nicht einfach Bismarck zugeschoben
werden. Schwarzenberg hatte schon 1849
gegenüber der Paulskirche einen scharfen
Trennungsstrich gezogen und Buoi sollte
während des Krimkrieges die europäische
Mittelstellung Österreichs verscherzen.
Nun mußte Preußen in die Lücke treten.
Franz Ferdinand sah die Nationalitätenfrage

richtig, aber es war zu spät.
Das Geheime Kriegstagebuch 1870—1871

von Paul Bronsart von Schellendorf, Chef
der Operationsabteilung im Großen
Generalstab, ist vor aUem als QueUe für die
kriegsgeschichtlich entscheidenden
Entschlüsse und Überlegungen im
Hauptquartier Moltkes und eines seiner nächsten

Mitarbeiter wichtig4). Bronsart
urteilt oft viel zu einseitig und zu scharf
über Bismarck, dessen Einmischung in

miUtärische Fragen er schroff ablehnt.
Bismarck schrieb am 22. November 1870
an seine Gattin, dem Generalstab sei «der
Erfolg kaiserwahnsinnig in die Krone
gefahren, und ich ängstige mich oft, daß
diese anmaßende Selbstüberschätzung an
uns noch gestraft werden wird»5). War
damit auch Bronsart gemeint, der 38jäh-
rige Oberstleutnant? Seine Notizen über
Bismarck und seine Haltung scheinen es
zu bestätigen. Wie weit sind aber solche
intimen Äußerungen Geschichte Eberhard

Kessel hat in der Historischen
Zeitschrift vielmehr betont, daß es sich
zwischen Bismarck und dem Generalstab
vor Paris um persönHche, kaum sachUche
Gegensätze handelte6). Die tiefere
geschichtliche Antwort gibt erst Gerhard
Ritter in seinem bedeutenden Werk über
Staatskunst und Kriegshandwerk7).

Von vorneherein sei gesagt : Dieses Buch
behandelt nicht den Militarismus als
soziologisches Problem, wie wir es so

gerne tun, wobei wir immer wieder weiter
sagen, in Preußen sei seit Friedrich
Wilhelm I. schon der Leutnant, von den
zivilen Chargen aber erst der ordentliche
Professor hoffähig gewesen, die Uniform
sei das eigentliche Ehrenkleid gewesen
und habe immer den Vorrang vor dem
Zivil gehabt. Ritter will vielmehr auf
Grund umfassender quellenmäßiger
Forschung die Entwicklung zwischen pohti-
schem und militärischem WoUen vor
allem im Kriege, im Hinblick auf den
Krieg und in den Folgerungen nach dem
Krieg untersuchen. Er bezeichnet als
Staatskunst eine Politik, welche die
Machtmittel wirklich nur als Mittel zur
Begründung einer friedlichen Dauerordnung

und zu ihrer Verteidigung gebraucht,
und als «Militarismus» in einem engen
und begrenzten Sinne eine Politik, die
im Krieg einen Selbstzweck erblickt und
stets auf Eroberungen ohne Grenze
ausgeht. Zuerst erörtert R. die Haltung des
absoluten Fürstentums und die frideri-
zianische MachtpoHtik. Sie sind nach
seiner Definition nicht miUtaristisch, sie
führen nicht Krieg um des Krieges wiUen,
auch Friedrich der Große nicht, der den
mitten im Frieden eröffneten Angriff auf
das österreichische Schlesien führt, um
im Kreis der europäischen Großmächte
gehört zu werden, dann aber durchaus
die Grenzen seiner Macht erkennt und
sich daran hält. Vor aUem gegen R.' s

engen Begriff des «MiHtarismus» und
gegen die Deutung der politischen
Absichten der protestantischen deutschen
Fürsten und vor aUem der Hohenzollern

650



erhebt Ludwig Dehio in der Historischen
Zeitschrift entschiedenen Einspruch8).
Gerade der Große Kurfürst von Brandenburg,

die Könige Friedrich Wilhelm I.
und Friedrich IL schufen sich doch ein
miUtärisches Instrument, um durch
Eroberungen ihren Staat vergrößern zu können.

Sie verkörperten durch und durch
den MiUtarismus. Demgegenüber steUt
sich Walther Hubatsch in den Göttin-
gischen Gelehrten Anzeigen auf die Seite
Ritters9). Eine Besprechung von Ritters
Buch muß also, wenn auch in gedrängter
Kürze, in dieser Diskussion Stellung
nehmen. Ob der Begriff «Militarismus» nur
für eine PoHtik um des Krieges willen
oder in einem weiteren und eher
gebräuchlichen Sinne für eine intensive
Entwicklung militärischer Kräfte zur
Erreichung politischer Ziele gebraucht
werde, steht uns vöUig frei. Ritters Buch
darf doch wohl nicht von einem mehr
terminologischen Streit aus abgelehnt
oder bejaht werden. Der Kern der Frage
scheint mir in der Beurteilung der
Gesamtentwicklung des brandenburgisch-preußischen

Staates zu liegen. Dehio schreibt:
«So tritt denn unseres Erachtens (im
Buche Ritters) jene gewaltige Dynamik
nicht so recht in die Erscheinung, die vor
aUem die Katastrophen des 20. Jahrhunderts

ausgelöst, wenn auch nicht allein
ermöglicht hat — nämUch jene 200jährige

miUtaristische PoHtik, die einen
unbekannten Kleinstaat zur gewaltigsten
Festlandsmacht emporgeführt, die der
neugeformten Nation den Glauben an
Rüstung, Disziplin und autoritäre Führung

eingeimpft und Deutschland schließlich

von dem festländischen Boden
hinweg, aus dem sich die preußische Politik
entwickelt hatte, in die fremdartigen
ozeanischen Räume geführt hat» (HZ 180,
S. 63). Dehios Auffassung dürfte die in
der westlichen Welt und bei uns in der
Schweiz ganz allgemein geltende sein.
Hat aber nicht Dehio selbst in seinem
großartigen ÜberbUck «Gleichgewicht
oder Hegemonie. Betrachtungen über ein
Grundproblem der neueren
Staatengeschichte» (Krefeld 1948) den für alle
Mächte und ihre AußenpoUtik in gleicher
Weise anzuwendenden Maßstab geliefert,
dessen Geltung er hier wieder ausdrücklich

bestätigt Daß nämlich gefragt werden

soll, ob eine Macht einen Hege-
monialkampf, einen Kampf um die
Vorherrschaft über die andern, oder einen
Kampf um das Gleichgewicht, die
Gleichberechtigung neben den andern führe?
Nun sagt Dehio, Friedrich der Große sei

eben nicht in einen Hegemonialkrieg
verwickelt gewesen und habe deshalb rechtzeitig

wieder, nach dem Vorstoß gegen
Österreich, einhalten können (HZ 180,
S. 57). Dann ergibt sich doch folgendes
Bild: Die habsburgische Macht, Österreich

und Spanien zusammen von Karl V.
bis 1659, hatten um die Vorherrschaft
gekämpft. Gegen sie hatte Frankreich
von Franz I. bis Richelieu um das
Gleichgewicht gerungen, bis dann Richelieu

selbst diese Grenze überschritt und
Frankreich den Weg zum Hegemonial-
kampf wies — wie klar hatte Ranke das
in der französischen Geschichte gesehen
—, der von Ludwig XIV. bis zum Ende
Napoleons I. fortgeführt wurde, ja den
Napoleon III. ohne Frage noch einmal
aufzunehmen gewült war. Im 17.
Jahrhundert waren noch Spanien und Österreich

die Hauptgegner, im 18. Jahrhundert
Österreich und England.

Brandenburg-Preußen aber suchte in Norddeutschland
das Vakuum auszufüllen, in das

kaiserliche, französische, schwedische und
viele andere Kriegsvölker immer wieder
einströmten. Friedrich der Große kämpfte
um die Stellung Preußens als Großmacht
dort, wo sich nur die andern Großmächte
um ihren Einfluß stritten. Und schließlich

war Bismarcks Kampf um die
Gleichberechtigung Preußens in Deutschland

ebenfalls kein Hegemonialkampf
auf europäischem Boden. Wenn 1866
Preußen die Vorherrschaft in Deutschland

an sich riß und Österreich aus
Deutschland hinauswarf, so bedeutete
das europäisch gesehen ein Vertauschen
der Rollen der beiden deutschen Mächte
in Mitteleuropa. Nachdem Österreich
seine vermittelnde europäische Stellung
1849, 1856 und 1859 verscherzt hatte,
mußte Preußen als Großmacht — als
solche war es in Wien 1815 von allen
ohne Abstrich anerkannt worden — in
die Bresche treten, wenn überhaupt ein
europäisches Staatensystem mit einer
mitteleuropäischen Mitte fortbestehen
und eine Aufteilung der Mitte durch Ost
und West verhindert werden soUte. Erst
1914 versuchte das Deutsche Reich nochmals

den Hegemonialkampf, wie ihn ein
Napoleon geführt, und scheiterte eben
deshalb 1918 und 1945, während
Bismarck aUes tat, um gerade diesen Kampf
zu vermeiden. Von diesem Maßstab aus
möchten wir Gerhard Ritter in der
Gesamtkonzeption seines Werkes lebhaft
zustimmen. Es Ueße sich noch anfügen,
daß im 17. und 18. Jahrhundert alle
Mächte auf ihre Weise MiUtarismus trie-

651



ben — im aUgemeineren Sinne des
Begriffes: Ludwig XIV. in der Einführung
der uniformierten Regimenter und aUer
heute üblichen militärischen Benennungen,

im Aufbau des französischen
Festungssystems, das ebensogut zur
Verteidigung wie als Basis für die Angriffskriege

diente, Österreich im Heerlager
des Prinzen Eugen von Savoyen und des
Generals Radetzky, den doch Grillparzer
gefeiert, England in der Entwicklung der
Flotte, die vom 17. Jahrhundert bis zum
Zweiten Weltkrieg alle Meere beherrschte.
Von Moskau her wuchs ebenfalls ein
«unbekannter Kleinstaat» zur «gewaltigsten

Festlandsmacht» empor. Die gewiß
unterschiedliche Wertschätzung des
Soldaten am Hof und in der Gesellschaft
entscheidet nicht über die PoHtik, die
der betreffende Staat führt. Sie aber faßt
Ritter ins Auge. Nach kurzem BUck auf
die «gezähmte Bellona» im Zeitalter des
Rokokos schildert er die «Revolution der
Kriegführung und der Kriegspolitik»
durch die Französische Revolution und
Napoleon und die Auseinandersetzung
damit durch Clausewitz. Dann erörtert
er die Spannung zwischen «Volkserhebung

und KabinettspoUtik» in den
Gestalten eines Gneisenau und Metternich.
Nun folgen die großen, breitangelegten
Kapitel zur preußischen Geschichte seit
1815, das Ringen zwischen Volksheer
oder königlicher Garde, dessen Höhe¬

punkt der Heereskonflikt von 1860/62
ist. In ihm sträubt sich das Bürgertum
mit allen Kräften gegen das königliche
Berufsheer, gegen die Idee der totalen
Militarisierung. Fehler, ja Starrsinn
finden sich auf beiden Seiten. Ritter betont
immer wieder, wie Preußen durch die
allein vom König und seinen Mitarbeitern,
und zwar viel mehr vom Militärkabinett
und vom Generalstab als vom
verfassungsgemäß verantwortlichen
Kriegsminister geleitete Armee zu einem
Militärstaat wurde, im Unterschied zu den
Idealen der Volkserhebung in den
Befreiungskriegen, die König Wilhelm im
Grunde fremd waren. So wurden die
Einigungskriege nicht von einem Volksheer,

«sondern von einer straff disziplinierten,

durch ein vorwiegend adeliges
Offizierskorps von starker innerer Geschlossenheit

geführten königlichen Armee»
ausgefochten. «Von wirklich allgemeiner
Aushebung zum Wehrdienst, von totaler
Mobilisierung des Volkes war keine
Rede —» (S. 201). So nahm die Armee
nun eine «Sonderstellung im Verfassungsstaat»

ein (7. Kapitel). Am Militärkabi-
nett, dessen Einflüsse Ritter auf Grund
originaler Quellen neu erschließt, und am
Generalstab fand selbst die starke Stellung

Bismarcks eine Grenze ihrer Macht
(S. 234). Und doch zeigt gerade das 8.,
das letzte Kapitel — in seiner Klarheit
und Prägnanz ein Meisterwerk: «Moltke

*) Wilhelm Mommsen: Stein, Ranke,
Bismarck, Ein Beitrag zur poUtischen
und sozialen Bewegung des 19. Jahrhunderts.

Verlag F. Bruckmann, München
1954. 2) Schweizer Monatshefte, November

1953, S. 502/503. 3) Wilhelm Schüßler:

Ein Hanseat sah das alte Österreich.
Südost-Forschungen, hg. von Fritz Val-
javec. Band XIV, München 1955.
Wilhelm Schüßler: Österreich und der
Südosten in der deutschen Geschichte.
Ostdeutsche Wissenschaft, Jahrbuch des
Ostdeutschen Kulturrates, Band II,
München 1955. 4) Paul Bronsart von
ScheUendorf: Geheimes Kriegstagebuch
1870—1871. Unter Mitwirkung von Theodor

Michaux hg. von Peter Rassow.
Athenäum-Verlag, Bonn 1954. Eine vor-
treffHche Einleitung von Rassow und
laufende Anmerkungen von Michaux
bilden eine wertvoUe HUfe zum Verständnis

des musterhaft edierten Textes.
5) Fürst Bismarcks Briefe an seine Braut
und Gattin, hg. vom Fürsten Herbert

Bismarck, 5. Aufl. Stuttgart und Berlin
1916, S. 561. Jetzt auch in: Bismarck-
Briefe, ausgewählt und eingeleitet von
Hans Rothfels, Vandenhoeck &
Ruprecht in Göttingen 1955, S. 365/66.
6) Eberhard Kessel: Bismarck und die
«Halbgötter», Zu dem Tagebuch von
Paul Bronsart von Schellendorf. Historische

Zeitschrift, Band 181, S. 249 ff.,
München 1956. 7) Gerhard Ritter: Staatskunst

und Kriegshandwerk. Das Problem
des «Militarismus» in Deutschland. Erster
Band: Die altpreußische Tradition (1740
bis 1890). Verlag R. Oldenbourg, München

1954. 8) Ludwig Dehio: Um den
deutschen Militarismus, Bemerkungen zu
G. Ritters Buch «Staatskunst und Staatsräson

(sie statt Kriegshandwerk) — das
Problem des ,Müitarismus' in Deutschland».

Historische Zeitschrift, Band 180,
S. 43—64, München 1955. 9) Walther
Hubatsch, Gerhard Ritter, Staatskunst
und Kriegshandwerk, usw. Göttingische
Gelehrte Anzeigen, 210. Jahrgang, Nr. 1/2,
S. 70—84, Göttingen 1956.

652



und Bismarck — Strategie und PoHtik»,
daß das miUtärische Denken in der
Leitung der PoHtik des preußischen Staates
eben gerade nicht den Ausschlag gab.
Hier blieb die Führung stets, aUerdings
nicht ohne Kampf, in der Hand des
verantwortlichen Staatsmannes. Großartig
schildert Ritter die Persönlichkeiten, ihre
Auffassung vom Kriege, ihre politische
Haltung und ihren Konflikt. In voller
Übersicht über die vielschichtigen Quellen

klärt Ritter die Art des Konfliktes
auf und führt ihn auf das wirkliche Maß
zurück. Moltke glaubte den Krieg
ausschließlich nach strategischen Gesichtspunkten

bis zum Siege durchführen zu
können. Bismarck mußte darum ringen,
daß das miUtärische Geschehen von Tag
zu Tag doch immer nur Instrument der
Politik blieb und nicht dem Staatsmann
das Erreichen des politischen Zieles
erschwerte. So zuletzt vor Paris bei der
Kapitulation, bei der Moltke wie
Bismarck zugleich den Frieden erzwingen
woUte, ersterer aber durch Bedingungen,
die dem Feinde eine Fortführung des

Krieges unmöglich machten, letzterer
durch goldene Brücken, die zu einem
tragbaren Frieden führten. Die Militärs
glaubten nun, wie Bronsart leidenschaftlich

aufzeichnet, der «Zivilist in
Kürassieruniform» raube ihnen die Früchte
des Sieges. Moltke gab militärisch vor
Paris nach, Bismarck verlangte auf
Wunsch der MiHtärs die Festung Metz.
Der letzte Abschnitt des Kapitels: «Die
Haltung Bismarcks: Der Krieg als
Hilfsmittel verantwortHcher Staatskunst »
sollte endUch aUer Welt die Augen öffnen,
wie fern dieser Staatsmann einem
kämpferisch-kriegerischen Treiben um seiner
selbst wülen stand und mit welchem
Ernst er immer wieder darum rang, daß
Preußen und Deutschland die Grenzen
ihrer Macht nicht überschritten, und wie
er bis zuletzt an dem einen Ziel festhielt,
gerade durch die starke Macht der Mitte
den europäischen Frieden zu erhalten.

Mit größter Spannung erwarten wir
den IL Band des so grundlegenden
Werkes von Gerhard Ritter.

Leonhard von Muralt

Der Rechtsstatus des Malteser-Ritter-Ordens

Man könnte eine imposante Bibliothek

aus Büchern zusammenstellen,
welche seit Jahrhunderten dem
Souveränen Malteser-Ritter-Orden gewidmet

sind, und doch leistet die Arbeit
Hafkemeyers einen bedeutenden
Beitrag zur Definition der völkerrechtlichen

Stellung des Ordens x). Diese ist
deshalb interessant, weil der 1048 im
Heiligen Lande gegründete Orden heute
noch, wie der die Katholische Kirchs
repräsentierende Heilige Stuhl,
unabhängig vom Besitz eines Territoriums
als Völkerrechtssubjekt anerkannt wird.

Hafkemeyer hat die sekundäre
Bedeutung der Herrschaft über Rhodos
(1309—1522) und über Malta (1530—
1798) für die Rechtsstellung des Ordens
überzeugend nachgewiesen. Diese ist
vielmehr mit seiner internationalen
Aufgabe auf dem Gebiete der Krankenpflege

— zu welcher sich in den
Jahrhunderten der Inselherrschaft der Schutz
der Freiheit des Mittelmeeres gesellte
(der Orden besaß die stärkste Flotte
in diesen Gewässern) — aufs engste
verknüpft. Es sind die Internationalität
und die immerwährende Neutralität,
welche den Orden seit jeher befähigten,

seine humanitäre Aufgabe zu er¬

füllen. Sie wurde dann großenteils vom
Roten Kreuz übernommen, nachdem der
Orden am Ende des 18. Jahrhunderts,
infolge des Verlustes seiner meisten Güter

in Europa, die Tätigkeit radikal
einschränken mußte. Heute, nachdem einige
internationale Organisationen entstanden

sind, welche ebenfalls Völkerrechtssubjekte

sind, ist unter den
Völkerrechtlern das Interesse für den Orden
gewachsen. Es gibt auch Anzeichen,
die dafür sprechen, daß seine karitative

Tätigkeit im Aufschwung begriffen
ist. Diese Tatsache hat zur Folge, daß
bereits wieder 20 Staaten ständigen
diplomatischen Verkehr mit dem Orden
pflegen, wobei er in 13 Hauptstädten
durch seine Gesandten vertreten ist. Die
von ihm ausgestellten Pässe werden
auch von den übrigen Staaten
anerkannt. — Der exterritoriale Hauptsitz
des Ordens befindet sich im Palazzo
Malta in Rom.

Christoph Górski

1) Georg Bernhard Hafkemeyer, Der
Rechtsstatus des Souveränen Malteser-
Ritter-Ordens als Völkerrechtssubjekt
ohne Gebietshoheit. Verlag Fritz Droge,
Schötmar 1955.

653


	Bücher-Rundschau

