
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 36 (1956-1957)

Heft: 8

Rubrik: Kulturelle Umschau

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


KULTURELLE UMSCHAU

Ausstellung des einstigen Basler Münsterschatzes

Unter den vielen Ausstellungen der
letzten Jahre ist diejenige des Basler
Münsterschatzes an Umfang wohl die
kleinste, dem Gehalt nach jedoch eine der
wertvollsten. Dies gilt nicht nur dem
Edelmetall, dem Gold, Silber, dem
Schmelz, den geschliffenen und geschnittenen

Edelsteinen, sondern dem hohen
Alter und der kunstvollen Ausführung
der Kirchengeräte und Zierden.
Kostbarkeiten waren schon öfters bei uns zu
Gast, solche aus Österreich und aus der
Lombardei im Kunsthaus in Zürich,
Kunst des frühen Mittelalters im Berner
Kunstmuseum. Basel hat zur Hundertjahrfeier

des Historischen Museums die-
j enigen Kunstwerke vereinigt, die vor der
Glaubensspaltung, vor 1529 seinen
Münsterschatz bildeten und damals
glücklicherweise erhalten blieben, nicht
vermünzt wurden, wie dies in den meisten
andern Schweizerstädten geschehen ist.
Dank dem Traditions- und Kulturbewußtsein

der Basler Obrigkeit standen sie

unangetastet in den geschnitzten
spätgotischen Schränken, sogar über das ge-
fährhche Jahr der Umwälzungen von
1798 hinaus, bis nach dem unglücklichen
Bruderzwist Baselstadt-Baselland nach
Entscheid der Tagsatzung 1834 mit dem
bisherigen Staatsschatz auch der Münsterschatz

geteilt werden mußte. Baselland
wußte mit seinen zwei Dritteln der
mittelalterlichen Kostbarkeiten nichts anderes
anzufangen als sie auf einer Versteigerung
in Liestal 1836 zu Geld zu machen. Und
in der Stadt fehlten nach der Teilung
Geld und Verständnis für diese katholischen

Kirchengeräte und Zierden, um sie

zurückzukaufen, so daß die zwei Drittel
in alle Welt zerstreut wurden. Schon
zwanzig Jahre später, als das Historische
Museum gegründet und die der Stadt
verbliebenen Kunstwerke aus dem Mün¬

sterschatz ausgesteüt wurden, gingen
C. Burckhardt und C. Riggenbach dem
Schicksal der andern nach. In den letzten
Jahrzehnten waren es vor allem die
Konservatoren Dr. R. F. Burckhardt, Dr.
Major und Professor Hans Reinhardt, die
nach und nach den Standort der meisten
Kostbarkeiten im Ausland ausfindig
machten und mit Hilfe der alten Inventare

und Aufzeichnungen den Münsterschatz

zu rekonstruieren vermochten. Dr.
Burckhardt tat dies mit dem stattUchen
Band in der Reihe der Schweizer
Kunstdenkmälerbände 1933 und Professor Hans
Reinhardt mit der Ausstellung vom
September/Oktober 1956 in einem eigens für
diesen Anlaß hergerichteten Gewölbe unter

dem Chor der Barfüßerkirche.
Von den festgestellten ausgewanderten

Kunstwerken fehlen hier nur das Eusta-
chiushaupt, das im Britischen Museum
steht und der dortigen rigorosen
Verordnungen wegen nicht ausgeliehen werden

darf, das Kapellenkreuz, das im
BerUner Schloßmuseum noch 1945 dem
Brand zum Opfer fiel, ein Stab im
Kunstgewerbemuseum Berlin-Ostzone und die
Statuette Johannes des Täufers, samt
dem Walpertsarm-ReUquiar in der Ermitage

in Leningrad, zwar versprochen,
aber nicht eingetroffen.

Es handelt sich bei den ausgesteüten
Kunstwerken um die Altarzierden, Reli-
quiare und Kultgeräte, die an hohen
Feiertagen den Hochaltar des Basler
Münsters schmückten und im Kerzenglanz

in wohl abgewogener Symmetrie
schimmerten.

Sie aüe überragt an Größe und
Bedeutung die goldene Altartafel (Musée de

Cluny), die als Geschenk des Kaisers
Heinrich II. zur Münsterweihe 1016
bezeichnet wird (sie zeigt u. a. den hl.
Benedikt, Heinrichs bevorzugten HeiUgen).

63:?



An Umfang übertrifft sie aUe

Goldschmiedearbeiten, die an ähnlichen
Ausstellungen zu sehen waren (Weifenschatz,
1930, Frankfurt a. M.; Kirchliche Kunst
in Bayern 1930, München; Mittelalterliche

Goldschmiedekunst am Oberrhein,
Freiburg i. Br. 1947 und 1948; les Trésors
de Fribourg 1955). Ursprünglich zur
Verkleidung des Altars bestimmt, als der
Bischof noch hinter dem Altar zu
zelebrieren pflegte, diente sie später als
festlicher Altaraufsatz. Sie steUt in einzigartig

feierhcher Weise den in der Messe

gegenwärtigen Christus dar, seine
Begleiter, die drei Erzengel Michael, Gabriel
und Raphael und den hl. Benedikt an
Größe überragend, alle unter Rundbogen-
Arkaden stehend und umwoben von
zierlichen Ranken, mit allerlei vierfüßigen
und geflügelten Tierchen belebt. Das
Menschengeschlecht ist durch die kleinen
Stifterfiguren, Kaiser Heinrich IL und
seine GemahUn Kunigunde vertreten, die
sich zu Füßen Christi auf die Knie
geworfen haben. Der großartigen ruhigen
Komposition entspricht die in Gold
getriebene Ausführung, fast vollplastisch
getrieben die fünf Figuren, fein zierüch
die Verzierungen, nur die Heüigenscheine
sind mit FiUgran und geschnittenen
Edelsteinen verziert. Dem Künstler dürften,
wie den damaUgen Buch- und
Wandmalern der Reichenau, köstliche
byzantinische, längst untergegangene Kunstwerke

bekannt gewesen sein. Daher
glauben die einen Forscher an eine
leistungsfähige Goldschmiedewerkstätte auf
der Reichenau im 10. und 11. Jahrhundert,
andere denken an Fulda oder eine
Hofwerkstätte und gruppieren verwandte
Kunstwerke in München, Säckingen,
sogar die Kaiserkrone theoretisch in die
gleiche Werkstätte, natürUch auch das

Heinrichskreuz, das aus BerUn an die
Ausstellung geliehen worden ist.

Altere Kunstwerke aus der karolin-
gischen Zeit fehlten im Basler Münsterschatz

seit dem Ungareneinfall von 917.
Schlicht sind die romanischen Arbeiten

vertreten, zumal das Eustachiushaupt
fehlt, und keine großen Schreine wie am
Niederrhein und in Niedersachsen
vorhanden waren. Aber der Pontifikalkelch,
gestiftet bald nach 1213 von Gottfried

von Eptingen, zeichnet sich durch edle
Proportionen und Arbeit aus.

Unserer Zeit fernerstehend erscheinen
die als Brustbilder gestalteten Reliquiare
St. Pantaleon, St. Ursula und St. Thekla
(die letztere vom Rijcksmuseum in
Amsterdam hergeliehen), alle aus der Zeit des

hochgotischen Stiles. In der gleichen
Vitrine steht auch die seltsam
naturalistische goldene Rose aus dem Cluny-
Museum in einem Silberständer mit
Filigrankugel.

Die emaülierten Halsketten der
Heiligenbüsten leiten über zur Gruppe der
Emailarbeiten, die teils in Paris, teüs am
Oberrhein, vielleicht gar in Basel im
14. Jh. hergestellt worden sind und zum
Glanz des Silbers und der Vergoldung den
schimmernden Farbenreiz beitragen. Es
sind turmartige Schaugefäße für ReU-

quien, sogenannte Monstranzen. Die
Apostelmonstranz, für ReHquien der
unschuldigen Kindlein geschaffen und Basel
gehörend, wie die Kaiserpaar-Monstranz,
ihr Gegenstück, zeichnet sich durch ihren
besonders schönen Bau und schimmernde
Emailscheiben aus. Das vollkommenste
Stück dieser Gruppe, das KapeUenkreuz,
ging, wie erwähnt, beim Brand des

Schloßmuseums in Berlin zugrunde.
Reich vertreten sind Arbeiten aus dem

15. Jahrhundert von der kleinsten Votiv-
gabe, z. B. Kreuzchen, Medaillons, ReH-

quienkästchen, bis zu den Altar- und
Vortragekreuzen, Statuetten und
Kelchen. Außer der ausgezeichneten St.

Christophorusstatuette, die Basel gehört,
sei hier vor allem auf die Leihgaben
hingewiesen, die man nach der Ausstellung
nur ausnahmsweise wieder zu sehen
bekommen wird: das Sonntagskreuz, das in
der St. Klarakirche samt seinem Ständer
und einem Fahnenkreuz dient ; die Agnus-
Dei- oder Universitäts-Monstranz, die sich
durch besonders reichen Wechsel von
Silber und Vergoldung auszeichnet, wird
samt dem Heinrichskreuz und der Grabkrone

der GemahUn des Königs Rudolf
von Habsburg nach Berlin-Dahlem
zurückkehren, das Astkreuz samt der
wundervollen silbernen Pontifikalkanne und
den beiden Meßkännlein, samt zwei
ausgezeichneten Silberbechern nach London
in das Victoria und Albertmuseum. Zu

634



der stattUchen Gruppe der schlanken,
spätgotischen Turmmonstranzen, die teüs
zum Aussetzen der Hostie, teils zum
Zeigen von ReUquien gedient haben, war
aus Wiesbaden die Heinrichsmonstranz,
Gegenstück zur Basler Kunigundenmon-
stranz, hergekommen. Sie alle sind
zwischen 1490 und 1511 in den Basler
Werkstätten der Meister Jörg Schongauer,
Angelrot und Rutenzweig geschaffen
worden und tragen alle, weü sie nur kurze
Zeit dem Kult gedient haben und nachher
während Jahrhunderten in den Schränken
des Basler Münsters standen, sozusagen
Stempelglanz, unversehrte Frische und
untadelige Formen, im Vergleich zu den
wenigen silbernen Turmmonstranzen, die
noch in Schweizer Kirchen im Gebrauche
stehen und öfters geflickt oder sogar
verändert worden sind. Wie neu sieht auch
das zierliche Fußreliquiar aus dem
Schweizerischen Landesmuseum aus.

Was von den ausgestellten Kostbarkeiten

dem Historischen Museum in Basel

gehört, gedenkt der Konservator,
Professor Reinhardt, wie bisher, aber
gelockerter, im Kapeüenraum auszustellen
und die profanen Süberarbeiten, die bisher
samt den Zunftleihgaben auch dort äus-

gesteüt waren, im jetzigen Ausstellungsgewölbe

zu zeigen.
Der große Kirchenraum der Barfüßerkirche

mit den erlesenen Kunstwerken
der Stein-, Holz- und Metaüplastik, der
spätgotischen Altäre und Wandteppiche
bereitet aufs beste auf den Genuß der
jetzigen, einmaUgen Aussteüung des
Münsterschatzes vor. Diese gewährt nicht nur
Kunstfreunden hohen Genuß, sondern
dient auch der Wissenschaft, denn sie

erlaubt die Neuausgabe des längst
vergriffenen Bandes von Rudolf F. Burckhardt

in Text und Bild vorzubereiten.
Dieser Band wird die bleibende Frucht
der Aussteüung sein, neben dem
handlichen Katalog, der die Geschichte des

Schatzes und der einzelnen Arbeiten,
namentlich deren Schicksale seit der
Teilung, in Kürze schildert und gute Ab-
büdungen enthält. Sie werden für alle
Zeiten für die Kultur der Bischofs- und
Handelsstadt Basel im Mittelalter zeugen.
Wie Basel 1932 die Christophorus-Sta-
tuette und 1955 das Brustbild St. Ursula
zurückkaufte, wird es sich keine Gelegenheit

entgehen lassen, um seinen
Münsterschatz wieder zu vervollständigen.

Doro Fanny Rittmeyer

Paul Klee

Zur Ausstellung im Berner Kunstmuseum (bis 18. November)

Aussteüungen vom Werk Paul Klees
sind zu seinen Lebzeiten, nach seinem
Tod und seit 1945 an vielen Orten
zahlreich veranstaltet worden. Das Buch Will
Grohmanns verzeichnet für die Zeit von
1906—1954 an die 150 öffentliche
Darbietungen von größeren und kleineren
Kollektionen des Künstlers. Die Bedeutung

und die Anerkennung Klees im
bildkünstlerischen Leben der Gegenwart
zeigt sich weiterhin ebenso sehr in der
Zahl der Publikationen und farbigen
Wiedergaben wie in den Preisen des
Kunstmarktes: etwas später als Picasso,
Matisse, Modighani, Braque hat auch
Klee jene internationale Dollarbewertung

erreicht, die den europäischen Museen
und Sammlern Ankäufe immer schwieriger,

bald wohl überhaupt unmöghch
macht. Amerika besitzt denn auch
bereits an die 2000 Nummern von Arbeiten
Klees, die vielfach meist in größeren
Gruppen, gleichsam serienweise das
Interesse der Sammler gewonnen haben.

Die Veranstalter der Berner Schau
hätten sich daher mit Recht überlegen
können, ob eine großangelegte Darbietung
der Kunst Paul Klees im gegenwärtigen
Zeitpunkt notwendig sei, ob damit die
Erkenntnis und Würdigung dieses Schaffens

gefördert, das künstlerische Leben im
allgemeinen durch eine solche Veranstal-

635



tung bereichert werde. Der Widerhall,
den die Ausstellung über die Schweiz
hinaus in den interessierten Kreisen Europas

und Amerikas gefunden hat, brachte
die Überzeugung, das Unternehmen sei

gerade zur rechten Stunde erfolgt — die
Beschäftigung mit Klee entspreche einem
besonderen Bedürfnis des Augenblicks.

Die Durchführung eines Ausstellungsprogramms,

das weit über alle
vorhergehenden Veranstaltungen hinausgriff,
war freilich nur in Bern möglich gewesen.
Hier hatte der Künstler seine Jugend und
seine letzten Jahre verbracht, mannigfaltige

Anregungen künstlerischer und
menschlicher Art erfahren, erste und
beste Freunde seiner Kunst gefunden.
Neben dem sorgfältig gehüteten Besitz
dieser frühen Sammlungen bewahrt Bern
das Gut der im Kunstmuseum
aufbewahrten Paul-Klee-Stiftung; mit ihren
nahezu 3000 Arbeiten bildet sie eine der
größten Sammlungen, die von einem
Künstler in einen einzigen öffentUchen
Besitz gekommen sind. (M. W. wird die
Klee-Stiftung an Umfang nur übertroffen
vom Turner Bequest in der Londoner
Tate Gallery, das an die 12 000 Nummern
zählt.) Leihgaben aus den übrigen Schweizer

Sammlungen, aus Amerika — wofür
gegen 40 Besitzer im Katalog aufgeführt
sind —, aus Deutschland, Italien, Frankreich

und England brachten andere wichtige

Werke, wenig oder gar nicht bekannte
Arbeiten bei.

Der Berner Fonds selber wurde für die
Ausstellung nicht voü ausgeschöpft. Er
diente vielmehr dazu, in der Vertretung
der Schaffenszeiten und -weisen den
Ausgleich herzusteüen: so kam eine
Zusammenstellung zustande, in der sich die
künstlerische Arbeit in ihrem gesamten
Ablauf proportional richtig zum Gesamtwerk

darsteüt. Dieses Ziel wiederum
schien gegeben durch das Verzeichnis,
das der Künstler von all seinen Arbeiten
mit derselben Disziplin angelegt hat, die
sein Schaffen wie sein Denken kennzeichnet.

Die 14 Bände dieses Werkkataloges,
die als einzigartiges Dokument der
Stiftung gehören, sind für die Bearbeitung
des Ausstellungsverzeichnisses verwendet
worden, und sie bestimmten auch die
Aufnahme jeder Arbeit in die Ausstellung.

Bei der Vielzahl von Nachahmungen und
Fälschungen, die seit Jahren im Umlauf
sind, erweist sich immer deutUcher der
Nachweis im Oeuvrekatalog als die einzig
verläßliche Garantie für die Echtheit
eines Werkes von Klee.

Die Anordnung der nahezu 700
ausgestellten Objekte in möglichst
konsequenter chronologischer Reihenfolge hätte
sich durch kein anderes Prinzip gleich
überzeugend durchführen lassen. Der
aufmerksame Besucher — dessen es freilich
beim Umfang und der Vielfalt dieses
Schaffens bedarf — folgt dem Gang der
Entwicklung und erfährt dabei in sich
jenes innere Wachstum, jenen organischen

Fortgang, auf den es dem Künstler
selber seit seinen frühen Jahren so sehr
ankam. In drei übereinanderliegende
Stockwerke verteilt, bietet sich die Schau
der Vorstellung dar gleich einem Baum:
aus einem vielverästelten Wurzelwerk
wächst der Stamm auf, über dem sich
mit weitem Geäst die Krone breitet — ein
Gleichnis, das sich zwanglos Klees eigenem

Bekenntnis vom künstlerischen
Schaffen entnehmen läßt.

Das Schöpferische des Arbeitsvorganges
selber ist für die moderne Kunst ebenso

wichtig geworden wie das Ergebnis, das dieser

hervorbringt. So sind auch für die
einfühlende Betrachtung die Tätigkeit der
hervorbringenden Kräfte — in ihrer
untrennbaren Verbindung von Gefühl und
Verstand, künstlerischem Instinktund
verwirklichendem Können — von eigenem
selbständigem Wert. Dieses Schöpferische
als gestaltende, immer Neues erfindende
dichterische Kraft des Menschen tritt nun
in dieser Ausstellung in wahrhaft
erregender Weise zutage. Jedes, auch das
unscheinbarere Blatt und Bild verdankt
sein Dasein einem neuen Einsatz, einer
unmittelbaren Eingebung, einem ur-
sprünghchen Impuls. Von Werk zu Werk
vollzieht sich sichtbar der Schritt, der
weitergeht, der Übergang, der von einem
zum andern führt. Wie alles, was zum
Vorhergegangenen neu ist — als
spontaner Einfall, als weittragende Idee —,
löst jede dieser Bewegungen Überraschung
aus; nie tritt auch nur die Spur von
Monotonie und Wiederholung auf. — II
n'a pas perdu son temps — hat einmal

636



René Auberjonois vom Künstler her die
Mühelosigkeit dieser unablässigen
Hervorbringung neuer Gebilde durch Klee
gepriesen.

Natürlich hat auch diese große
schöpferische Begabung der auslösenden
Momente, der Pflege und der zur Gestaltung
führenden Leitung bedurft. Eines der
Mittel, deren sich Klee dafür bediente,
war die Technik — leicht verständhch
als das Werkzeug, das dem Künstler zu
jeder Zeit in Hand und Willen gegeben
ist. Erst die chronologisch geordnete
Zusammenstellung so vieler Originale läßt
diese Bedeutung der technischen
Erfindungen und Vorgänge und des
staunenswerten manuellen Könnens erkennen

: angefangen von der Vielfalt der
Malgründe und Malmittel über die neuen
Prozeduren des Auftrages, wie Abdruck-
und Spritzverfahren, zu der im ästhetischen

Sinn höherstehenden Ordnung der
Farben nach den Regeln des Farbkreises,
der Verwendung von Schraffuren,
Parallellinien, Tupf- oder Mosaiksystemen,
dicken Balkenstrichen u. a. Und ebenso

neu dürfte die Einsicht sein, wie diese
technischen MögHchkeiten in eins gehen
mit Kreisen des Erlebnisses, des
«Gegenstandes», wie Klee selber den Inhalt
seiner Bilder zu bezeichnen pflegte.

So fäüt das Verfahren, aus lauter parallelen

Strichen ein Bild zu gewinnen,
offensichtlich mit Inhalten zusammen, in
denen der Künstler von 1929—1932 das
klassisch antike Erbe als Teil der
europäischen Kultur in seine Bewußtseinsund

Daseinswelt aufnahm. Diese Epoche
seines Schaffens zeigt den Fünfzigjährigen
auf der meisterlichen Höhe und trifft
biographisch zusammen mit dem letzten
Jahr seiner Tätigkeit am Bauhaus in
Dessau und der Berufung zum Professor
an die Düsseldorfer Akademie. Sinngemäß

werden in dieser Zeit technische
Verfahren angewandt, die verobjektiviert
nicht mehr der subjektiv bewegten Pinselschrift

bedürfen, wie Spritzen und
Abdecken, Abdrucken von Glasplatten u. a.
Und sachUch enthält sie die Hinwendung
zum Problem des Lichtes, das mit dem
Sonnenuntergang plötzHch die Auflösung
der Farbfläche in Punkte mit sich bringt.
Vom Licht und der Atmosphäre her wird

weiterhin das Gleichgewicht als Gesetz
des Kosmos erfahren, und die früher noch
romantisch-mythisch bestimmte Symbolik

wandelt sich zu
konstruktivgeometrischen Zeichen, indem sie
Konstellationen von Körpern und Farben
aufsteüt.

Der Weg zur großen Form ist geöffnet :

der Gradus ad Parnassum vom Jahr
1932 — das letzte der klassischen Bilder
in Mosaiktechnik — übertrifft die kleinen,
vielfach der Miniatur verwandten
Formate der früheren Jahre bei weitem. Und
dann voüzieht sich noch einmal über
mehrere Stufen die Verwandlung des

Stiles zu den monumentalen Figurationen
der letzten Zeit, die in Form und Farbe
einfach und weit wirken, wandbildhaft
und im Inhalt allgemeingültig sind. Sie
lassen sich wohl erklären als ein
technischkünstlerisches Endergebnis im Sinn des

bei vielen Künstlern festzusteüenden
Altersstiles: möglich sind sie aber bei Klee
offensichtlich geworden aus seiner letzten
Welt- und Lebenserfahrung — mit der
unabweisbar gewordenen Nähe des Todes

war gleichzeitig der Krieg an Europa
herangetreten. Nur aus so vielen
Voraussetzungen ist das Bild von 1939 verständlich,

dem der Künstler den Titel Übermut

gab, und das nichts anderes ist als die
großartig moderne Fassung des alten
Themas vom Totentanz.

Auch wenn sich die Mehrzahl der
Besucher von diesen Zusammenhängen kaum
bewußt Rechenschaft gibt, wird sie doch
berührt von der Vielschichtigkeit und
Hintergründigkeit des Werkes, von den
geistigen und seeHschen Erregungen, die
sein menschlicher Gehalt unmittelbar
durch die künstlerische Form auslöst.
Dieser Inhalt oder diese Gegenständlichkeit

gibt Klee seine Aktualität und seine
besondere historische Stellung: nach den

Höchstleistungen auf den formalen
Gebieten, welche die Malerei seit Cézanne

hervorgebracht hat, steht eine Kunst da,
in der sich der heutige Betrachter mit
seinen Anliegen und Ansprüchen geistiger
Ordnung wiederfindet. Eine wissenschaftliche

Auswertung dieser Tatsache ist in
den vorhandenen Veröffentlichungen über
den Künstler noch nicht an die Hand
genommen, so daß auch die MögHchkeit

637



zu zeit- und geistesgeschichtUchen
Deutungen beschränkt ist.

Selbst die kunstgeschichtUchen Bezüge
müßten sich eingehender verfolgen lassen,
als dies bis jetzt geschah. Die Ausstellung
erweckt die bestimmte Vorstellung, daß
in Klees Schaffen eine Synthese der
wichtigsten Vorgänge auf bildkünstlerischem
Gebiet von 1902—1940 vorliegt. Deutlich
lassen sich die Ansätze verfolgen, die
von den ersten Anregungen van Goghs
über die Verarbeitungen des Impressionismus,

Cézannes und Delaunays zu
einem durchaus persönlichen, farbigen
Kubismus führen. Wie bei Picasso,
Braque, Mondrian büdet dieser Kubismus
die stiUstische Grundlage des gesamten
Werkes. Durch alle Stufen hindurch tritt
dieses Element in den als magische Qua¬

drate bekannten, vom Künstler selber
etwa als «Farbtafeln» bezeichneten
Bildern rein hervor. Sie mögen entstanden
sein als Proben, als Versuche zu
Farbstimmungen musikalischen Gehaltes, in
die denn auch verschieden bewegte
Rhythmen miteinbezogen sind. Tiefer
noch als in den gegenständhch reicher
bedingten Arbeiten scheint mir in diesen
wunderbaren Büdungen das Geheimnis
der Kunst Paul Klees zu beruhen.

Bereits bei der Eröffnung war behauptet
worden, was sich als zutreffend zu erweisen
scheint: die Veranstaltung, als solche

einmalig und unwiederholbar, möchte
eine der wichtigsten und schönsten Aus-
steüungen moderner Kunst sein, die das
20. Jahrhundert bis jetzt gesehen habe.

Max Huggler

Kongreß europäisch-amerikanischer Gesellschaften in Wien

Im Jahre 1951 wurde eine Organisation
mit dem Namen «Congress of European
American Associations» ins Leben gerufen.

Sie ist eine freie Vereinigung von
Gesellschaften, die sich die Pflege der kulturellen

Beziehungen zwischen Amerika und
Europa und die Förderung des
europäischamerikanischen Verständnisses zur
Aufgabe machen. Gegenwärtig umfaßt sie 21

Gesellschaften aus 16 europäischen Staaten.

Als Präsident amtet Prinz Bernhard
der Niederlande. Die Leiter dieser Organisation,

vor allem ihr Generalsekretär, der
Belgier Dr. J. G. van Heurck, haben es

verstanden, ihr rasch eine bedeutende
Stellung in den europäisch-amerikanischen
Kulturbeziehungen zu verschaffen. Die
Hauptaktivität liegt in der Veranstaltung
eines jährlichen mehrtägigen Kongresses,
der stets von einer großen Anzahl
repräsentativer Persönlichkeiten nebst vielen
MitgHedern der nationalen Amerika-Gesellschaften

besucht wird. In den vergangenen

Jahren ist auch ein großes
Preisausschreiben über die europäisch-amerikanischen

Beziehungen veranstaltet worden,

und es wurden mehrere der Vertiefung

der gegenseitigen Beziehungen
gewidmete Treffen organisiert.

Während an den bisherigen
Jahresversammlungen vor allem die Ursachen der
zwischen Amerika und Europa bestehenden

Mißverständnisse und die Mittel zu
deren Behebung besprochen wurden,
bezweckte der diesjährige Kongreß, der vom
28. September bis 2. Oktober in Wien
stattfand, die Aufmerksamkeit auf jene
grundlegenden Ideen und Institutionen zu
lenken, die Europäern und Amerikanern
gemeinsam sind. Das Kongreßthema
lautete: Die gemeinsamen Grundlagen der
ivestlichen Zivilisation. Im Hinblick auf
diesen Kongreß wurde im Laufe dieses
Jahres ein Ausschuß namhafter Persön-
Uchkeiten des kulturellen Lebens, unter
ihnen Denis de Rougemont, André Maurois,

Reinhold Niebuhr, Bischof Dibelius
u. a. beauftragt, eine Deklaration über die
westliche Zivilisation auszuarbeiten. Der
Entwurf dieser Deklaration wurde dem
Kongreß zur Diskussion unterbreitet. Er
gleicht der Erklärung der Menschenrechte,
welche 1948 von den Vereinigten Nationen

erlassen wurde, ist jedoch konziser
und konzentriert sich auf die geistigen
Aspekte der Menschenrechte. Man mag
sich fragen, ob es mögUch ist, das Wesen
westlicher Zivüisation in wenigen Zeilen

638



zusammenzufassen und ob es überhaupt
sinnvoU ist, dies zu versuchen. In der Tat
würde der nüchtern denkende Schweizer
den schönen Worten der Erklärung kaum
Beachtung schenken, wenn er nicht wüßte,
was für bedeutende Persönlichkeiten
dahinter stehen. Die Frage nach der
praktischen Bedeutung der Deklaration erfuhr
trotzdem wenig Beleuchtung, da sich die
Diskussion vor allem um einzelne Punkte
der Erklärung drehte. Wenn man nach
dem Sinn und Zweck der Erklärung suchte,

so fand man eine Antwort am ehesten
in den Ansprachen von Georges Bidault,
Paul van Zeeland und E. N. van Kleffens.
Für Bidault liegt er vor allem darin,
angesichts der stetigen Mißverständnisse
zwischen Europa und Amerika jene Ideen
und Begriffe klarzusteüen, in denen Europäer

und Amerikaner übereinstimmen.
Van Zeeland unterstützte die Deklaration
hauptsächlich deshalb, weü er sich
bewußt ist, wie stark die moralische Autorität

der westlichen Welt und damit der
westlichen Zivüisation in der übrigen Welt
gesunken ist. Nur durch Überwindung der
bestehenden Differenzen der westlichen
Staaten im Bewußtsein der gemeinsamen
Grundlagen kann diese Zivilisation gerettet

werden. Auch van Kleffens hält die
Deklaration für eine Maßnahme gegen die
heutige Bedrohung unserer Zivilisation.
Außer den Vertretern Europas und
Nordamerikas möchte er auchVertreter Latein¬

amerikas und des britischen Commonwealth

zu den Bemühungen um eine
Deklaration beiziehen. Dem Kongreß gelang
es nicht, einen endgültigen Text der
Deklaration anzunehmen. Da zu viele
Zusatzanträge gestellt wurden, wurde der
Redaktionsausschuß mit der endgültigen
Bereinigung beauftragt. Ob diese Deklaration

die Bedeutung erlangen wird, die
ihr ihre Urheber und Befürworter
wünschen, wird davon abhängen, ob es gehngt,
ihr die nötige Verbreitung zu verschaffen.
Dies wird jedenfaUs nur dann möglich
sein, wenn die Bemühungen um eine bessere

Erkenntnis und Zusammenfassung
der gestaltenden Kräfte der westlichen
Zivilisation auch in anderer und konkreterer

Weise intensiviert werden.
Den Teilnehmern des Kongresses war

neben den Diskussionen über die Deklaration

und über administrative Fragen
reichlich Gelegenheit geboten, in Wien
alle Annehmlichkeiten westlicher Zivilisation

zu genießen. Der Bundeskanzler,
der Bürgermeister, der französische und
der amerikanische Botschafter veranstalteten

Empfänge. VorsteUungen in der
Staatsoper und der spanischen Reitschule
gehörten zum Kongreßprogramm.
Verschiedene weitere Anlässe öffneten den
Teilnehmern eine Reihe der prunkvoüen
Wiener Palais.

Dietrich Schindler

Eine große Stunde des Friedens

Reinhold Schneider erhielt den Friedenspreis

Schweigend erhob sich das erlesene
Auditorium, als der deutsche
Bundespräsident Theodor Heuß die traditionsreiche

Paulskirche zu Frankfurt betrat,
um der feierlichen Übergabe des Friedenspreises

des deutschen Buchhandels
beizuwohnen. An seiner Seite schritt der
erwählte Preisträger, Reinhold Schneider.
Zum sechsten Male fand der Preis, der
zugleich Ehrung eines der Idee des Friedens

besonders verpflichteten Schriftstellers

und ein immer wieder erneuertes
Bekenntnis des deutschen Buchhandels

zu unveräußerlichen Werten der Kultur
sein soll, eine würdige Hand. Vor Rein-
hold Schneider waren es Albert Schweitzer,

Romano Guardini, Martin Buber,
Carl J. Burckhardt und Hermann Hesse,
die dieser Auszeichnung ihren Rang gaben
und vor der Öffentlichkeit das mahnende
Wort des Friedens sprachen. Damit wurde
eine schöne und ernste Tradition
begründet, die dem Verantwortungsbewußtsein

des deutschen Buchhandels zur Ehre
gereicht.

Zu Beginn der Feierstunde begrüßte

639



Dr. Arthur Georgi im Namen des «Börsenvereins

des Deutschen Buchhandels» die
Gäste und sprach Worte des Gedenkens
für den verstorbenen Oberbürgermeister
der Stadt Frankfurt, Dr. Walter Kolb,
Freund des Buchhandels und Bauherrn
der wiederaufgebauten Paulskirche, dessen

Platz in der ersten Reihe mit einem
Trauerflor geschmückt war. Mit der
Verleihung des Friedenspreises vor einer
großen Öffentlichkeit, so sagte Dr. Georgi,
wolle der deutsche Buchhandel dazu
beitragen, «Gewalt und Mißachtung der
menschHchen Persönlichkeit, Mißverstehen

und Zerwürfnis unter den Menschen
und Völkern, Haß, Lüge und Mißbrauch
der Macht und der Freiheit im Sinne einer
menschenwürdigen Ordnung und eines
Lebens in Werten des inneren und äußeren

Friedens zu überwinden». Reinhold
Schneider sei im höchsten Sinne
preiswürdig befunden worden, weil er „als
Denker und Mahner, Gelehrter und Dichter

durch seinen Anruf der seelischen und
ethischen Kräfte über seine unmittelbare
Aussage hinaus aUgemein symbolgebende
Bedeutung und Wirkung gewonnen hat,
und zwar nicht nur in besonders empfänglichen

Zeiten, sondern zu jeder Stunde".
Dr. Georgi erinnerte damit an die mutige
Haltung Reinhold Schneiders in der
Hitlerzeit, wo seine Bücher und Briefe, wie
seine in primitiven Umdrucken illegal
kursierenden Gedichte ein sittliches
Beispiel gaben. Bücher wie «Das Inselreich»,
«Las Casas vor Karl V.», die Deutungen
deutscher, päpsthcher, portugiesischer
und spanischer Geschichte und vor allem
sein Buch «Macht und Gnade» wirkten
in diesen finsteren Jahren «als Gewißheit
für die Notwendigkeit und MögHchkeit
einer neuen Welt». Dem Buchhandel
könne Reinhold Schneider durch Leben
und Werk Verpflichtung und Mahnung
sein, durch seine Arbeit «an der Prägung
der menschHchen Seele und der menschlichen

Haltung teilzunehmen».
Die Urkunde des Preises ehrte in Reinhold

Schneider den «Dichter und
Gelehrten, Künder und Mahner, der in seiner
Deutung abendländischer Geschichte und
Schicksale um eine neue sitthche Ordnung
der Welt ringt und im Leben des einzelnen

wie dem der Völker aus seiner christ¬

lichen Haltung das Gewissen anruft». Der
Dichter Werner Bergengruen, dem
Preisträger durch manche gemeinsame
Überzeugung, durch religiöse Konfession und
enge Freundschaft verbunden, war berufen,

die Festrede zu halten. In der klaren
Gedankenführung und mit der noblen
Schlichtheit, die man aus seinen Werken
kennt, erschloß er den Ideengehalt der
Werke und das geistige Wesen Reinhold
Schneiders, durch die der Friede «mit
leuchtender Selbstverständlichkeit» von
ihm ausstrahle. Dabei stehe das Wort
«Friede» in den Schriften Schneiders
keineswegs an erster Stelle. Wer in der
Geschichte daheim sei, habe es nicht so leicht
wie der in Ideologien lebende, jeden Krieg
zu verwerfen, denn die Verdammung künftigen

Krieges schHeße leicht auch die aUer

gewesenen ein. Werner Bergengruen
erwähnte in diesem Zusammenhang als ein
Beispiel den Abwehrkampf der Griechen

gegen die Perser, ohne den es kein Abendland

und kein Europa gegeben hätte, und
zog damit von vornherein eine schützende
TrennungsUnie, die das Werk und das
Bemühen Reinhold Schneiders von
jeder kompromittierenden Nachbarschaft
schied. Für Reinhold Schneider sei der
Friede ein göttHches Gebot, «nicht eine

Forderung der Prosperität und des
ungestörten materieüen Wohlbehagens». Er
wirke im Namen des Friedens, nicht weü
er vorteilhafter, sondern weü er heüiger
sei als der Krieg. Damit wurde deutlich,
daß es hier im voüen Bewußtsein der
zwischen Freiheit und Friede, Frieden und
Macht spielenden Dialektik um eine
religiöse Deutung der Idee des Friedens ging,
die eine irdische Lösung der Geschichte
übersteigt. «Philosophien, Verheißungen,
politische Systeme und Träume, die
unsere geschichtliche Existenz grundsätz-
Uch für befriedbar halten, greifen, wie mir
scheint, die ReUgion an der Wurzel an ; sie

eHminieren zum mindesten das Irrationale

unseres Daseins in seiner stärksten
Erscheinung. Sie werfen die Frage : wo ist
das Reich Gottes diese erschütternde
europäische Frage, ins Irdische zurück
und sagen: in einem Staat, einem
Denksystem, einer von uns abschUeßbaren
Geschichtswelt. Und dieser Staat kann nur
sein : Zwang, Gewalt, unter welcher Fahne

640



und Ideologie auch immer. Diese Frage
aber geht an das Innere des Menschen und
zugleich über aües in der Geschichte Mögliche

hinaus: und gerade aus dieser Kraft
und Richtung ist sie geschichtsbestim-
mend geworden.» Mit diesem Wort Reinhold

Schneiders war erklärt, warum jene
Sinneswandlung, die allein den Frieden
schaffen kann, mehr noch als der Mahnung

zum Frieden die Bemühung des
Dichters gilt. Es gehe ihm um den Frieden
Christi, der im Menschen selbst gegründet
und unzerstörbar sei. Kein Gemeinwesen
könne wissen, was seinem Frieden diene,
wenn es nicht Menschen umschheße, die
den Frieden mit sich selber gefunden hätten.

Reinhold Schneider strebe danach,
den Frieden in sich zu verwirklichen,
soweit dies dem Menschen gewährt sei.

Aus dieser Religiosität des Friedens —
so war Werner Bergengruen zu verstehen

—, die ihre ErfüUung nur in der
Unendlichkeit haben kann, deren irdischer
Ort aber das Gewissen jedes Menschen ist,
stammt die sittigende Kraft der Gedanken

Reinhold Schneiders. Sie schuf einen
Raum, in den die Friedlosigkeit nicht
einzudringen vermochte, und den er in den
Jahren der Tyrannei aüen denen offen
hielt, die sich ihm vertrauten.
«Unerschrocken und unermüdüch, hat er
wortgewaltig mitten im Kriege, mitten unter
den Drohungen eines Regimes, das weder
Frieden noch Freiheit kannte, mitten im
Haß das Wort Hebender Einsicht gesprochen,

und in wie viele angefochtene,
zerrissene Herzen hat er die Botschaft des

höheren, unzerstörbaren Friedens
hineingegeben !»

Die feierHche Gewalt der Stunde war
zwingend genug, um Bergengruen in der
Würdigung des Freundes zum eigenen
Bekenntnis hinzureißen. In seinem Werk
irdischer gerichtet als dieser, einer der letzten

literarischen Repräsentanten ritterlicher

Tugenden, gab er zu bedenken, daß
der Mensch als poUtisches Wesen der
Gewalt nicht völHg entraten könne. Es sei

vieüeicht schon viel gewonnen, wenn er in
der Gewalt das Element des Unedlen spüre

und sich zu ihren Gegenbildern: Großmut,

Hochherzigkeit und Weisheit,
bekenne. Auch diese aber seien Schätze, die
nur um den Preis des Friedemachens in

der eigenen Seele zu haben seien. Obwohl
sie im einzelnen leichter zu begründen
seien als in Ländern und Staaten, fordere
sie die Geschichte auch von den
Gemeinschaften, in denen der einzelne sich
repräsentiert sehe. Auch im Werk Reinhold
Schneiders, bemerkte Bergengruen, gebe
es eine Reihe von Gestalten, von denen
der aller irdischen Beschränktheit zum
Trotz immer wieder unternommene
Versuch ausgehe, jene Tugenden der Großmut,

der Hochherzigkeit und der Weisheit

aus der Domäne des Individuums in
die Gemeinschaft hinüberzustrahlen und
sie dort aufleuchten zu machen. «Diese
wahren Boten des Friedens sind nicht die
WeichUchen, die Empfindsamen oder gar
WeinerHchen, denn im Kampf um den
Frieden können nur die heroischen Seelen

gewinnen.»
Reinhold Schneider zitierte in seinen

Dankesworten Albert Schweitzer, der vor
fünf Jahren an dieser Stelle gesagt hatte,
man könne diesen Preis nur als neue
Verpflichtung entgegennehmen. Denn
niemand werde von sich behaupten wollen,
daß er genug für den Frieden getan habe.
Sodann sprach Reinhold Schneider mit
der Souveränität des Geschichtsphilosophen

wie mit der Leidenschaftlichkeit des

Zeitgenossen über den Frieden der Welt.
Seine Rede, in der sich savonarolische
Gedankenschärfe und franziskanische
Demut auf das Erregendste mischten, ging
von der Sinnbestimmung Kants aus, daß

Friede nur als Vernichtung jeglicher
möglichen Kriegsursache verstanden werden
könne. «... Die Gnade dieser Stunde ist,
daß eine Bedrohung ohne Beispiel die
Welt als ein Ganzes erweist und die Räume,

in denen sich Kriege und die ihnen
vorausgehenden Experimente abspielen,
nicht mehr abgegrenzt werden können.
Friede kann nur noch Friede der Welt
und Ewiger Friede sein...» Dies sei das

Existenzproblem der empirischen Welt.
Dem Frieden sei aber mit nichts weniger
gedient als mit wohlgemeinten pazifistischen

Verheißungen und Programmen, die
meinen oder vorgeben: die Regierungen
brauchten nur ihre Völker anzuhören und
ihren Wiüen zu tun und die Waffen
niederlegen. Demgegenüber erinnerte Reinhold

Schneider an den «starken, männli-

641



chen, wissenden, mit der Geschichte
vertrauten Pazifismus» von Erasmus, Leibniz

und Kant bis zu Friedrich Wühelm
Foerster, Hermann Hesse, Leopold Ziegler

und Albert Einstein, der eine
Auszeichnung europäischer Tradition sei. Wir
dächten über den Frieden nicht nach, wir
reparierten zu schneU und rasten weiter,
ohne uns klar darüber zu sein, daß unser
Wagen nur noch einmal verunglücken
könne. Eine Aussicht auf einen dritten
Unfall bestehe kaum.

Man müsse auch begreifen, daß Krieg
und Frieden auf eine wahrhaft tragische
Weise ineinander verschlungen seien.
Niemand diene dem Frieden durch Beleidigung

oder Herabsetzung des Soldaten. Er
liebe und verehre die großen Feldherren,
die diesen Namen wirklich verdienten. In
dieser Reihe wies Reinhold Schneider einer
Gestalt wie der des deutschen
Generalobersten Beck, der am Aufstand des
20. Juli 1944 führend beteihgt war, einen
besonderen moraHschen Rang zu. Ihm
habe sein Gewissen befohlen, auch die
Ehre zu opfern. Höhere Ehre gebühre
vieUeicht noch dem Namenlosen, dem
unbekannten Soldaten, der die Schuld dieser
Welt mitgetragen und Blut vergossen habe

und dessen Blut wieder vergossen worden

sei: dem Opfer der Geschichte.
Aus der Verstrickung der zum Frieden

strebenden und der kriegerischen Tradition

sei in der Geschichte namenloses Leid
gefolgt und dennoch auch Größe, eben:
Europa. «In Europa stente sich bisher dar :

der Mensch zwischen unvereinbaren
Forderungen, der Mensch, der sich immerfort
anficht und zerstört und in dieser
Zerstörung wissender, böser, verwegener,
europäischer wird: ein tragisches Phänomen.»

Das deutsche Volk, so stellte Reinhold
Schneider fest, besitze nicht mehr, wie die
meisten westeuropäischen Völker, Büder
kontinuierender Geschichte, die es führen
könnten. In seiner Gespaltenheit ereigne
sich eine Entfremdung, die unannehmbar
bleibe. Es sei in hohem Grade
unwahrscheinlich, daß in der gegenwärtigen Phase
die beiden konträren Machtgestalten sich
einigen könnten über den Frieden der
Welt. Und es sei eine Fiktion, daß die im
höchsten Grade bewundernswerten Lei¬

stungen der Naturwissenschaft frei seien
und wirkUch führen könnten. Frei sei nur
das sitthche Bewußtsein. «Und der Preis
dieser Freiheit ist immer der Tod, die
Bereitschaft dazu.» Man dürfe aber den
Glauben an die Macht geistiger Veränderung

bezeugen, die Herder als führende
Kraft der Geschichte erkannt habe. Die
These jedoch, daß der Feind mit der
böseren Waffe niedergehalten werden könne
oder müsse, sei entweder Wahn oder Un-
aufrichtigkeit. Der Mensch, der im Atomkrieg

töte, werde sich selbst zerstören. «Es
müßte geschehen, was noch niemals
geschehen ist, wenn die Welt, die wir kennen
und Heben, gerettet werden soll.» Es müßte

Friede geschlossen werden im Sinne
Kants. Dies setze voraus, daß ein
Vertrauen auf die Denkungsart des Feindes
übriggeblieben sei, sonst gebe es nur
Waffenstillstand. Allein das echte Opfer würde

dafür zeugen und die Friedenslüge
vernichten oder den Willen zum Frieden
glaubwürdig machen. Gegen alle Wahr-
scheinhchkeit müsse an der Stelle, wo wir
angelangt seien, eine Hoffnung sich erheben,

ein Bemühen entfacht werden, die
den heute gedachten, vollzogenen Gedanken

des Todes entgegenträten. «Alle
Katastrophen der Geschichte haben sich im
Geistigen und Sittlichen ereignet, ehe sie
sich in materieUen Machtkämpfen dargestellt

haben. Sie sind also angewiesen auf
ein bestimmtes Klima des Denkens, Glaubens,

Wünschens ; wo sie dieses nicht spüren,

brechen sie nicht hervor. Um dieses

Klima geht es in der Stunde unheimUchen
Waffenstillstandes. Wir sollten der
drohenden Katastrophe dieses Klima
verweigern Unsere Aufgabe ist, durch unser

ganzes Sein und Wirken eine nach
Tyrannis strebende Ideologie, eine höchst
unzureichende, auf längst überholten
Voraussetzungen ruhende Auffassung von
Mensch und Geschichte, durch eine
überlegene Erkenntnis und Haltung zu
beantworten.»

Zum Schluß seiner tief anrührenden.
Rede zitierte Reinhold Schneider als eine
letzte Forderung der Stunde noch einmal
Kant, der gesagt hat, der Friede wäre
nicht nur bewirkt, sondern für alle
Zukunft gesichert, wenn das Gebot «Du

642



sollst nicht lügen» Grundsatz werden
würde.

Ein SchriftsteUer und Dichter, ein
Gelehrter und eine sittUche PersönHchkeit
hatte den Friedenspreis erhalten. Zwei
Dichter deutscher Sprache hatten für den
Frieden gezeugt. Ihre Reden, die in unserer

von Propaganda verwaschenen Sprache

das Wesen des Friedens mit
unausweichlichem Ernst neu konstituierten,

hinterließen dennoch elegische Nachdenk-
Uchkeit. Auf welchem Niveau des
Denkens, in welchem Bereich zwiehchtiger
Absichten wird über den Frieden beraten,
verhandelt, beschlossen, wenn er Gegenstand

der PoUtik, aüzu griffiges Handelsobjekt

oder Spielzeug der Machtmathematiker

wird

Heinz-Winfried Sabais

Freiheit und Verantwortung

Der Ferienkurs 1956 der Stiftung Lucerna

Seit dem Jahre 1927 finden im
Großratssaale in Luzern aüjährlich die bekannten

Ferienkurse der Stiftung Lucerna
statt. Mit der Behandlung des Themas
Freiheit und Verantwortung verschrieb sich
das Kuratorium im laufenden Jahre einer
besonders hohen, aber auch lockenden

Aufgabe, und eine aus allen Gauen
der Schweiz herbeigeströmte Zuhörerschaft

durfte wertvollste Anregungen
entgegennehmen. Das Eröffnungswort sprach
Stiftungspräsident Paul L. Sidler, Zollikon.

Die insgesamt fünfzehn Referate
wurden gehalten von den Professoren
Samuel Gagnebin, Neuenburg, über «Le
déterminisme scientifique en physique
classique et en physique quantique»;
Hermann Gauß, Bern, über «Der phüosophi-
sche Begriff der Willensfreiheit» ; Werner
Kägi, Zürich, über «Probleme des Rechtsstaates

in der zweiten Hälfte des 20.
Jahrhunderts»; Hans Schultz, Bern, über
«Freiheit und Verantwortung im
schweizerischen Strafrecht» ; und schließlich
Privatdozent Dr. Alfred Storch, Bern, über
«Die Freiheit der menschlichen Existenz
und die Tiefenpsychologie». Als
Diskussionsleiter amteten die Professoren Henri
L. Miéville, Lausanne, und Arthur Stein,
Bern — von denen der erstgenannte auch
das Gesamtthema vorgeschlagen hatte —,
und den ObHegenheiten eines Kursaktuars
widmete sich zum dreißigsten
aufeinanderfolgenden Male mit der bewährten
Übersicht und Zuverlässigkeit Dr. Martin
Simmen in Luzern.

Prof. Samuel Gagnebin betrachtete
seinen spezieüen Auftrag im Gesamtrahmen
des Kurses nach seiner eigenen einleitenden

Aussage als «vieüeicht etwas abwegig».

Er meinte damit richtigerweise, er
könne nur negativ den Raum abstecken,
innerhalb dessen zwingende naturgesetz-
Uche Bestimmtheiten fehlten und deshalb
so etwas wie menschHche «Freiheit»
überhaupt denkbar sei, aber er könne selber
zum eigentlichen und engeren Thema dieser

«Freiheit» keinen Beitrag leisten.
Anderseits ist sich Gagnebin sehr wohl
bewußt, daß dieses «Abstecken der Grenzen»

eine notwendige Vorarbeit darsteüt.
Die genaue Festlegung des Bereiches, in
dem die zwingenden Gesetze der Natur
Anwendung finden, ist sogar eine viel
schwierigere Aufgabe als es auf den ersten
BHck den Anschein hat. Nachdem
erstmals Newton die Idee des «Naturgesetzes»
klar herausgearbeitet hatte, entwickelten
im 18. Jahrhundert Descartes, Lagrange
u. a. ihre großen Systeme, aus deren
Ergänzung und mehr oder weniger
geradlinigen Fortbildung der absolute
Determinismus z. B. eines Laplace hervorging.
Dieser absolute oder integrale Determinismus

läßt, wie sein Name sagt, einer
eigenen Entscheidung des Menschen praktisch

keinen Spielraum mehr. Aber in der
Philosophie zeigten sich gegen diese heute
fast allseitig preisgegebenen Theorien von
Anfang an beträchtliche Widerstände.
Ihre Zeit scheint endgültig zu Ende zu
sein, seit mit dem Aufkommen der Rela-

643



tivitätstheorie die Naturwissenschaften
selber zahlreiche grundlegende Ansichten
revidieren mußten. Einstein brauchte uns
nicht mehr zu sagen, daß der von den
Naturgesetzen beherrschte Bereich
zeitweise überdehnt worden war, das wußten
wir längst; aber er griff mit seiner
Relativitätstheorie und der langen Reihe aus
ihr ableitbarer Schlußfolgerungen in die
scheinbar gesicherten Auffassungen über
das Wesen der Naturgesetze selber ein.
Vereinfachend gesagt werden sie zum
Schema, statt strikte und ausnahmslos
dazustehen. Nachdem jetzt der Weg von
der klassischen zur Quantenphysik in
wichtigsten Stadien abgeschritten ist, läßt
sich deshalb sagen, die Idee des Möglichen
sei für die Naturwissenschaften in einer
neuartigen Weise konstitutiv geworden.
Das Mögliche ist bestimmt ; es umschreibt
einen Rahmen, in dem sich das Wirkliche
bewegt.

Von Prof. Hermann Gauß hätten wir
uns eine sorgsame, fast pedantische
Klärung der wesentlichen Grundbegriffe
gewünscht ; vieüeicht bildete es eine der
wenigen Schattenseiten des diesjährigen so
verdienstlichen Kurses, daß eine solche

grundlegende Begriffsklärung unterblieb.
Ohne sich über die Bedeutung der
verwendeten Worthülsen zu einigen, kann
man eben nicht klar und erfolgreich
diskutieren, und vor aUem am ersten
Diskussionsabend schien uns denn auch eine
gewisse «Verwirrung der Fäden»
unverkennbar zu sein. Aber wenn uns der Berner

Dozent an derartiger Filigranarbeit
etwas knapp hielt, so entschädigte er uns
anderseits durch einen philosophischen
Tour d'horizon zum Thema «Freiheit und
Verantwortung», der an Glanz und
Geschlossenheit nichts zu wünschen übrig
ließ, der aber hier freüich nicht einmal in
den Umrissen angedeutet werden kann.
Die Aufgabe ist für den Philosophen eine

doppelte: erstens einen eigenen Freiheitsbegriff

zu formulieren, der dem Freiheitsbegriffe

sämtlicher Einzeldisziplinen
zugrunde Hegen kann, und zweitens die
Beziehungen zwischen dem fundamentalen
philosophischen und den darauf
aufgebauten einzelwissenschaftUchen Begriffen
zu fixieren. Sagten wir vorhin, daß die
Naturwissenschaften den Raum abstek¬

ken müssen, innerhalb dessen eine menschHche

«Freiheit» gedacht werden kann, so

haben sie doch schon ihren eigenen
Freiheitsbegriff, und daneben kennen wir eine
poUtische Freiheit und unterhalten uns
über das Verhältnis zwischen Psychiatrie
und Freiheit, Strafrecht und Freiheit,
Freiheit und Kunst oder Religion. In
jedem möglichen Freiheitsbegriffe muß der
philosophische mitgemeint sein, und jede
Einzelwissenschaft muß also immer wieder

bei der Philosophie «rückfragen»;
trotz oder gerade wegen dieser Relation
gibt es Philosophie nicht über, sondern
nur «in» den Einzelwissenschaften, oder
vielleicht besser : aus ihnen heraus zu dem,
was sie eint. Das Kernproblem der Freiheit

ist, daß immer jene Entscheidung
getroffen wird, die dem einzelnen nach aU-

gemeinen Grundsätzen in der jeweiHgen
Lage eine gute zu sein scheint. Gauß
nähert sich mit diesen Überlegungen dem
alten Sokratischen Paradoxon, wonach
niemand freiwilUg Unrecht tut ; woUen wir
wirklich, so woUen wir das Gute, und streben

wir nicht nach diesem, so handeln wir
nicht wirkHch nach eigener Wahl, d. h.
auf Grund der eigenen freien WiUensent-
scheidung. Wir müssen ununterbrochen
frei werden, d. h. uns den Weg bahnen
zu dieser Freiheit der Willensentscheidung.

Wir übernehmen den Auftrag im
Bewußtsein der Verantwortung, die uns
das Prinzip des Guten diktiert; die
Verantwortung korreliert stets zur Freiheit,
ohne mit ihr identisch zu sein.

Kürzer gesagt heiße frei sein nichts
anderes als für das Gute geöffnet sein,
erklärte resümierend und zustimmend Dr.
Alfred Storch. In unserem eigenen Inneren
können uns Barrieren erwachsen, die uns
davon abhalten, unserer Verantwortung
gerecht zu werden. Was noch vor wenigen
Jahrzehnten als Ergebnis unseres bewußten

Denkens und WoUens unbesehen

hingenommen wurde, erscheint heute
vielfach als Resultat uns unbewußter, dunkler

Umwälzungen in uns selber. Das Kind
ist zunächst fremdbestimmt, und der
Reifungsprozeß ist es, der es zur
Selbstbestimmung, damit zur Selbstverantwortung

und zur Mitverantwortung für die
Mitmenschen führt. Der Bereich, in dem
wir auf Grund der natürlichen Gegeben-

644



heiten an sich «frei sein» können, wird
erstens eingeengt durch solche mangelnde
Reife, aber auch zweitens durch die
seelische Krankheit. Innere Bedrängnisse, die
wirkliche oder vermeinthche Ausweglosigkeit

eines Schicksals, eine nicht
abgetragene Schuldbelastung können die Wahl
einer Neurose oder mittelbar sogar einer
körperlichen Erkrankung unbewußt
leiten. Der Mensch will dann, wie Kierkegaard

gesagt hat, «verzweifelt nicht er
selbst sein»; die Zuflucht zur Neurose
bedeutet eine unbewußte Entscheidung für
die Unfreiheit, nachdem das Gewicht der
Freiheit zu groß geworden ist. Mögen auch
die Statistiken insofern trügen, als früher
zahlreiche Erkrankungen nicht erfaßt
wurden, so ist es nun kein Geheimnis, daß
die Zahl der Neurosen im aUgemeinen
steigt. Dr. Storch betonte mit besonderem
Nachdruck, daß eben «der zunehmende
Druck anonymer, kollektiver Mächte der
Wirtschaft und Gesellschaft, daß die
technisierte und bürokratische Vergewaltigung

des einzelnen, die Übersteigerung
der beruflichen Anforderungen, Zeitnot
und Gehetztsein, daß die Einschränkung
der Möglichkeiten zur Sammlung und Ver-
innerlichung ein Übermaß an Bedrängnissen,

Einsamkeit und Unsicherheit
hervorgebracht haben, die das Krankwerden
des Menschen als eine Zuflucht erscheinen
lassen». Einleuchtend ist die FeststeUung
des Referenten, wonach die Neigung der
Menschen, auf die Freiheit der
verantwortlichen Entscheidung zu verzichten,
sie anderseits eine Scheinfreiheit im Sinne
subjektiver WiUkür und BeUebigkeit ohne
weiteres bejahen läßt. Unfreiheit und
subjektive Willkür haben den Mangel der
festen objektiven Bindung gemeinsam.

Bei der Tatsache, daß wir das Klima
der Freiheit oft nicht mehr zu ertragen
scheinen und dann je nachdem bei der
Unfreiheit oder der subjektiven Beliebigkeit
Zuflucht nehmen, hakte von einem anderen

geistigen Standorte aus auch Prof.
Werner Kägi von der Universität Zürich
an bestimmten Punkten seiner wohlfundierten

Darlegungen ein. Diktaturen kann
man über Nacht schaffen; freiheitUche
Staatsordnungen dagegen wachsen aus
der Arbeit von Generationen, so wie das
Individuum reifen muß, um wirklich frei

zu sein. Der Vergleich hinkt insofern, als
der Freiheitsbegriff der Juristen wiederum
ein eigener ist. RechtHche Freiheit ist nicht
eine Freiheit der inneren Wülensentschei-
dung (des dauernden «Offenseins zum
Guten»), sondern eine Freiheit der äußerlichen

Geltendmachung dieser freien
Willensentscheidung; der Jurist nennt einen
Menschen «frei», wenn und insoweit er die

Möglichkeit hat, in der Sozialsphäre
gemäß den eigenen inneren Entscheidungen
zu handeln, wobei aus dieser Formulierung

erhellt, daß die äußere Freiheit eine

größere oder kleinere innere Freiheit
logisch voraussetzt. Vor allem die
liberaldemokratische Bewegung der letzten zwei-
bis dreihundert Jahre hat eine weithin
anerkannte Auffassung von Freiheit entstehen

lassen, die sich nach drei Richtungen
charakterisieren läßt. Die persönhche Freiheit

meint eine Freiheit des einzelnen von
staatlicher Einmischung, die politische
eine solche des einzelnen zur Mitwirkung
an der staatlichen Willensbildung, und
von föderativer Freiheit reden wir, wenn
und insoweit engere innerstaatliche
Verbände verschiedensten Charakters die

Möglichkeit haben, in der Sozialsphäre
selbstbestimmend und mitbestimmend
nach eigenem Ermessen tätig zu werden,
dies gemeint im Verhältnis zum
umfassenderen Verbände. Die persönliche Freiheit

zunächst wird von keiner Seite
ausdrücklich in Frage gestellt, und dennoch
ist sie einerseits durch den TotaUtarismus
jeder Prägung, anderseits durch das
gleichgültige Nein des Opportunismus dauernd
bedroht. Besonders vor der letzteren,
weniger sinnenfäUigen Gefahr kann nicht
genug gewarnt werden. Der Kern liegt in der
Tatsache, daß die Freiheit dort hoffnungslos

verloren ist, wo der einzelne die

Anstrengungen zu ihrer Erhaltung nicht
mehr erbringen will, sei es, weil er sie

zuwenig hoch einschätzt, oder sei es, weil er
sich leichtfertig einem Fatalismus hingibt,
der ihn mit der billigen Ausrede der
«Zw angsläufigkeit» jeder echten Diskussion
überhaupt ausweichen läßt. Was die poh-
tische Freiheit angeht, so wird sie einmal
durch die egalitaristischen Tendenzen im
Zeitgeschehen unterminiert. So gut wie
von einem «Zeitalter der Atombombe»
könnte man manchmal von einem «Zeit-

645



alter des Neides» reden, wie das von
angelsächsischen Autoren tatsächUch
vorgeschlagen worden ist; die Nivellierung
schreitet mit einem Tempo voran, das von
keinen objektiven Gesichtspunkten aus
gebilligt werden kann. Nur ein SonderfaU
dieser Nivellierungsbewegung ist es, wenn
gegenwärtig in der Schweiz aus einem
Mißtrauen auch gegen jede gesunde und
notwendige Autorität heraus nach einer
übermäßigen Ausdehnung derVolksrechte
gerufen wird. Die direkte Demokratie ist
vorbehaltlos zu bejahen, und es gibt
unzählige Wege zu ihrer wirklichen weiteren
Verbesserung. Aber wir können die
Prinzipien unseres Staates nicht überspannen,
ohne ihnen untreu zu werden. Eine solche
Untreue zur traditionellen schweizerischen
Staatsauffassung findet ihren Ausdruck
übrigens auch in den seit dem Ersten
Weltkriege leider nicht mehr seltenen
Verfassungsverletzungen. Endlich noch die
föderative Freiheit: sie hat im und nach
dem Zweiten Weltkriege eine gewaltige
internationale Aufwertung erfahren,
deren Glanz aber seither wieder verblaßt ist.
In der Schweiz sollte sie eigentlich nicht
verteidigt werden müssen. Aber es ist doch
so, daß oft die Kantone für die Gemeinden
und ebenso der Bund für die Kantone
zuwenig Verständnis aufbringen, abgesehen
von möglichen weiteren Gliederungen.
Prof. Kägi hat bei früherer Gelegenheit
den Satz geschrieben: «Die Schweiz wird
föderalistisch sein, oder sie wird nicht
sein!», und er steht auch heute mit
Überzeugung zu dieser Einsicht.

Prof. Hans Schultz nennt die Strafuntersuchung

«ein großes Exerzitium der
menschHchen Freiheit». Und wohl auch
der Verantwortung Mit dem Begriffe der
Freiheit wird ebenso dieser Begriff im
rechthchen Gebrauche sozusagen
«veräußerlicht» ; die rechthche Verantwortung
ist eine solche in durchaus gegenständlichen

Kategorien, wobei aber die rechtliche

Ordnung ihrerseits darauf Anspruch
macht, der Gerechtigkeit zu dienen, so
daß mittelbar der Bezug zur absoluten
Idee gewahrt ist. Der Gedanke der Freiheit

hat im schweizerischen Strafrecht
eine dreifache Funktion. Erstens wird die
Freiheit als ein Rechtsgut geschützt, zweitens

erscheint sie als notwendige Voraus¬

setzung der strafrechtUchen Schuld, und
drittens bedeutet der Entzug der (äußerlichen)

Freiheit eine der gebräuchlichsten
Sanktionen. Was den ersten Punkt
anbelangt, so ist — entsprechend der aUge-
meinen schweizerischen Staatsidee — der
Schutz der Freiheit als Rechtsgut bei uns
ein sehr weitgehender. Das zeigt sich
schon in der gewiß nicht zufälligen
Tatsache, daß unser Strafgesetzbuch die
Verstöße gegen den einzelnen vorausnimmt
und dann erst die Staatsschutzbestimmungen

bringt, während in den meisten
ausländischen Staaten die Reihenfolge
die umgekehrte ist. Zum zweiten Punkte
gilt, daß es nach schweizerischer Auffassung

gerade der nicht tolerable Gebrauch
der an sich gewährten äußerUchen oder
Handlungsfreiheit ist, der schuldig macht.
AUerdings gibt es auch unter den Straf-
rechtlernDeterministen ; die meistens, aber
nicht immer konsequent gezogene und
durchgehaltene Schlußfolgerung ist, daß
der einzelne nie bestraft werden, sondern
daß man nur versuchen könne, ihn zu
bessern. Auch der Entzug der Freiheit im
Sinne des dritten Punktes kann demzufolge

für diese Deterministen nicht mehr
den Sinn einer «Strafe» haben. Ohne sich
ihnen grundsätzUch anzuschließen,
plädiert auch Prof. Schultz für ein neues
Verständnis des Charakters der Strafe, die
als «gesolltes Übel» betrachtet werden
soU; zum Ausgleich für das geschehene
böse wird ein gutes Tun verlangt, womit
die innere Umwandlung, die Besserung,
anvisiert ist. Wir schließen mit einer
Feststellung von Schultz, die dem Eindruck
aller Kursteilnehmer entsprechen dürfte.
Es war auffaUend, wie sehr sämtUche
Referenten am Lucerna-Kurse das Gemeinsame,

Verbindende suchten! Damit stimmt
überein, daß auch außerhalb des Themas
«Freiheit und Verantwortung» in den letzten

Jahren zunehmende Anzeichen einer
Bewegung, die von der überforderten
SpeziaHsierung wegführen könnte, zu
beobachten sind. Wir halten alle derartigen
Erscheinungen für überaus begrüßenswert.

Hans W. Kopp

646


	Kulturelle Umschau

