
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 36 (1956-1957)

Heft: 7

Artikel: Über den "Sinn" sozialer Institutionen

Autor: Hayek, F.A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-160570

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-160570
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


als die Benützung der über das ganze Land angelegten gut gesicherten
Reserven.
Es ist wohl beinahe selbstverständlich, daß die taktische

Luftwaffe und die Luftverteidigung große Aufmerksamkeit verdienen,
ohne daß man die unerfüllbare Forderung stellen kann, die Schweiz
müsse mit eigenen Mitteln eine Luftüberlegenheit und einen sicheren
Luftraum erfechten.

Eine Reorganisation der schweizerischen Landesverteidigung
braucht sicher nicht das Abstandnehmen von alten, bewährten Grundsätzen

mit sich zu bringen. Wohl werden die finanziellen Opfer
vergrößert werden müssen, aber wer den Budgetanteil für die
Landesverteidigung des freiheitsHebenden und gleichzeitig im Wohlstand
lebenden Schweizervolkes mit demjenigen anderer Länder vergleicht,
wird sicher nicht behaupten können, daß eine Erhöhung unmöglich

sei.

ÜBER DEN «SINN»
SOZIALER INSTITUTIONEN

VON F. A. HAYEK

Vor gar nicht so langer Zeit hätte der Titel dieses Aufsatzes
sofort den Verdacht eines gewissen Obskurantismus hervorgerufen,
und ich wäre nicht überrascht, wenn er auch heute noch bei manchen
Unbehagen und Mißtrauen erregte. Vielleicht schützt mich davor
auch nur die Zweideutigkeit des Ausdruckes «Soziale Institutionen»,
den ich im Titel verwendete. Denn der Gegenstand dieses Aufsatzes
sind nicht die bewußt geschaffenen Einrichtungen der Gesellschaft,
sondern vielmehr jene ohne Absicht entstandenen Bildungen wie Moral,
Sitte, Sprache und der Markt, deren Entstehen und Funktionieren
zu erklären der eigentliche Gegenstand aller sozialwissenschaftlichen
Theorie ist. Wie aber, so mag der Leser mit einem gewissen Recht
fragen, kann etwas, das nicht von menschlichem Verstand bewußt
geschaffen wurde, einen Sinn haben? In der strikten Bedeutung des

Wortes, wie sie etwa Max Weber mit dem Ausdruck gemeinter Sinn
untersucht, können sie in der Tat keinen Sinn haben, denn wenn sie
niemand bewußt geschaffen hat, so kann auch niemand etwas mit
ihnen gemeint haben.

512



Die Sprache macht es aber fast unvermeidlich, etwas loser und

ungenauer von einem «Sinn» bei manchen Erscheinungen auch dann
zu sprechen, wenn wir damit nicht sagen wollen, daß ihnen ein
schaffender Geist einen Sinn beigemessen hat. Daß wir z. B. irgend etwas
Vernünftiges damit meinen, wenn wir sagen, daß ein Sprachgebrauch
oder die Übungen einer Sitte einen guten Sinn hat, wird kaum jemand
bestreiten, obwohl wir damit gewiß nicht den Sinn oder Zweck
meinen, den irgend ein «Erfinder» dieses Gebrauchs mit ihm
verbunden hat. Aber was wir eigentlich damit meinen, ist viel schwerer
zu sagen. Es ist ähnlich wie in der Biologie, wo gewohnheitsmäßig
von dem «Zweck» oder der Funktion eines Organs u. dgl. gesprochen
wird, obwohl der Biologe natürlich genau weiß, daß das im
wörtlichen Sinn nicht richtig ist und der Gebrauch solcher Ausdrücke
eine gewisse Gefahr in sich birgt. Und doch kann er diese «teleolo-
gical shorthand», wie es Julian Huxley einmal nannte, nicht
entbehren. Bei den biologischen Organismen ist es jedoch noch
verhältnismäßig leicht zu sehen, in welchem Sinn die Teile oder Organe
«einem Zweck dienen», wie wir sagen, nämlich in dem Sinn einer
Förderung des Fortbestandes des Individuums oder der Spezies.

Bei den gewachsenen, nicht geschaffenen sozialen Bildungen ist
es meist viel schwerer, klar zu machen, was wir meinen, wenn wir
von ihrem «Sinn» sprechen, da wir damit meist auf etwas hinweisen,

das wir nur sehr unvollkommen kennen oder sogar nur vermuten.
Wenn sich so ein Gebilde bewährt und erhalten hat, so besteht eine
gewisse Präsumtion — keineswegs Gewißheit —, daß es den
Menschen irgendwie zur Erreichung ihrer Ziele geholfen hat, auch wenn
es nicht bewußt dazu geschaffen wurde. Die Entwicklung solcher
Gebilde bedeutet eine gewisse Anpassung, es ist eine gewisse Erfahrung

des Menschengeschlechts in ihnen niedergelegt, von der wir
Nutzen ziehen, ohne diese Erfahrung selbst gemacht zu haben oder
auch nur wirklich zu wissen, worin diese Erfahrungen vieler
Generationen bestanden haben.

Unser ganzes Denken ist, seiner Natur nach, so völlig auf das
beschränkt, was wir wissen, daß es einer ganz gewaltigen Anstrengung

unserer Einbildungskraft bedarf, um uns klar zu machen, wie
das ganze Funktionieren unserer Zivilisation, unser ganzes Leben in
viel höherem Maß von Umständen bestimmt wird, die wir nicht
kennen und die zum großen Teil niemand kennt. Wenn man anfängt,
sich darüber Rechenschaft zu geben, einen wieviel größeren Teil der
unser Leben beeinflussenden Faktoren wir nicht kennen, so wird
man sich bewußt, daß unsere Unwissenheit, unsere Unkenntnis der
meisten konkreten Dinge, die den Gang der Welt um uns bestimmen,
eigentlich als die wichtigste aller sozialen Tatsachen in jeder
Diskussion sozialer Erscheinungen eine zentrale Rolle spielen sollte. Aber

513



über unser Unwissen haben wir der Natur der Sache nach nicht viel
zu sagen, wenn es auch nicht zutrifft, wie es zuerst scheinen möchte,
daß wir darüber gar nichts sagen können. Natürlich können wir nicht
über Dinge reden, von denen wir gar nichts wissen. Aber es hat
durchaus Sinn zu sagen, daß wir über dies oder jenes, von dessen
Existenz wir wissen, bestimmte Fragen nicht beantworten können;
durch Formulierung solcher Fragen können wir wenigstens den
Bereich dessen abgrenzen, was wir nicht wissen. Wenn wir das
systematisch versuchen, wird uns erst bewußt, daß wir in einem solchen
Ozean von Unwissen leben, daß es wie ein Wunder erscheint, daß
wir uns in der Welt überhaupt mit einigem Erfolg zurechtfinden.
So ein Versuch wäre nicht die schlechteste Vorbereitung für das, was
ich besprechen will, oder für die Behandlung sozialwissenschaftlicher
Probleme überhaupt.

Das würde aber mehr Raum in Anspruch nehmen als mir zur
Verfügung steht, und für unsere Zwecke ist es nützlicher zu fragen,
in welchen Formen wir Wissen besitzen, oder besser, wie wir die
mannigfaltige Erfahrung verwerten, die das Individuum und das
menschliche Geschlecht als solches erworben hat. Wenn wir von
Wissen sprechen, denken wir zunächst nur an explizites Wissen, an
ausdrückliche Kenntnisse, die wir ohne Schwierigkeiten in Worten
formulieren und einander mitteilen können. Die herrschende
Auffassung der letzten 300 Jahre, die man als Rationalismus oder
Intellektualismus bezeichnen kann und die nur «klare und deutliche
Ideen» als wirkliches Wissen gelten lassen wollte, hat dazu geführt,
daß die zahlreichen anderen Formen, in denen wir erfolgreich
Erfahrung verwenden, wenig Beachtung gefunden haben. In einer
modernen Zuspitzung geht das so weit, daß überhaupt nur mehr das

präzise Wissen der Wissenschaft als Wissen ,gezählt wurde. Der
hochbegabte und früh verstorbene Cambridger Philosoph Frank
Ramsay hat das einmal in den Worten ausgedrückt: «There is nothing
to know except science1).»

Man kann natürlich niemandem verbieten, «Wissen» oder
«Kenntnisse» so eng zu definieren. Aber das erschöpft dann gewiß
nicht alle die Arten und Weisen, in welchen der Mensch seine
Erfahrung verwertet und sich mehr oder weniger erfolgreich seiner
Umgebung anpaßt. Was wir gewöhnlich als wissenschaftliche Kenntnisse

bezeichnen, ist nicht das einzige Wissen, das uns in der
Verwirklichung unserer Wünsche hilft; sobald man auf die anderen Arten
des Wissens hinweist, ist das so offenkundig, daß es kaum jemand
bestreiten dürfte. In erster Linie wären natürlich die allgemeinen
Sätze der Wissenschaft nutzlos ohne die Kenntnis von konkreten Um-

F. P. Ramsay, The Foundations of Mathematics, Cambridge 1925, S. 287.

514



ständen von Zeit und Ort; daher ist dieses konkrete Wissen, daß
das eine da und das andere dort zu finden ist, von höchster
Wichtigkeit. Aber es ist gewiß nicht in seiner Gesamtheit systematisch
zusammengefaßt und kann nicht als Wissenschaft bezeichnet werden.

Es ist Wissen, das seiner Natur nach unter die Menschen verteilt

ist, von dem jeder von uns Stücke besitzt, die niemand anderer
hat. Das ist so selbstverständlich, daß es nur seiner Selbstverständlichkeit

halber selten erwähnt und manchmal deshalb vielleicht sogar
vergessen wird, und ich will mich daher dabei nicht länger
aufhalten. Fast dasselbe gilt für das Wissen, das nicht direkt Wissen
über die Welt ist, sondern nur Wissen, wie und wo die Antwort auf
bestimmte Fragen zu finden ist. Ein sehr großer Teil der Fähigkeit
jedes Wissenschafters oder Gelehrten besteht in diesem Sinn nicht
aus bestimmten Wissen, sondern in der Fähigkeit oder Technik, sich
das Wissen zu beschaffen, das er jeweils braucht. Ein Großteil des

sogenannten heutigen Wissens der Menschheit ist wahrscheinlich
keinem lebenden Menschen wirklich bekannt, sondern bloß jenen
verfügbar, die wissen, wo sie es finden. Auch das braucht man wohl
nur zu erwähnen, um die Wichtigkeit solchen «Wissens» jedermann
bewußt zu machen.

Bevor ich auf die anderen Arten, in denen wir die Erfahrung
der Vergangenheit verwenden, eingehe, auf die es mir vor allem
ankommt, möchte ich noch kurz betrachten, was alles in dem
wissenschaftlichen oder theoretischen Wissen eingeschlossen ist. Denn die
Musterbeispiele aus den exakten oder physikalischen Wissenschaften,

an die wir da zunächst denken, legen eine allzu enge Interpretation

nahe, und es wird später für uns von Wichtigkeit sein, zu
verstehen, daß auch das wissenschaftliche Wissen sehr vieler Abstufungen

fähig ist.
Die enge Interpretation wissenschaftlicher Kenntnis, von der ich

spreche, drückt sich in der Ansicht aus, daß es das Kennzeichen aller
Wissenschaft sei, daß sie zur Voraussage und Beherrschung der
Ereignisse führt. Unter echter Voraussage wird dabei gewöhnlich nur
die Vorhersage genau definierter Vorgänge an einem bestimmten
Ort zu einer bestimmten Zeit betrachtet. Die physikalischen
Wissenschaften entsprechen in hohem Maß diesem Ideal. Aber an sich ist
es für die Nützlichkeit eines wissenschaftlichen Satzes keineswegs
notwendig, daß er zur positiven Voraussage bestimmter Ereignisse
führt. Zwischen einer positiven Voraussage und einer, wie wir es

nennen können, negativen Voraussage besteht nur ein gradueller
Unterschied; und eine in diesem Sinn bloß negative Voraussage, z.B.,
daß wir auf einer bestimmten Wanderung kein Wasser finden werden,
kann wichtiger sein als viele positiven Voraussagen. Und wenn, wie
Prof. Popper klar gemacht hat, alle wissenschaftlichen Gesetze we-

515



sentlich den Charakter von Verboten haben 2), dann bedeutet ja auch
eine spezifische positive Voraussage eigentlich nur, daß wir durch
Ausschließen so vieler Möglichkeiten das zu Erwartende so weit
eingeschränkt haben, daß wir es als ein einzigartiges Ereignis betrachten.

Das ist aber, wo es sich um sehr komplexe Erscheinungen handelt,

oft nicht möglich. Bei diesen können wir oft nicht nur nicht
genug Fälle der gleichen Art beobachten, um strenge Regelmäßigkeiten

festzustellen, sondern wir sind auch nicht fähig, im Einzelfall
alle relevanten Variablen zu beobachten oder diese Vielheit von
Faktoren völlig zu übersehen. In solchen Fällen lehrt uns die Erfahrung

nur, daß, wenn wir a, b, c, d beobachten, entweder x oder y
oder z die Folge sein wird. Es wird uns bestenfalls gelingen, sehr
vereinfachte Modelle von Erscheinungen dieser Art zu konstruieren,
die uns sagen, warum ein Mechanismus oder ein kausales System
dieser Art gewisser Verhalten, aber nicht bestimmter anderer
Verhalten fähig ist. Und wenn wir dann in der Wirklichkeit komplexe
Erscheinungen beobachten, die so ablaufen, wie wir es von einem
Mechanismus bestimmter Art erwarten dürfen, so werden wir oft
mit Erfolg schließen, daß wir von diesem Mechanismus nur gewisse
weitere Vorgänge erwarten dürfen und nicht andere. Wenn wir z. B.
das Prinzip eines Uhrwerks oder den Mechanismus der Vererbung
kennen, so können wir daraus ableiten, was für einen Bereich von
Erscheinungen dieser Mechanismus hervorbringen kann und welche
nicht. Auch das sind Voraussagen und oft sehr nützliche Voraussagen.
Aber sie sehen ganz anders aus als die spezifischen Voraussagen etwa
der Physik und werden darum oft nicht einbezogen, wenn wir an
wissenschaftliche Kenntnisse denken. Ich habe sie im Augenblick nur
erwähnt, um klar zu machen, was wir in wissenschaftliches Wissen
einschließen müssen und werde später darauf zurückkommen müssen.

Jetzt muß ich mich aber den Formen der Verwertung jener
Erfahrungen zuwenden, die nicht in explizitem Wissen ihren Ausdruck
finden und die wir nicht einander mitteilen können, indem wir sagen,
daß dies oder jenes so ist, die aber doch in unserem Handeln ihren
Niederschlag finden. Die deutsche Sprache gibt uns da einen wichtigen
Fingerzeig mit ihrer Unterscheidung zwischen Wissen und Können.
Ich kann eine Sprache, ich kann ein Instrument handhaben oder sonst
verschiedenes machen oder tun. Das heißt noch lange nicht, daß ich
weiß, wie ich mich dabei verhalte, d. h., daß ich jemandem anderen
auf seine Frage erklären könnte, wie ich meinen Erfolg zustande bringe.
Das Kind, das seine Muttersprache mühelos beherrscht, hat natürlich
keine Ahnung von den ungemein komplizierten Regeln, die es dabei

2) Karl Popper, Die Logik der Forschung. Wien 1935.

516



befolgt. Der erfahrene Kletterer oder Skiläufer ist sich gewöhnlich
wenig bewußt, in welcher Weise er sich erfolgreich dem Gelände
anpaßt. Nichtsdestoweniger ist in allen diesen Fällen das Verhalten
den Umständen in einer Weise angepaßt, daß wir mit Recht davon
sprechen können, daß dabei «Wissen» oder Erfahrung verwendet
wird, von denen der Handelnde nicht wirklich weiß, daß er es besitzt.

Am relativ leichtesten lassen sich diese Umstände in bezug auf die
Sprache zeigen, wo auch die neuere Forschung am meisten dazu
beigetragen hat, ihr Verständnis zu fördern3). Das wichtige ist hier,
daß wir uns nicht nur der Sprache bedienen lernen, ohne wirklich zu
wissen, was für komplizierte Regeln wir ständig anwenden — es so

wenig wissen, daß die Regeln, die jedes Kind richtig zu gebrauchen
weiß, erst von den Grammatikern entdeckt werden mußten —,
sondern daß wir mit der Sprache sehr viel Wissen über die Welt
erwerben, Wissen, das gewissermaßen in der Sprache enthalten ist und
uns, ohne daß wir es formulieren könnten, ständig leitet, wenn wir
in der Sprache denken oder sprechen. Daß uns die Sprache oft
irreführt, ist natürlich oft betont worden. Aber viel öfter hilft uns der
erlernte Gebrauch der Sprache, uns in der Welt, in der wir leben,
zu orientieren, hilft uns, gewissermaßen automatisch viele Probleme
zu lösen, ohne daß wir wirklich erklären könnten, wie wir zu dieser
Lösung kommen; das wird nicht so leicht gesehen.

Ich denke dabei nicht nur und nicht einmal hauptsächlich an
das Wissen, das im Vokabular jeder Sprache enthalten ist, obwohl
auch das von beträchtlicher Wichtigkeit ist. Denn es ist keineswegs
selbstverständlich, daß sich die Dinge und Ereignisse gerade so

gruppieren, wie wir sie mit gleichen oder verschiedenen Namen belegen;
in der Zusammenfassung an sich verschiedener Dinge unter
demselben Namen oder einer verschiedenen Benennung liegt schon viel
Erfahrung verborgen. Wir lernen zwar die verschieden benannten
Dinge zu erkennen — oft ohne wirklich zu wissen, wann wir die
eine oder die andere Bezeichnung gebrauchen —, aber warum diese

Unterscheidungen wichtig sind, warum wir auf gewisse Eigenschaften
achten lernen und auf andere nicht, wissen wir nicht. Daß

wir es tun und daher nur auf das «X» genannte das über V«X»

gelernte anwenden, bedeutet, daß wir bereits mit einem Vorrat von
Wissen beginnen, den wir aus der Sprache entnehmen. Das Eskimokind,

das ein halbes Dutzend Worte für die verschiedenen Arten
der Naturerscheinung kennt, die wir einfach «Schnee» nennen, ist
damit schon in einer ganz anderen Weise geschult, relevante
Unterscheidungen zu machen als wir. Der Azteke wiederum, der für

3) Siehe insbesondere E. Sapir, Selected Writings in Language, Culture and
Personality, hg. von D. Mandelbaum. University of California Press 1949.

517



Kälte, Eis und Schnee nur ein Wort hat, ist entsprechend schlechter
dran als wir.

Mindestens ebenso wichtig wie das Vokabular ist aber die Struktur

jeder Sprache, die vielleicht in noch höherem Maße Theorien über
die Welt in sich schließt, deren sich der Gebraucher dieser Sprachen
ständig bedient, ohne sich ihrer bewußt zu sein. Da wir fast alle nur
Sprachen eines Typs, nämlich des indo-europäischen, kennen, deren
Strukturen außerordentlich ähnlich sind, so ist es uns kaum bewußt,
wie sehr Sprachen in ihrer Struktur verschieden sein können. Es
scheint uns, daß die Sprache so sein muß wie alle Sprachen, die wir
kennen, weil sie dieselbe Welt beschreiben. Aber solche Unterscheidungen

wie zwischen Dingen und Ereignissen, Substantiv und Verb,.
Subjekt und Prädikat, Substanz und Form, Dinge und die Beziehungen

zwischen ihnen, sind nicht in der Welt als solche gegeben: es
ist vielmehr unsere Sprache, die uns lehrt, die Welt in dieser besonderen

Art zu zerlegen. Nicht alle Sprachen kennen diese Unterscheidungen,

und doch gelingt es ihnen, die Welt ausreichend zu beschreiben.

Das Studium der Indianersprachen, die untereinander größere
Verschiedenheiten aufweisen, als sie etwa zwischen dem Deutschen
und dem Hebräischen bestehen, hat uns gelehrt, wie außerordentlich
viele Möglichkeiten es gibt, die Erfahrungswelt zu beschreiben —
oder ich hätte vielleicht nicht sagen sollen, die Erfahrungswelt, denn
wie wir die Welt erfahren, hängt in weitem Maß davon ab, durch
welche Sprache wir sie betrachten. In einer Sprache, die den Unterschied

zwischen Substantiv und Verbum nicht kennt oder die von
Dingen, die nicht gleichzeitig vorkommen können, wie Tagen, keinen
Plural bilden kann, sieht die Welt ganz anders aus als in unserer;
eine solche Sprache führt sehr oft zu — richtigen oder falschen —
Schlüssen, zu der unsere nicht führt. Es gibt z. B. eine Indianersprache,

die keine Ausdrücke wie Zeit, Beschleunigung u. dgl. hat
und die darum zwar nicht von der Simultanität von Ereignissen
sprechen kann, aber doch keine Schwierigkeiten hat, die physische
Welt zureichend zu beschreiben. Ihr Hauptmittel dazu ist ein unglaublicher

Beichtum von Ausdrücken, um zwischen Intensitäten von
Vorgängen zu unterscheiden, ein Reichtum, von dem wir keine Vorstellung

haben. Ich glaube, es gibt eine Sprache — oder sie wäre zu-
mindestens vorstellbar —, in der es keinen Ausdruck gibt, der
unserem kausalen «weil» entspricht. Denn in diesem kleinen Wörtchen
«weil» und in «warum» liegt natürlich eine ganze Naturphilosophie
verborgen, in der wir notwendig denken, die aber sicher nicht im
Wesen der Natur liegt.

So interessant diese Dinge sind, ich darf mich nicht zu lange
bei der Sprache aufhalten, die ja hier nur ein Beispiel für eine
viel allgemeinere Erscheinung sein soll. Was ich von der Sprache

518



sagte, daß nämlich in ihr Erfahrung verborgen liegt, die wir benützen,
ohne sie zu kennen, gilt natürlich für sehr viele andere Dinge. Es
gilt vor allem für alle Werkzeuge und Hilfsmittel des täglichen
Lebens. Niemand kennt wahrscheinlich alle die Gründe, die dazu
geführt haben, dem Hammer, der Schere oder der Schaufel gerade die
heute allgemein übliche Form zu geben. Erst in neuerer Zeit hat man
begonnen, die in den Dingen angesammelte Erfahrung von Generationen

durch systematisches Studium zu ersetzen.
Was von den materiellen Gebrauchsgegenständen gilt, trifft

natürlich auch auf die Gebräuche und Gepflogenheiten des sozialen
Lebens, auf Tradition, Sitte und Moral und die Regeln des Rechts
zu. Auch sie sind zum großen Teil nicht bewußt geschaffen oder
erfunden worden, sondern entstanden; auch bei ihnen wissen wir meist
nicht, warum sie so sind und ob und welchen Nutzen wir aus ihrer
besonderen Form ziehen. Auch in ihnen ist oft viel Erfahrung der
Vergangenheit niedergelegt, die wir benützen, ohne sie zu kennen; diese
Erfahrung findet ihren Niederschlag in diesen in einem Auswahlprozeß

erhalten gebliebenen erfolgreichen Gebräuchen und bildet
einen wesentlichen Bestandteil dessen, was wir unsere Zivilisation
nennen.

Das Verständnis dieser Erscheinungen hat sehr darunter gelitten,

daß ihre Beurteilung Gegenstand politischer oder weltanschaulicher

Gegensätze wurde. Diejenigen, die sich ihrer Wichtigkeit am
meisten bewußt waren, waren zumindest auf dem Kontinent meist
konservative und autoritäre Denker, wie Bonald und de Maistre in
Frankreich, Justus Moser und andere in Deutschland, die von der
kollektiven Erfahrung der Menschheit wohl viel sprachen, gelegentlich

sogar, namentlich in bezug auf die Bolle der Sprache, erstaunliche

Einsichten bewiesen, aber im ganzen diese Dinge doch als ein
unverständliches Mysterium darstellten, an dem es frevelhaft wäre,
zu rühren, so daß zum Schluß ihre ganze Argumentation auf
Einwände gegen jede Neuerung hinauslief.

Das hatte unglücklicherweise zur Folge, daß unter den
fortschrittlich Gesinnten der ganze Problemkreis in Mißkredit geriet.
Ein gewisser übertriebener Rationalismus oder vielleicht besser
Intellektualismus, der besonders auf dem Kontinent die fortschrittlichen

liberalen und demokratischen Bewegungen beherrschte, führte
dazu, daß in diesen Kreisen alle jene Bemühungen als Humbug
abgetan und nicht ernst genommen wurden — eine tragische Entwicklung,

denn niemand hätte an der Bedeutung spontan gewachsener
Bildungen größeres Interesse nehmen sollen als die, welche alle ihre
Hoffnungen auf die wohltätigen Wirkungen der Freiheit setzten.
Tatsächlich hat aber jener falsche Rationalismus, von dem sie sich
leiten ließen, sie verhindert, anzuerkennen, daß etwas anderes als

519



die bewußte Vernunft — jenes Wissen, das wir willkürlich beherrschen

— in der Organisation der Gesellschaft eine wohltätige Rolle
spielen könne. Daß irgend eine soziale Bildung unabhängig von dem
Zweck, für den sie etwa geschaffen wurde, einen nützlichen und
vielleicht unentbehrlichen Dienst leisten könne, wurde als Aberglaube
zurückgewiesen, und diejenigen, die etwa im Automatismus des Marktes
(wo diese Dinge zuerst untersucht wurden) eine vorteilhafte und doch
von keiner menschlichen Vernunft geleitete Steuerung der menschlichen

Tätigkeit sahen, wurden als Apologetiker des Bestehenden
abgetan. Wie diese Einstellung schließlich fast mit Notwendigkeit zum
Sozialismus und der Planwirtschaft führte, habe ich bei anderen
Gelegenheiten zu zeigen versucht und will es hier nicht weiter
besprechen 4).

Während aber in der Nationalökonomie alle solche Vorstellungen

wie Adam Smiths «unsichtbare Hand», die ohne Wissen der
Menschen ihre Tätigkeit wohltätig regelt, durch Generationen
hindurch mit einer Art Tabu belegt wurden, haben andere Sozial
Wissenschaften, die sich mit weltanschaulich neutraleren Gebieten befaßten,
besonders die Linguistik und die Anthropologie, hier große
Fortschritte gemacht. Wir wissen heute, daß die Rolle, die soziale
Bildungen im Leben der Menschheit spielen, wenig oder gar nichts mit
dem zu tun hat, was die handelnden Menschen mit ihnen meinen.

Wir wissen heute z. B., daß wir nicht im Geiste des naiven
Rationalismus des 19. Jahrhunderts solche Begriffe wie den des
«Naturrechts» oder des «eingeborenen Rechtsgefühls» einfach als
metaphysische Spekulationen ansehen und uns auf das Studium der Regeln
positiven Rechts beschränken können, sondern daß wir die letzteren
nur gegen einen Hintergrund eines oft unbewußten Rahmenwerks
von Vorstellungen und Begriffen verstehen müssen, die sich gar nicht
so sehr von dem unterscheiden, was man einmal als Naturrecht
bezeichnete. Es hat sich insbesondere als unberechtigt, wenn nicht sogar
verderblich erwiesen, daß es in den letzten hundert Jahren üblich
war, alle moralischen Regeln, die wir nicht durch einen bekannten
Zweck rechtfertigen können, als «bloße Gewohnheiten», «sinnlose
Gebräuche» zu betrachten. Der große Kampf gegen den Aberglauben,
den der Rationalismus führte, hat in eigenartiger Weise zu einem
neuen Aberglauben geführt. Dieser Kampf war natürlich gerechtfertigt,

soweit er sich gegen alle Meinungen richtet, die sich als falsch
erwiesen hatten. Aber zwischen dem Bestreben, nichts Falsches zu
glauben und dem Bestreben, nichts zu glauben, was nicht als richtig
erwiesen ist, besteht ein großer Unterschied: während das erste nicht

*) Siehe insbesondere «The Counter-Revolution of Science». Gleneve, 111.,

1952.

520



nur löblich, sondern eine Forderung der intellektuellen Rechtschaffenheit

ist, ist letzteres weder wünschenswert noch auch nur möglich.
So wie wir nicht einmal den Mund aufmachen könnten, wenn wir
vor jedem Satz wissen müßten, warum wir diese oder jene Form des

sprachlichen Ausdrucks verwenden, so wäre jedes soziale Zusammenleben

unmöglich, wenn wir uns weigern würden, uns Verhaltungsformen

anzupassen, deren Sinn und Zweck wir nicht kennen oder
verstehen.

Es ist jetzt schon bald zweihundert Jahre her, seitdem der große
Engländer Edmund Burke zum ersten Male die große Frage
aufgeworfen hat, die immer mehr zur Schicksalsfrage der Menschheit zu
werden droht: «What would become of the world if the practice of
moral duty and the foundation of society rested upon their reason
made clear and demonstrative to every individual?» (Was würde aus
der Welt, wenn die Erfüllung moralischer Pflichten und die Grundlagen

der Gesellschaft darauf basierten, daß ihre rationale Begründung

jedem einzelnen klar gemacht und bewiesen werden müßte?)
Es ist wahrscheinlich die Wurzel einer der Hauptschwierigkeiten der
Gegenwart, die große Krankheit unserer Zivilisation, daß der Mensch
sich nicht mehr Kräften unterwerfen will, die er nicht versteht,
zumindest eine freie Zivilisation aber nur mit dieser Bereitwilligkeit
möglich ist und das meiste, was unsere Zivilisation ausmacht, von
solchen Kräften geschaffen und in Gang erhalten wird.

Es war eines der typischen Klischees dieser Zeit, daß der Mensch
nach Belieben ändern könne, was er geschaffen habe und es daher
auch in seiner Macht stehen müsse, die Zivilisation, die er gebaut
hat, seinen Wünschen anzupassen. Dieses plausibel klingende Argument

beruht jedoch auf einem Doppelsinn des Wortes «geschaffen».
Gewiß ist alles, was wir Zivilisation und Kultur nennen, das Resultat
menschlicher Tätigkeit. Aber das heißt nicht, daß diese Dinge eine
bewußte Schöpfung des menschlichen Geistes sind, auch nicht, daß
wir ihr Funktionieren verstehen, oder wissen, in welcher Weise sie

uns bei der Erreichung unserer Ziele helfen. In einem gewissen Sinn
sind natürlich wir in höherem Grade die Geschöpfe unserer Zivilisation

als diese Zivilisation unser Geschöpf ist — es gab nicht zuerst
einen menschlichen Geist, der diese Zivilisation entworfen hat,
sondern unser individuelles und kollektives Wissen ist ein Produkt des
Prozesses der Zivilisation.

Nun ist freilich vom modernen Menschen, der zum bewußten
Gebrauch seiner Vernunft erwacht ist, nicht zu verlangen, daß er
diese Vernunft nicht verwendet, um seine Umwelt zu beherrschen;
allerdings nur sofern er nicht wieder durch Vernunftgründe überzeugt

wird, daß dies unzweckmäßig ist. Ich bin gewiß der letzte, der
den Verzweiflungsschritt zu einem Mystizismus empfehlen würde,

521



der das Gewordene oder Bestehende kritiklos als das beste hinnimmt.
Gewiß müssen wir unsere Vernunft verwenden, auch wenn im besonderen

Fall das Ergebnis nur wäre, uns die Grenzen zu zeigen, bis zu
denen wir die Beherrschung der Umwelt durch unsere bewußte
Vernunft zweckmäßigerweise treiben dürfen.

Das große Problem ist hier, wie weit wir hoffen dürfen,
intellektuelle Probleme zu meistern, deren Schwierigkeit gerade darin
besteht, daß wir einen großen Teil der konkreten Daten, die das
Problem im Einzelfall bestimmen, nie kennen können. Es wäre zum
Beispiel, um bei meinem Beispiel zu bleiben, eine Unmöglichkeit, alles
das Wissen, das implizite in der Sprache enthalten ist, explizit zu
machen, und selbst wenn wir das könnten, wäre in der Sprache, in
der wir dieses Wissen ausdrücken, wieder anderes Wissen implizite
enthalten und so weiter. Ebenso würde es gewiß das Fassungsvermögen

jedes menschlichen Geistes übersteigen, alle Vor- und Nachteile

der Befolgung eines bestimmten Moralsystems zu überblicken
oder im Fall des Marktes alle jene Umstände, die unsere täglichen
Bemühungen bestimmen, in Betracht zu ziehen, die dank seinem spontanen
Mechanismus tatsächlich in Betracht gezogen werden. Wir haben
tatsächlich keine Ahnung, welche Wirkung auf die Entwicklung einer
gesellschaftlichen Gruppe die Befolgung gewisser ethischer Überzeugungen

oder bestimmter Gebräuche und Gepflogenheiten hat, ob und
wann das, was wir «gut» nennen, auch wirklich dem Fortbestand
der Gesellschaft hilft. Es kann wohl sein, daß eine Gesellschaftsgruppe

zugrunde geht, weil sie sich zu streng an Begeln hält, die
wir für gut halten, und eine andere ihre Prosperität gerade dem
Vorherrschen von Verhaltensformen verdankt, die wir als «schlecht»
bezeichnen. Die moderne Tendenz, in allen mir bekannten Sprachen
das Wort «gut» durch das Wort «sozial» zu ersetzen, ist dabei nur
ein Symptom der anmaßenden Idee, daß wir wirklich wissen, was
in diesem Sinne «sozial» ist.

Die Tatsache, daß wir im konkreten Fall nie mehr als einen
Bruchteil der relevanten Umstände kennen (und kennen können) und
daher auch nie eine vollständige Erklärung liefern oder spezifische
Voraussagen machen können, bedeutet jedoch nicht, daß wir über
derartige Erscheinungen gar nichts wissen. Wenn wir auch nicht
wissen können, was im besonderen Fall im einzelnen vorgeht, so
können wir doch oft aus dem Verständnis des Prinzips, das am Werk
ist, aus unserer Kenntnis der Art der Vorgänge, um die es sich handelt,

oder des Typs von Mechanismus, wichtige Schlußfolgerungen
ziehen. Ich habe mich, wegen der Bedeutung, die sie hier haben,
schon eingangs mit diesen bloßen «Erklärungen des Prinzips» befaßt
und will jetzt nicht weiter auf ihr Wesen eingehen, sondern vielmehr

522



fragen, welchen Nutzen sie uns leisten, d. h. in welcher Weise sie uns
helfen, unsere Ziele erfolgreicher zu verwirklichen.

Kurz gesagt, haben wir es bei diesen bloßen Erklärungen des

Prinzips mit sehr vereinfachten Gedankenmodellen zu tun (in dem
Sinn, wie wir von Gedankenexperimenten sprechen), aus denen wir
ablesen können, welcher Art von Verhalten gewisse Typen von Strukturen

fähig sind, und welcher nicht. Wir sind zu dem Gebrauch
solch vereinfachter Modelle gezwungen, weil die Wirklichkeit zu
komplex ist, als daß wir sie je ganz übersehen könnten, und wir
werden nie genügend Bestimmungsstücke besitzen, um das Resultat
einer konkreten Situation mit Bestimmtheit vorauszusagen. Diese
Modelle werden uns bloß in die Lage versetzen, den Bereich von
Verhaltensmöglichkeiten abzustecken, dessen ein System oder eine Struktur

dieser Art fähig, und jener, welcher sie nicht fähig ist, aber nicht
vorauszusagen, welche besonderen Vorgänge in einem bestimmten
Moment eintreten werden. Wenn wir an einem gegebenen Objekt
dami Verhalten beobachten, das für Systeme bestimmter Art typisch
ist, werden wir oft mit Erfolg voraussagen können, daß dieses
Objekt oder dieser Zusammenhang auch dieser oder jener Verhalten
und keiner anderen fähig ist. Das ist die typische Situation
sozialwissenschaftlicher Theorien. Wir können meist feststellen, daß der
Komplex, mit dem wir zu tun haben, aus gewissen typischen
Elementen zusammengesetzt ist und können aus unseren Modellen
ableiten, was für Verhalten so ein Komplex zeigen kann und was für
Verhalten nicht.

Das gibt uns Wissen, das zwar im weiteren Sinn, wie wir gesehen
haben, auch Voraussagen (oder zumindest Poppersche «Verbote»)
enthält, aber kaum zu Voraussagen im Sinne der physikalischen
Wissenschaften führt. Ich möchte den Dienst, den uns solche Modelle
oder Theorien leisten, vielleicht besser mit dem Wort «Orientierung»
als mit Voraussage bezeichnen: sie sagen uns zwar nicht, welches
bestimmte Ereignis, aber doch welche Art von Ereignissen wir
erwarten dürfen, und damit wird die Welt, in der wir leben, doch eine
weniger ungewisse, weniger beunruhigende Welt, in der wir uns mit
größerer Sicherheit bewegen, an die wir uns besser anpassen und
unsere Ziele mit besserer Aussicht auf Erfolg verfolgen können.

Auf die gesellschaftlichen Bildungen angewendet, von denen ich
gesprochen habe, bedeutet das, daß uns unser theoretisches Wissen
zwar helfen wird zu verstehen, welcher Art von Funktionen diese
verschiedenen Bildungen fähig sind, in welcher Art und Weise und
unter welchen Bedingungen sie den Menschen in ihren Bestrebungen
helfen werden, meist aber ohne daß wir es sagen könnten, worin
im konkreten und im Einzelfall dieser Nutzen besteht. Da wir den
Leistungsbereich verschiedenartiger Bildungen abstecken können,

523



werden wir zumindest oft in der Lage sein, die Bildungen zu fördern,
die der Erreichung unserer Ziele günstig sind, und jene auszuscheiden,

die im ganzen weniger vorteilhaft sind. Aber ebenso wie wir
keine spezifischen Voraussagen bestimmter Ereignisse machen
können, werden wir auch nicht in der Lage sein, gerade jene bestimmten

Ergebnisse herbeizuführen, die wir im einzelnen Fall wünschen.
Mit anderen Worten, wo wir nicht mehr als das Prinzip einer
komplexen Erscheinung kennen, trifft die eingangs erwähnte Charakterisierung

wissenschaftlicher Erkenntnis, daß sie uns zur Vorhersage und
Beherrschung («prediction and control») der Ereignisse hilft, nicht
ganz zu. So wie ich früher vorgeschlagen habe, in diesem
Zusammenhang statt von Vorhersage von Orientierung zu sprechen, so
möchte ich jetzt hinzufügen, daß wir statt von Beherrschung besser

von Kultivierung sprechen sollten — in dem Sinn, wie der Gärtner
seine Blumen kultiviert und der Staatsmann oder Pobtiker die
gesellschaftlichen Bildungen kultivieren und nicht beherrschen sollte.
In allen diesen Fällen können wir zwar günstige Bedingungen für
die gewünschten Erfolge schaffen, aber nicht durch bewußte
Kontrolle bestimmte Resultate herbeiführen, da sich ein Teil der wesentlichen

Faktoren unserer Beobachtung und Beherrschung entzieht5).

5) Die in den letzten Absätzen angedeuteten Überlegungen sind voller
ausgeführt in meinem Aufsatz «Degrees of Explanation!, Rritish Journal for the
Philosophy of Science, Rand VI, Nr. 23, November 1955.

524


	Über den "Sinn" sozialer Institutionen

