Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 36 (1956-1957)

Heft: 7

Artikel: Uber den "Sinn" sozialer Institutionen
Autor: Hayek, F.A.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-160570

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-160570
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

als die Beniitzung der iiber das ganze Land angelegten gut gesicher-
ten Reserven.

Es ist wohl beinahe selbstverstindlich, daf? die taktische Luft-
waffe und die Luftverteidigung grofle Aufmerksamkeit verdienen,
ohne dafy man die unerfiillbare Forderung stellen kann, die Schweiz
miisse mit eigenen Mitteln eine Luftiiberlegenheit und einen sicheren
Luftraum erfechten. _

Eine Reorganisation der schweizerischen Landesverteidigung
braucht sicher nicht das Abstandnehmen von alten, bewiihrten Grund-
sdtzen mit sich zu bringen. Wohl werden die finanziellen Opfer ver-
grofiert werden miissen, aber wer den Budgetanteil fiir die Landes-
verteidigung des freiheitsliebenden und gleichzeitig im Wohlstand
lebenden Schweizervolkes mit demjenigen anderer Liander vergleicht,
wird sicher nicht behaupten kéonnen, daf’ eine Erhéhung unmég-
lich sei.

UBER DEN «SINN»
SOZIALER INSTITUTIONEN

VON F. A. HAYEK

Vor gar nicht so langer Zeit hitte der Titel dieses Aufsatzes
sofort den Verdacht eines gewissen Obskurantismus hervorgerufen,
und ich wére nicht iiberrascht, wenn er auch heute noch bei manchen
Unbehagen und Mifdtrauen erregte. Vielleicht schiitzt mich davor
auch nur die Zweideutigkeit des Ausdruckes «Soziale Institutionen»,
den ich im Titel verwendete. Denn der Gegenstand dieses Aufsatzes
sind nicht die bewuf’t geschaffenen Einrichtungen der Gesellschaft,
sondern vielmehr jene ohne Absicht entstandenen Bildungen wie Moral,
Sitte, Sprache und der Markt, deren Entstehen und Funktionieren
zu 'erklaren der eigentliche Gegenstand aller sozialwissenschaftlichen
Theorie ist. Wie aber, so mag der Leser mit einem gewissen Recht
fragen, kann etwas, das nicht von menschlichem Verstand bewuf}t
geschaffen wurde, einen Sinn haben? In der strikten Bedeutung des
Wortes, wie sie etwa Max Weber mit dem Ausdruck gemeinter Sinn
untersucht, konnen sie in der Tat keinen Sinn haben, denn wenn sie
niemand bewuf3t geschaffen hat, so kann auch niemand etwas mit
ihnen gemeint haben.

512



Die Sprache macht es aber fast unvermeidlich, etwas loser und
ungenauer von einem «Sinn» bei manchen Erscheinungen auch dann
zua sprechen, wenn wir damit nicht sagen wollen, dafy ihnen ein schaf-
fender Geist einen Sinn beigemessen hat. Da} wir z. B. irgend etwas
Verniinftiges damit meinen, wenn wir sagen, daf} ein Sprachgebrauch
oder die Ubungen einer Sitte einen guten Sinn hat, wird kaum jemand
bestreiten, obwohl wir damit gewifs nicht den Sinn oder Zweck
meinen, den irgend ein «Erfinder» dieses Gebrauchs mit ihm ver-
bundeun hat. Aber was wir eigentlich damit meinen, ist viel schwerer
zu sagen. Es ist dhnlich wie in der Biologie, wo gewohnheitsmiflig
von dem «Zweck» oder der Funktion eines Organs u. dgl. gesprochen
wird, obwohl der Biologe natiirlich genau weify, da® das im wort-
lichen Sinn nicht richtig ist und der Gebrauch solcher Ausdriicke
eine gewisse Gefahr in sich birgt. Und doch kann er diese «teleolo-
gical shorthand», wie es Julian Huxley einmal nannte, nicht ent-
behren. Bei den biologischen Organismen ist es jedoch noch verhiilt-
nismiflig leicht zu sehen, in welchem Sinn die Teile oder Organe
«einem Zweck dienen», wie wir sagen, nimlich in dem Sinn einer
Forderung des Fortbestandes des Individuums oder der Spezies.

Bei den gewachsenen, nicht geschaffenen sozialen Bildungen ist
es meist viel schwerer, klar zu machen, was wir meinen, wenn wir
von ihrem «Sinn» sprechen, da wir damit meist auf etwas hinwei-
sen, das wir nur sehr unvollkommen kennen oder sogar nur vermuten.
Wenn sich so ein Gebilde bewiihrt und erhalten hat, so besteht eine
gewisse Prisumtion — keineswegs Gewi3heit —, daf} es den Men-
schen irgendwie zur Erreichung ihrer Ziele geholfen hat, auch wenn
es nicht bewufit dazu geschaffen wurde. Die Entwicklung solcher Ge-
bilde bedeutet eine gewisse Anpassung, es ist eine gewisse Erfah-
rung des Menschengeschlechts in ihnen niedergelegt, von der wir
Nutzen ziehen, ohne diese Erfahrung selbst gemacht zu haben oder
auch nur wirklich zu wissen, worin diese Erfahrungen vieler Gene-
rationen bestanden haben.

Unser ganzes Denken ist, seiner Natur nach, so vollig auf das
beschriinkt, was wir wissen, daf} es einer ganz gewaltigen Anstren-
gung unserer Einbildungskraft bedarf, um uns klar zu machen, wie
das ganze Funktionieren unserer Zivilisation, unser ganzes Leben in
viel hoherem Maf3 von Umstinden bestimmt wird, die wir micht
kennen und die zum grofien Teil niemand kennt. Wenn man anfingt,
sich dariiber Rechenschaft zu geben, einen wieviel gréfieren Teil der
unser Leben beeinflussenden Faktoren wir nicht kennen, so wird
man sich bewufdt, daf® unsere Unwissenheit, unsere Unkenntnis der
meisten konkreten Dinge, die den Gang der Welt um uns bestimmen,
eigentlich als die wichtigste aller sozialen Tatsachen in jeder Dis-
kussion sozialer Erscheinungen eine zentrale Rolle spielen sollte. Aber

513



iiber unser Unwissen haben wir der Natur der Sache nach nicht viel
zu sagen, wenn es auch nicht zutrifft, wie es zuerst scheinen méchte,
daf} wir dariiber gar nichts sagen konnen. Natiirlich kénnen wir nicht
iiber Dinge reden, von denen wir gar nichts wissen. Aber es hat
durchaus Sinn zu sagen, daf wir iiber dies oder jenes, von dessen
Existenz wir wissen, bestimmte Fragen nicht beantworten kdonnen;
durch Formulierung solcher Fragen konnen wir wenigstens den Be-
reich dessen abgrenzen, was wir nicht wissen. Wenn wir das syste-
matisch versuchen, wird uns erst bewuf3t, dal® wir in einem solchen
Ozean von Unwissen leben, daf} es wie ein Wunder erscheint, daf}
wir uns in der Welt iiberhaupt mit einigem Erfolg zurechtfinden.
So ein Versuch wire nicht die schlechteste Vorbereitung fiir das, was
ich besprechen will, oder fiir die Behandlung sozialwissenschaftlicher
Probleme iiberhaupt. |

Das wiirde aber mehr Raum in Anspruch nehmen als mir zur
Verfiigung steht, und fiir unsere Zwecke ist es niitzlicher zu fragen,
in welchen Formen wir Wissen besitzen, oder besser, wie wir die
mannigfaltige Erfahrung verwerten, die das Individuum und das
menschliche Geschlecht als solches erworben hat. Wenn wir von
[Dissen sprechen, denken wir zunichst nur an explizites Wissen, an
ausdriickliche Kenntnisse, die wir ohne Schwierigkeiten in Worten
formulieren und einander mitteilen konnen. Die herrschende Auf-
fassung der letzten 300 Jahre, die man als Rationalismus oder Intel-
lektualismus bezeichnen kann und die nur «klare und deutliche
Ideen» als wirkliches Wissen gelten lassen wollte, hat dazu gefiihrt,
daf} die zahlreichen anderen Formen, in denen wir erfolgreich Er-
fahrung verwenden, wenig Beachtung gefunden haben. In einer mo-
dernen Zuspitzung geht das so weit, dafy iiberhaupt nur mehr das
priazise Wissen der Wissenschaft als Wissen gezihlt wurde. Der
hochbegabte und frith verstorbene Cambridger Philosoph Frank
Ramsay hat das einmal in den Worten ausgedriickt: «There is nothing
to know except science 1).»

Man kann natiirlich niemandem verbieten, «Wissen» oder
«Kenntnisse» so eng zu definieren. Aber das erschopft dann gewif3
nicht alle die Arten und Weisen, in welchen der Mensch seine Er-
fahrung verwertet und sich mehr oder weniger erfolgreich seiner
Umgebung anpafdt. Was wir gewohnlich als wissenschaftliche Kennt-
nisse bezeichnen, ist nicht das einzige Wissen, das uns in der Ver-
wirklichung unserer Wiinsche hilft; sobald man auf die anderen Arten
des Wissens hinweist, ist das so offenkundig, daf’ es kaum jemand
bestreiten diirfte. In erster Linie wiiren natiirlich die allgemeinen
Sitze der Wissenschaft nutzlos ohne die Kenntnis von konkreten Um-

1) F. P. Ramsay, The Foundations of Mathematics, Cambridge 1925, S. 287,

514



stinden von Zeit und Ort; daher ist dieses konkrete Wissen, daf’
das eine da und das andere dort zu finden ist, von héchster Wich-
tigkeit. Aber es ist gewif} nicht in seiner Gesamtheit systematisch
zusammengefaf3t und kann nicht als Wissenschaft bezeichnet wer-
den. Es ist Wissen, das seiner Natur nach unter die Menschen ver-
teilt ist, von dem jeder von uns Stiicke besitzt, die niemand anderer
‘hat. Das ist so selbstverstindlich, daf’ es nur seiner Selbstverstind-
lichkeit halber selten erwiihnt und manchmal deshalb vielleicht sogar
vergessen wird, und ich will mich daher dabei nicht linger auf-
halten. Fast dasselbe gilt fiir das Wissen, das nicht direkt Wissen
tiber die Welt ist, sondern nur Wissen, wie und wo die Antwort auf
bestimmte Fragen zu finden ist. Ein sehr grofler Teil der Fihigkeit
jedes Wissenschafters oder Gelehrten besteht in diesem Sinn nicht
aus bestimmten Wissen, sondern in der Fihigkeit oder Technik, sich
das Wissen zu beschaffen, das er jeweils braucht. Ein Grofteil des
sogenannten heutigen Wissens der Menschheit ist wahrscheinlich
keinem lebenden Menschen wirklich bekannt, sondern blof} jenen ver-
fugbar, die wissen, wo sie es finden. Auch das braucht man wohl
nur zu erwihnen, um die Wichtigkeit solchen « Wissens» jedermann
bewuf3t zu machen.

Bevor ich auf die anderen Arten, in denen wir die Erfahrung
der Vergangenheit verwenden, eingehe, auf die es mir vor allem an-
kommt, méchte ich noch kurz betrachten, was alles in dem wissen-
schaftlichen oder theoretischen Wissen eingeschlossen ist. Denn die
Musterbeispiele aus den exakten oder physikalischen Wissenschaf-
ten, an die wir da zuniichst denken, legen eine allzu enge Interpre-
tation nahe, und es wird spiter fiir uns von Wichtigkeit sein, zu ver-
stehen, daf} auch das wissenschaftliche Wissen sehr vieler Abstufun-
gen fahig ist.

Die enge Interpretation wissenschaftlicher Kenntnis, von der ich
spreche, driickt sich in der Ansicht aus, daf} es das Kennzeichen aller
Wissenschaft sei, daf} sie zur Voraussage und Beherrschung der Er-
eignisse fiithrt. Unter echter Voraussage wird dabei gewohnlich nur
die Vorhersage genau definierter Vorginge an einem bestimmten
Ort zu einer bestimmten Zeit betrachtet. Die physikalischen Wissen-
schaften entsprechen in hohem Maf} diesem Ideal. Aber an sich ist
es fiir die Niitzlichkeit eines wissenschaftlichen Satzes keineswegs
notwendig, daf} er zur positiven Voraussage bestimmter Ereignisse
fithrt. Zwischen einer positiven Voraussage und einer, wie wir es
‘nennen konnen, negativen Voraussage besteht nur ein gradueller Un-
terschied; und eine in diesem Sinn blof’ negative Voraussage, z.B.,
daf3 wir auf einer bestimmten Wanderung kein Wasser finden werden,
kann wichtiger sein als viele positiven Voraussagen. Und wenn, wie
Prof. Popper klar gemacht hat, alle wissenschaftlichen Gesetze we-

515



sentlich den Charakter von Verboten haben 2), dann bedeutet ja auch
eine spezifische positive Voraussage eigentlich nur, da® wir durch
Ausschliefien so vieler Méglichkeiten das zu Erwartende so weit ein-
geschrinkt haben, daf wir es als ein einzigartiges Ereignis betrachten.

Das ist aber, wo es sich um sehr komplexe Erscheinungen han-
delt, oft nicht méoglich. Bei diesen kénnen wir oft nicht nur nicht
genug Fille der gleichen Art beobachten, um strenge Regelmiflig-
keiten festzustellen, sondern wir sind auch nicht fihig, im Einzelfall
alle relevanten Variablen zu beobachten oder diese Vielheit von
Faktoren véllig zu tibersehen. In solchen Fillen lehrt uns die Erfah-
rung nur, dafl, wenn wir a, b, ¢, d beobachten, entweder x oder y
oder z die Folge sein wird. Es wird uns bestenfalls gelingen, sehr
vereinfachte Modelle von Erscheinungen dieser Art zu konstruieren,
die uns sagen, warum ein Mechanismus oder ein kausales System
dieser Art gewisser Verhalten, aber nicht bestimmter anderer Ver-
halten fihig ist. Und wenn wir dann in der Wirklichkeit komplexe
Erscheinungen beobachten, die so ablaufen, wie wir es von einem
Mechanismus bestimmter Art erwarten diirfen, so werden wir oft
mit Erfolg schlieffen, daf’ wir von diesem Mechanismus nur gewisse
weitere Vorgénge erwarten diirfen und nicht andere. Wenn wir z. B.
das Prinzip eines Uhrwerks oder den Mechanismus der Vererbung
kennen, so konnen wir daraus ableiten, was fiir einen Bereich von
Erscheinungen dieser Mechanismus hervorbringen kann und welche
nicht. Auch das sind Voraussagen und oft sehr niitzliche Voraussagen.
Aber sie sehen ganz anders aus als die spezifischen Voraussagen etwa
der Physik und werden darum oft nicht einbezogen, wenn wir an
wissenschaftliche Kenntnisse denken. Ich habe sie im Augenblick nur
erwihnt, um klar zu machen, was wir in wissenschaftliches Wissen
einschlieffen miissen und werde spiter darauf zuriickkommen miissen.

Jetzt muf} ich mich aber den Formen der Verwertung jener Er-
fahrungen zuwenden, die nicht in explizitem Wissen ihren Ausdruck
finden und die wir nicht einander mitteilen kénnen, indem wir sagen,
daf} dies oder jenes so ist, die aber doch in unserem Handeln ihren
Niederschlag finden. Die deutsche Sprache gibt uns da einen wichtigen
Fingerzeig mit ihrer Unterscheidung zwischen Wissen und Kénnen.
Ich kann eine Sprache, ich kann ein Instrument handhaben oder sonst
verschiedenes machen oder tun. Das heif3t noch lange nicht, daf} ich
weif3, wie ich mich dabei verhalte, d. h., daf} ich jemandem anderen
auf seine Frage erkliren konnte, wie ich meinen Erfolg zustande bringe.
Das Kind, das seine Muttersprache miihelos beherrscht, hat natiirlich
keine Ahnung von den ungemein komplizierten Regeln, die es dabei

2) Karl Popper, Die Logik der Forschung. Wien 1935.

516



befolgt. Der erfahrene Kletterer oder Skildufer ist sich gewohnlich
wenig bewufdt, in welcher Weise er sich erfolgreich dem Gelinde
anpafit. Nichtsdestoweniger ist in allen diesen Fillen das Verhalten
den Umsténden in einer Weise angepaf’t, daf} wir mit Recht davon
sprechen konnen, dafd dabei «Wissen» oder Erfahrung verwendet
wird, von denen der Handelnde nicht wirklich weif3, daf} er es besitzt.

Am relativ leichtesten lassen sich diese Umstiinde in bezug auf die
Sprache zeigen, wo auch die neuere Forschung am meisten dazu bei-
getragen hat, ihr Verstindnis zu fordern3). Das wichtige ist hier,
daf} wir uns nicht nur der Sprache bedienen lernen, ohne wirklich zu
wissen, was fiir komplizierte Regeln wir stindig anwenden — es so
wenig wissen, dafy die Regeln, die jedes Kind richtig zu gebrauchen
weild, erst von den Grammatikern entdeckt werden mufiten —, son-
dern daf3 wir mit der Sprache sehr viel Wissen iiber die Welt er-
werben, Wissen, das gewissermafen in der Sprache enthalten ist und
uns, ohne dafl wir es formulieren konnten, stindig leitet, wenn wir
in der Sprache denken oder sprechen. Dafy uns die Sprache oft irre-
fiihrt, ist natiirlich oft betont worden. Aber viel 6fter hilft uns der
erlernte Gebrauch der Sprache, uns in der Welt, in der wir leben,
zu orientieren, hilft uns, gewissermaflen automatisch viele Probleme
zu losen, ohne dafd wir wirklich erkliren kénnten, wie wir zu dieser
Loésung kommen; das wird nicht so leicht gesehen.

Ich denke dabei nicht nur und nicht einmal hauptsichlich an
das Wissen, das im Vokabular jeder Sprache enthalten ist, obwohl
auch das von betrichtlicher Wichtigkeit ist. Denn es ist keineswegs
selbstverstindlich, daf} sich die Dinge und Ereignisse gerade so grup-
pieren, wie wir sie mit gleichen oder verschiedenen Namen belegen;
in der Zusammenfassung an sich verschiedener Dinge unter dem-
selben Namen oder einer verschiedenen Benennung liegt schon viel
Erfahrung verborgen. Wir lernen zwar die verschieden benannten
Dinge zu erkennen — oft ohne wirklich zu wissen, wann wir die
eine oder die andere Bezeichnung gebrauchen —, aber warum diese
Unterscheidungen wichtig sind, warum wir auf gewisse Eigenschaf-
ten achten lernen und auf andere nicht, wissen wir nicht. Daf}
wir es tun und daher nur auf das «X» genannte das iiber «X» ge-
lernte anwenden, bedeutet, daf® wir bereits mit einem Vorrat von
Wissen beginnen, den wir aus der Sprache entnehmen. Das Eskimo-
kind, das ein halbes Dutzend Worte fiir die verschiedenen Arten
der Naturerscheinung kennt, die wir einfach «Schnee» nennen, ist
damit schon in einer ganz anderen Weise geschult, relevante Un-
terscheidungen zu machen als wir. Der Azteke wiederum, der fiir

3) Siehe insbesondere E. Sapir, Selected Writings in Language, Culture and
Personality, hg. von D. Mandelbaum. University of California Press 1949.

517



Kilte, Eis und Schnee nur ein Wort hat, ist entsprechend schlechter
dran als wir.

Mindestens ebenso wichtig wie das Vokabular ist aber die Struk-
tur jeder Sprache, die vielleicht in noch héherem Maf’e Theorien iiber
die Welt in sich schlief3t, deren sich der Gebraucher dieser Sprachen
stindig bedient, ohne sich ihrer bewuf3t zu sein. Da wir fast alle nur
Sprachen eines Typs, nimlich des indo-europiischen, kennen, deren
Strukturen auf’erordentlich dhnlich sind, so ist es uns kaum bewuf3t,
wie sehr Sprachen in ihrer Struktur verschieden sein konnen. Es
scheint uns, daf} die Sprache so sein muf} wie alle Sprachen, die wir
kennen, weil sie dieselbe Welt beschreiben. Aber solche Unterschei-
dungen wie zwischen Dingen und Ereignissen, Substantiv und Verb,
Subjekt und Pridikat, Substanz und Form, Dinge und die Beziehun-
gen zwischen ihnen, sind nicht in der Welt als solche gegeben: es
ist vielmehr unsere Sprache, die uns lehrt, die Welt in dieser beson-
deren Art zu zerlegen. Nicht alle Sprachen kennen diese Unterschei-
dungen, und doch gelingt es ihnen, die Welt ausreichend zu beschrei-
ben. Das Studium der Indianersprachen, die untereinander grofiere
Verschiedenheiten aufweisen, als sie etwa zwischen dem Deutschen
und dem Hebriischen bestehen, hat uns gelehrt, wie aulerordentlich
viele Moglichkeiten es gibt, die Erfahrungswelt zu beschreiben —
oder ich hitte vielleicht nicht sagen sollen, die Erfahrungswelt, denn
wie wir die Welt erfahren, hingt in weitem Mafl davon ab, durch
welche Sprache wir sie betrachten. In einer Sprache, die den Unter-
schied zwischen Substantiv und Verbum nicht kennt oder die von
Dingen, die nicht gleichzeitig vorkommen kénnen, wie Tagen, keinen
Plural bilden kann, sieht die Welt ganz anders aus als in unserer:;
eine solche Sprache fiihrt sehr oft zu — richtigen oder falschen —
Schliissen, zu der unsere nicht fithrt. Es gibt z. B. eine Indianer-
sprache, die keine Ausdriicke wie Zeit, Beschleunigung u.dgl. hat
und die darum zwar nicht von der Simultanitit von Ereignissen
sprechen kann, aber doch keine Schwierigkeiten hat, die physische
Welt zureichend zu beschreiben. Ihr Hauptmittel dazu ist ein unglaub-
licher Reichtum von Ausdriicken, um zwischen Intensititen von Vor-
gingen zu unterscheiden, ein Reichtum, von dem wir keine Vorstel-
lung haben. Ich glaube, es gibt eine Sprache — oder sie wire zu-
mindestens vorstellbar —, in der es keinen Ausdruck gibt, der un-
serem kausalen «weil» entspricht. Denn in diesem kleinen Wortchen
«weil» und in «warum» liegt natiirlich eine ganze Naturphilosophie
verborgen, in der wir notwendig denken, die aber sicher nicht im
Wesen der Natur liegt.

So interessant diese Dinge sind, ich darf mich nicht zu lange
bei der Sprache aufhalten, die ja hier nur ein Beispiel fiir eine
viel allgemeinere Erscheinung sein soll. Was ich von der Sprache

518



sagte, dafd namlich in ihr Erfahrung verborgen liegt, die wir beniitzen,
ohne sie zu kennen, gilt natiirlich fiir sehr viele andere Dinge. Es
gilt vor allem fiir alle Werkzeuge und Hilfsmittel des tiglichen
Lebens. Niemand kennt wahrscheinlich alle die Griinde, die dazu ge-
fithrt haben, dem Hammer, der Schere oder der Schaufel gerade die
heute allgemein iibliche Form zu geben. Erst in neuerer Zeit hat man
begonnen, die in den Dingen angesammelte Erfahrung von Genera-
tionen durch systematisches Studium zu ersetzen.

Was von den materiellen Gebrauchsgegenstinden gilt, trifft na-
tirlich auch auf die Gebriuche und Gepflogenheiten des sozialen
Lebens, auf Tradition, Sitte und Moral und die Regeln des Rechts
zu. Auch sie sind zum groflen Teil nicht bewufit geschaffen oder
erfunden worden, sondern entstanden; auch bei ihnen wissen wir meist
nicht, warum sie so sind und ob und welchen Nutzen wir aus ihrer
besonderen Form ziehen. Auch in ihnen ist oft viel Erfahrung der Ver-
gangenheit niedergelegt, die wir beniitzen, ohne sie zu kennen; diese
Erfahrung findet ihren Niederschlag in diesen in einem Auswahl-
proze erhalten gebliebenen erfolgreichen Gebriuchen und bildet
einen wesentlichen Bestandteil dessen, was wir unsere Zivilisation
nennen.

Das Verstindnis dieser Erscheinungen hat sehr darunter gelit-
ten, daf} ihre Beurteilung Gegenstand politischer oder weltanschau-
licher Gegensiitze wurde. Diejenigen, die sich ihrer Wichtigkeit am
meisten bewufdt waren, waren zumindest auf dem Kontinent meist
konservative und autoritiire Denker, wie Bonald und de Maistre in
Frankreich, Justus Méser und andere in Deutschland, die von der
kollektiven Erfahrung der Menschheit wohl viel sprachen, gelegent-
lich sogar, namentlich in bezug auf die Rolle der Sprache, erstaun-
liche Einsichten bewiesen, aber im ganzen diese Dinge doch als ein
unverstindliches Mysterium darstellten, an dem es frevelhaft wiire,
zu rithren, so daf® zum Schluf} ihre ganze Argumentation auf Ein-
winde gegen jede Neuerung hinauslief.

Das hatte ungliicklicherweise zur Folge, daf® unter den fort-
schrittlich Gesinnten der ganze Problemkreis in Mifikredit geriet.
Ein gewisser iibertriebener Rationalismus oder vielleicht besser In-
tellektualismus, der besonders auf dem Kontinent die fortschritt-
lichen liberalen und demokratischen Bewegungen beherrschte, fiihrte
dazu, da} in diesen Kreisen alle jene Bemiithungen als Humbug ab-
getan und nicht ernst genommen wurden — eine tragische Entwick-
lung, denn niemand hitte an der Bedeutung spontan gewachsener
Bildungen grofieres Interesse nehmen sollen als die, welche alle ihre
Hoffnungen auf die wohltitigen Wirkungen der Freiheit setzten.
Tatsichlich hat aber jener falsche Rationalismus, von dem sie sich
leiten lieflen, sie verhindert, anzuerkennen, daf} etwas anderes als

519



die bewuf’te Vernunft — jenes Wissen, das wir willkiirlich beherr-
schen — in der Organisation der Gesellschaft eine wohltitige Rolle
spielen koénne. Daf} irgend eine soziale Bildung unabhiingig von dem
Zweck, fiir den sie etwa geschaffen wurde, einen niitzlichen und viel-
leicht unentbehrlichen Dienst leisten konne, wurde als Aberglaube zu-
riickgewiesen, und diejenigen, die etwa im Automatismus des Marktes
(wo diese Dinge zuerst untersucht wurden) eine vorteilhafte und doch
von keiner menschlichen Vernunft geleitete Steuerung der mensch-
lichen Titigkeit sahen, wurden als Apologetiker des Bestehenden ab-
getan. Wie diese Einstellung schliefflich fast mit Notwendigkeit zum
Sozialismus und der Planwirtschaft fiihrte, habe ich bei anderen
Gelegenheiten zu zeigen versucht und will es hier nicht weiter
besprechen %).

Wihrend aber in der Nationalokonomie alle solche Vorstellun-
gen wie Adam Smiths «unsichtbare Hand», die ohne Wissen der
Menschen ihre Titigkeit wohltitig regelt, durch Generationen hin-
durch mit einer Art Tabu belegt wurden, haben andere Sozialwissen-
schaften, die sich mit weltanschaulich neutraleren Gebieten befafdten.
besonders die Linguistik und die Anthropologie, hier grof’e Fort-
schritte gemacht. Wir wissen heute, daf3 die Rolle, die soziale Bil-
dungen im Leben der Menschheit spielen, wenig oder gar nichts mit
dem zu tun hat, was die handelnden Menschen mit ihnen meinen.

Wir wissen heute z.B., daf} wir nicht im Geiste des naiven Ra-
tionalismus des 19. Jahrhunderts solche Begriffe wie den des «Na-
turrechts» oder des «eingeborenen Rechtsgefiihls» einfach als meta-
physische Spekulationen ansehen und uns auf das Studium der Regeln
positiven Rechts beschrinken konnen, sondern dafl wir die letzteren
nur gegen einen Hintergrund eines oft unbewuf’ten Rahmenwerks
von Vorstellungen und Begriffen verstehen miissen, die sich gar nicht
so sehr von dem unterscheiden, was man einmal als Naturrecht be-
zeichnete. Es hat sich insbesondere als unberechtigt, wenn nicht sogar
verderblich erwiesen, daf} es in den letzten hundert Jahren iiblich
war, alle moralischen Regeln, die wir nicht durch einen bekannten
Zweck rechtfertigen konnen, als «blof’e Gewohnheiten», «sinnlose Ge-
briuche» zu betrachten. Der grofle Kampf gegen den Aberglauben,
den der Rationalismus fiihrte, hat in eigenartiger Weise zu einem
neuen Aberglauben gefiihrt. Dieser Kampf war natiirlich gerecht-
fertigt, soweit er sich gegen alle Meinungen richtet, die sich als falsch
erwiesen hatten. Aber zwischen dem Bestreben, nichts Falsches zu
glauben und dem Bestreben, nichts zu glauben, was nicht als richtig
erwiesen ist, besteht ein groffer Unterschied: wihrend das erste nicht

4) Siehe insbesondere <«The Counter-Revolution of Science». Gleneve, Ill.,

1952.

520



nur 16blich, sondern eine Forderung der intellektuellen Rechtschaf-
fenheit ist, ist letzteres weder wiinschenswert noch auch nur méglich.
So wie wir nicht einmal den Mund aufmachen kénnten, wenn wir
vor jedem Satz wissen miifSten, warum wir diese oder jene Form des
sprachlichen Ausdrucks verwenden, so wire jedes soziale Zusammen-
leben unméglich, wenn wir uns weigern wiirden, uns Verhaltungs-
formen anzupassen, deren Sinn und Zweck wir nicht kennen oder
verstehen.

Es ist jetzt schon bald zweihundert Jahre her, seitdem der grofe
Englinder Edmund Burke zum ersten Male die grof3e Frage aufge-
worfen hat, die immer mehr zur Schicksalsfrage der Menschheit zu
werden droht: «What would become of the world if the practice of
moral duty and the foundation of society rested upon their reason
made clear and demonstrative to every individual?» (Was wiirde aus
der Welt, wenn die Erfiillung moralischer Pflichten und die Grund-
lagen der Gesellschaft darauf basierten, daf} ihre rationale Begriin-
dung jedem einzelnen klar gemacht und bewiesen werden miifdte?)
Es ist wahrscheinlich die Wurzel einer der Hauptschwierigkeiten der
Gegenwart, die grofie Krankheit unserer Zivilisation, daf3 der Mensch
sich nicht mehr Kriften unterwerfen will, die er nicht versteht,
zumindest eine freie Zivilisation aber nur mit dieser Bereitwilligkeit
moglich ist und das meiste, was unsere Zivilisation ausmacht, von sol-
chen Kriften geschaffen und in Gang erhalten wird.

Es war eines der typischen Klischees dieser Zeit, dafy der Mensch
nach Belieben éndern kionne, was er geschaffen habe und es daher
auch in seiner Macht stehen miisse, die Zivilisation, die er gebaut
hat, seinen Wiinschen anzupassen. Dieses plausibel klingende Argu-
ment beruht jedoch auf einem Doppelsinn des Wortes «geschaffen».
Gewif} ist alles, was wir Zivilisation und Kultur nennen, das Resultat
menschlicher Titigkeit. Aber das heif8t nicht, daf® diese Dinge eine
bewufite Schopfung des menschlichen Geistes sind, auch nicht, daf3
wir ihr Funktionieren verstehen, oder wissen, in welcher Weise sie
uns bei der Erreichung unserer Ziele helfen. In einem gewissen Sinn
sind natiirlich wir in héherem Grade die Geschopfe unserer Zivili-
sation als diese Zivilisation unser Geschopf ist — es gab nicht zuerst
einen menschlichen Geist, der diese Zivilisation entworfen hat, son-
dern unser individuelles und kollektives Wissen ist ein Produkt des
Prozesses der Zivilisation.

Nun ist freilich vom modernen Menschen, der zum bewul3ten
Gebrauch seiner Vernunft erwacht ist, nicht zu verlangen, daf} er
diese Vernunft nicht verwendet, um seine Umwelt zu beherrschen;
allerdings nur sofern er nicht wieder durch Vernunftgriinde iiber-
zeugt wird, dafy dies unzweckmifdig ist. Ich bin gewify der letzte, der
den Verzweiflungsschritt zu einem Mystizismus empfehlen wiirde,

521



der das Gewordene oder Bestehende kritiklos als das beste hinnimmt.
Gewifd miissen wir unsere Vernunft verwenden, auch wenn im beson-
deren Fall das Ergebnis nur wiire, uns die Grenzen zu zeigen, bis zu
denen wir die Beherrschung der Umwelt durch unsere bewuf3te Ver-
nunft zweckmifdigerweise treiben diirfen.

Das grof3e Problem ist hier, wie weit wir hoffen diirfen, in-
tellektuelle Probleme zu meistern, deren Schwierigkeit gerade darin
besteht, dafy wir einen grofen Teil der konkreten Daten, die das Pro-
blem im Einzelfall bestimmen, nie kennen kiénnen. Es wiire zum Bei-
spiel, um bei meinem Beispiel zu bleiben, eine Unmdéglichkeit, alles
das Wissen, das implizite in der Sprache enthalten ist, explizit zu
machen, und selbst wenn wir das kénnten, wire in der Sprache, in
der wir dieses Wissen ausdriicken, wieder anderes Wissen implizite
enthalten und so weiter. Ebenso wiirde es gewif3 das Fassungsver-
mogen jedes menschlichen Geistes iibersteigen, alle Vor- und Nach-
teile der Befolgung eines bestimmten Moralsystems zu iiberblicken
oder im Fall des Marktes alle jene Umstinde, die unsere téiglichen Be-
miithungen bestimmen, in Betracht zu ziehen, die dank seinem spontanen
Mechanismus tatsichlich in Betracht gezogen werden. Wir haben tat-
sichlich keine Ahnung, welche Wirkung auf die Entwicklung einer
gesellschaftlichen Gruppe die Befolgung gewisser ethischer Uberzeu-
gungen oder bestimmter Gebriauche und Gepflogenheiten hat, ob und
wann das, was wir «gut» nennen, auch wirklich dem Fortbestand
der Gesellschaft hilft. Es kann wohl sein, daf} eine Gesellschafts-
gruppe zugrunde geht, weil sie sich zu streng an Regeln hilt, die
wir fiir gut halten, und eine andere ihre Prosperitit gerade dem
Vorherrschen von Verhaltensformen verdankt, die wir als «schlecht»
bezeichnen. Die moderne Tendenz, in allen mir bekannten Sprachen
das Wort «gut» durch das Wort «sozial» zu ersetzen, ist dabei nur
ein Symptom der anmafienden Idee, daf® wir wirklich wissen, was
in diesem Sinne «sozial» ist.

Die Tatsache, daf® wir im konkreten Fall nie mehr als einen
Bruchteil der relevanten Umstinde kennen (und kennen kénnen) und
daher auch nie eine vollstindige Erklirung liefern oder spezifische
Voraussagen machen konnen, bedeutet jedoch nicht, dafd wir iiber
derartige Erscheinungen gar nichts wissen. Wenn - wir auch nicht
wissen konnen, was im besonderen Fall im einzelnen vorgeht, so
konnen wir doch oft aus dem Verstindnis des Prinzips, das am Werk
ist, aus unserer Kenntnis der Art der Vorgéinge, um die es sich han-
delt, oder des Typs von Mechanismus, wichtige Schluffolgerungen
ziehen. Ich habe mich, wegen der Bedeutung, die sie hier haben,
schon eingangs mit diesen blof3en «Erklirungen des Prinzips» befafdt
und will jetzt nicht weiter auf ihr Wesen eingehen, sondern vielmehr

522



fragen, welchen Nutzen sie uns leisten, d. h. in welcher Weise sie uns
helfen, unsere Ziele erfolgreicher zu verwirklichen.
Kurz gesagt, haben wir es bei diesen bloffen Erklarungen des
Prinzips mit sehr vereinfachten Gedankenmodellen zu tun (in dem
Sinn, wie wir von Gedankenexperimenten sprechen), aus denen wir
ablesen konnen, welcher Art von Verhalten gewisse Typen von Struk-
turen fihig sind, und welcher nicht. Wir sind zu dem Gebrauch
solch vereinfachter Modelle gezwungen, weil die Wirklichkeit zu
komplex ist, als dafl wir sie je ganz iibersehen kénnten, und wir
werden nie geniigend Bestimmungsstiicke besitzen, um das Resultat
einer konkreten Situation mit Bestimmtheit vorauszusagen. Diese
Modelle werden uns blof} in die Lage versetzen, den Bereich von Ver-
haltensméglichkeiten abzustecken, dessen ein System oder eine Struk-:
tur dieser Art fihig, und jener, welcher sie nicht fihig ist, aber nicht
vorauszusagen, welche besonderen Vorginge in einem bestimmten
Moment eintreten werden. Wenn wir an einem gegebenen Objekt
dann Verhalten beobachten, das fiir Systeme bestimmter Art typisch
ist, werden wir oft mit Erfolg voraussagen konnen, daf dieses Ob-
jekt oder dieser Zusammenhang auch dieser oder jener Verhalten
und keiner anderen fihig ist. Das ist die typische Situation sozial-
wissenschaftlicher Theorien. Wir konnen meist feststellen, daf} der
Komplex, mit dem wir zu tun haben, aus gewissen typischen Ele-
menten zusammengesetzt ist und konnen aus unseren Modellen ab-
leiten, was fiir Verhalten so ein Komplex zeigen kann und was fiir
Verhalten nicht. :
Das gibt uns Wissen, das zwar im weiteren Sinn, wie wir gesehen
haben, auch Voraussagen (oder zumindest Poppersche «Verbote»)
enthilt, aber kaum zu Voraussagen im Sinne der physikalischen Wis-
senschaften fithrt. Ich méchte den Dienst, den uns solche Modelle
oder Theorien leisten, vielleicht besser mit dem Wort «Orientierung»
als mit Voraussage bezeichnen: sie sagen uns zwar nicht, welches
bestimmte Ereignis, aber doch welche Art von Ereignissen wir er-
warten diirfen, und damit wird die Welt, in der wir leben, doch eine
weniger ungewisse, weniger beunruhigende Welt, in der wir uns mit
grofierer Sicherheit bewegen, an die wir uns besser anpassen und
unsere Ziele mit besserer Aussicht auf Erfolg verfolgen kénnen.
Auf die gesellschaftlichen Bildungen angewendet, von denen ich
gesprochen habe, bedeutet das, daf’ uns unser theoretisches Wissen
zwar helfen wird zu verstehen, welcher Art von Funktionen diese
verschiedenen Bildungen fihig sind, in welcher Art und Weise und
unter welchen Bedingungen sie den Menschen in ihren Bestrebungen
helfen werden, meist aber ohne daf} wir es sagen konnten, worin
im konkreten und im Einzelfall dieser Nutzen besteht. Da wir den
Leistungsbereich verschiedenartiger Bildungen abstecken konnen,

523



werden wir zumindest oft in der Lage sein, die Bildungen zu férdern,
die der Erreichung unserer Ziele giinstig sind, und jene auszuschei-
den, die im ganzen weniger vorteilhaft sind. Aber ebenso wie wir
keine spezifischen Voraussagen bestimmter Ereignisse machen
konnen, werden wir auch nicht in der Lage sein, gerade jene bestimm-
ten Ergebnisse herbeizufiihren, die wir im einzelnen Fall wiinschen.
Mit anderen Worten, wo wir nicht mehr als das Prinzip einer kom-
plexen Erscheinung kennen, trifft die eingangs erwihnte Charakteri-
sierung wissenschaftlicher Erkenntnis, daf’ sie uns zur Vorhersage und
Beherrschung («prediction and control») der Ereignisse hilft, nicht
ganz zu. So wie ich frither vorgeschlagen habe, in diesem Zusam-
menhang statt von Vorhersage von Orientierung zu sprechen, so
mochte ich jetzt hinzufiigen, daf’ wir statt von Beherrschung besser
von Kultivierung sprechen sollten — in dem Sinn, wie der Gértner
seine Blumen kultiviert und der Staatsmann oder Politiker die ge-
sellschaftlichen Bildungen kultivieren und nicht beherrschen sollte.
In allen diesen Fillen kénnen wir zwar giinstigce Bedingungen fiir
die gewiinschten Erfolge schaffen, aber nicht durch bewufte Kon-
trolle bestimmte Resultate herbeifiihren, da sich ein Teil der wesent-
lichen Faktoren unserer Beobachtung und Beherrschung entzieht 5).

%) Die in den letzten Absiitzen angedeuteten Uberlegungen sind voller aus-
gefiihrt in meinem Aufsatz «Degrees of Explanation», British Journal for the Phi-
losophy of Science, Band VI, Nr. 23, November 1955.

6524



	Über den "Sinn" sozialer Institutionen

