
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 36 (1956-1957)

Heft: 6

Buchbesprechung: Bücher-Rundschau

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BUCHER-RUNDSCHAU
Redaktion: Dr. F. Rieter

Wer war Mickiewicz

«... Der erste unter den Dichtern
unseres Jahrhunderts», verkündete Graf
Cavour am 20. Oktober 1848 von der
Parlamentstribüne, und er fügte hinzu:
«wenn die Vorsehung geniale Menschen
wie Homer, Shakespeare und Mickiewicz

inspiriert, dann liefert sie den
Beweis, daß die Völker, welche sie
hervorgebracht haben, zu erhabener
Sendung berufen sind.» Für Mazzini war
Mickiewicz gleichfalls «der größte
Dichter unserer Epoche» und vor allem
ein Prophet, «dessen Stimme diejenige
von Millionen ist». Und Victor Hugo
behauptete, daß «... parier de Mickiewicz,

c'est parler du beau, du juste et
du vrai; c'est parler du droit dont il
fut le soldat, du devoir dont il fut le
héros, de la liberté dont il fut l'apôtre
et de la délivrance dont il est le
précurseur .».

Vom alten Goethe bis zum jungen
Puschkin, alle haben damals den
ungewöhnlichen Dichter der Freiheit
verehrt. Der letztere war übrigens sein
Übersetzer, wie auch Lermontow,
Bunin, Balmont und Montalembert.
Über 1000 Übersetzungen in 33 Sprachen!

Bei der Mehrheit der Übersetzungen

geht aber der wunderbare Klang
Mickiewiczs Dichtung verloren. Die
meisten sind übrigens vergriffen, und
erst jetzt, anläßlich seines hundertsten

Todestages, sind Neuausgaben,
auch auf Deutsch, erschienen.

Unter den Jubiläumsschriften fällt
diejenige der Organisation der
Vereinigten Nationen für Erziehung, Wissenschaft

und Kultur durch ihre elegante
Aufmachung auf (Adam Mickiewicz
1798—1855. Hommage de l'UNESCO à
l'occasion du centième anniversaire de
sa mort. Paris 1955. Gedruckt in
Zürich im Berichthaus. Es gibt auch eine
englische Ausgabe.) Es ist ein Sammelwerk

hervorragender Kenner des Dichters

und seiner Literaturepoche, und

zwar zweier Polen, zweier Franzosen,
eines Russen, eines Italieners und eines
Tschechen. Das Buch enthält weiter
Auszüge aus Mickiewiczs Werken, Stimmen

berühmter Zeitgenossen des Dichters

und eine summarische Bibliographie
der deutschen, englischen, spanischen,

französischen, italienischen und
russischen Übersetzungen seiner
Dichtungen. Es ist zu bedauern, daß man
im UNESCO-Mitglied Polen weder dieses

Buch noch andere Veröffentlichungen
dieser Organisation erhalten kann.

Auf die Frage «wer war Mickiewicz?»

gibt uns die UNESCO-Ausgabe
eine in vielen Hinsichten zufriedenstellende

Antwort; am wenigsten durch die
übersetzten Texte, die kaum genügen
und befriedigen können. Immerhin
vermitteln die Autoren ein reichhaltiges
Bild des größten polnischen Dichters
und seiner Kunst. Aber UNESCO ist
eine zwischenstaatliche Organisation,
und angesichts der politischen Lage
mußten Mickiewiczs Bruch mit Puschkin,

sein Lebenskampf gegen Rußland,
seine tiefe Religiosität, von den
östlichen Mitarbeitern im weiten Kreis
umgangen werden. Dafür lobt der Leningrader

Professor Sovietow den «Realismus»

des Dichters, seinen «Kampf
gegen das soziale Unrecht» und behauptet

mit vollem Ernst seine ewige
Verbundenheit Rußland gegenüber! —
Bekanntlich wird Mickiewicz im heutigen
Polen als einer der Väter des
Sozialismus verehrt. «... Ah qu'il est
difficile de se renfermer dans un
programme limité quand on est ivre de
l'infini!» Mit diesen Worten hat Renan am
besten Mickiewiczs Standort umschrieben,

den eines romantischen Dichters,
der die heutigen «Soz-Realisten»
begeistert, eines Adeligen, welcher im
Sozialismus ein echtes Gefühl pries, eines
gläubigen Katholiken, der mit dem
Papste stritt. Keine Grenzen und kein

491



Programm vermochten seinen Geist zu
bändigen, denn die Freiheit war sein
Lebenselement.

Wie die größten Söhne seines Volkes

stammte auch Mickiewicz aus dem
Osten, wo Polen mit Bielorussen,
Litauern und Ukrainern in fruchtbarer
Verschmelzung friedlich miteinander
lebten und gemeinsam der russischen
Tyrannei trotzten. Deshalb war ihm das
Gefühl der Brüderlichkeit aller Völker
im Kampfe gegen die Despotie immer
selbstverständlich gewesen. Eingekerkert,

nach Rußland verbannt, zog er
schließlich nach Westeuropa. In den
Jahren 1839/40 hatte er einen Lehrstuhl

an der Lausanner Akademie inne,
bis er sich schließlich in Paris niederließ.

Er gehörte zu den paar tausend
polnischen Flüchtlingen, welche ihrem
Vaterlande nebst Chopin seine vier
größten Dichter schenkten. Flüchtlinge

Menschen, welche die Welt¬

geschichte scheinbar auf die Seite
schob. Und doch waren sie damals von
allen Völkern Europas als Vorboten der
erhofften Befreiung verehrt. Im Jahre
1848 versammelte Mickiewicz ein Dutzend

Enthusiasten um sich und zog mit
dieser «Legion» nach Italien, um
Tyrannen zu besiegen Wie lächerlich!
Und doch, als er durch Florenz
marschierte, brachte ihm die ganze Stadt,
Leute, die wahrscheinlich nie eines seiner

Gedichte gelesen hatten, mit Rufen
«altissimo poeta!» ihre Huldigung dar.
— Heute wäre in Westeuropa der
Flüchtling Mickiewicz genau wie damals
«aus politischen Rücksichten» mit Sorge
von der Polizei überwacht, aber weder
Staatsmänner noch das Volk würden
von ihm Notiz nehmen, denn heute
kümmern sich nur wenige Menschen um
die Freiheit.

C. de Laval

Entscheidung zur See

«In der Lage, in der wir uns jetzt
befinden, scheint es an der Zeit, sich
mehr als bisher mit dem zu beschäftigen,

was auf See geschehen ist, um
daraus abzuleiten, was sie heute für uns
bedeutet, da sich Deutschland zwischen
dem Landblock und den Seemächten
befindet und der Seemächte bedarf, um
nicht dem Landblock anheimzufallen.»
Dieser Satz umgrenzt die Aufgabe, die
sich Friedrich Rüge, Vizeadmiral und
seit kurzem als Inspekteur der Marine
der höchste deutsche Seeoffizier, seit
der Niederlage gestellt hat. Sein Flaggschiff

ist bis auf weiteres ein
Minensuchboot, aber die Feder hat ihn
inzwischen für sein Land etwa zu dem
gemacht, was Alfred Mahan, der
Zeitgenosse Theodor Roosevelts, für dio
Vereinigten Staaten war: zum Er-
wecker des Seebewußtseins.

Rüge ist kein neuer Tirpitz. Er wirbt
nicht für einen gigantischen nationalen
Flottenbau. Er will weder Deutschland
zu einem Rivalen der Seemächte
machen, noch das Bündnis mit ihnen auf
diesem Wege ertrotzen. Er ist für Ar¬

beitsteilung in der großen Allianz der
Freien. Deutschland soll zwar im Stand
sein, den ihm von selbst zufallenden
Teil des Seekriegs auf sich zu nehmen,
vor allem in der Ostsee, aber in
erster Linie soll es die Landmacht sein,
die ihre Sicherheit nur im Bund mit
den Seemächten finden kann.

Da die Deutschen die unbedingte
Notwendigkeit dieser Politik nur
begreifen können, wenn sie endlich die
wahre Ursache ihrer Niederlagen in
zwei Weltkriegen verstehen, hat Rüge
sie nicht mit seinen Schlußfolgerungen
überfallen, sondern zuerst den Stoff vor
ihnen ausgebreitet. So können sie selbst
urteilen. Er begann mit zwei meisterhaften

kriegsgeschichtlichen Darstellungen
und ergänzte sie dann durch eine

knappe WerbeschriftJ).
Für das erste Buch, Entscheidung im

Pazifik, ist bezeichnend, daß eine
amerikanische Ausgabe bevorsteht, obwohl
es größtenteils auf amerikanischen,
nebenbei auch japanischen Quellen fußt.
In den Vereinigten Staaten hat sich
noch niemand der riesigen Plage sol-

492



chen gedrängten Zusammentragens,
Sichtens und Schlichtens unterzogen.
Für den Europäer, besonders den
festländischen, ist das Ergebnis doppelt
wertvoll, weil er im Drange anderer
Geschäfte kaum dazu kam, den Verlauf
des amerikanisch-japanischen Krieges
zu beobachten. Er weiß von Pearl Harbor

und Hiroschima, hat aber meist
nur sehr vage Vorstellungen von den
Kämpfen um die Philippinen, von Midway

und Guadalcanal, von der Schlacht
in der Bismarcksee, von General Mac
Arthurs «Inselspringen», von Leyte und
Iwo Jima, von Japans Opferfliegern
und Kaiser Hirohitos Größe, von der
Kriegskunst der Admiräle Yamamoto,
Nimitz, Halsey und Spruance. Dank der
Klarheit von Ruges Stil und persönlichen

Urteilen wandert man mühelos
und in ständiger Spannung durch dieses

schaurige Bilderbuch eines
erbarmungslosen Ringens zweier großer
Nationen, von deren Zusammenwirken in
Zukunft ebensoviel abhängen mag wie
vom deutsch-amerikanischen Bündnis.

Der Inhalt des ersten Buches ist im
zweiten (Der Seekrieg 1939—1945) in
wenige Seiten zusammengepreßt, weil
dieses vor allem vom deutschen
Seekrieg handelt. Wie war das doch mit
dem Londoner Flottenvertrag von 1935,
mit den neuen Mitteln gegen die U-
Boote, mit der Operation Seelöwe, mit
der «Graf Spee», mit dem Untergang
der «Bismarck», mit Kreta, mit dem
erstaunlichen Durchbruch der deutschen
Schlachtschiffe durch den Ärmelkanal,
mit dem Unglück der Italiener im
Mittelmeer, mit der Landung in
Nordafrika? All das ist hier fein säuberlich
und ungemein plastisch zusammengetragen.

Das ist ein unentbehrliches
Werk, zumal für die Beurteilung der
fast unvorstellbaren Mißgriffe der
deutschen Spitze, die sich in den Binnenmeeren

die fabelhaftesten Gelegenheiten
entgehen ließ.

Ruges Anklage, daß es an «seehaftem»

Denken gefehlt habe, zielt aber
auch auf die deutsche Führung im
ersten Weltkrieg. Oberster Zweck einer
Flotte sei nicht das Gewinnen von
Seeschlachten, sondern der Schutz des
eigenen und die Zerstörung des feindlichen

Seeverkehrs, in zweiter Linie das
Zusammenwirken mit den Landstreitkräften.

Diesen Maßstab legt der
Admiral an die Strategie aller Beteiligten.

Am besten schneidet dabei Amerika

ab. An Hand der Rugeschen

Darstellung kommt einem zu Bewußtsein,

daß die Vereinigten Staaten in
die beiden Kriege eintreten mußten,
weil sie sich nicht der Gefahr
aussetzen konnten, die britischen mit den
deutschen Schiffbauwerften vereinigt zu
sehen. Für den Seekrieg, wie er dem
Verfasser vorschwebt, ist überdies Amerika

viel besser geeignet als Großbritannien,

weil es keine Insel ist und dank
seiner großen Landmasse Blockaden
verhängen kann, ohne Gegenblockaden
abwehren zu müssen.

Mit der amerikanischen Marinepolitik
ist Rüge auch deshalb einverstanden,

weil er der Herold des
Flugzeugmutterschiffes, des Trägers ist. England

habe den ersten Rang zur See

verloren, als das Schlachtschiff als
wichtigster Bestandteil der Flotten vom Träger

abgelöst wurde. In der packenden
Broschüre «Seemacht und Sicherheit»
gründet denn auch Rüge seine Mahnung

zum Bündnis mit den Seemächten
vor allem auf die These der
kriegsentscheidenden Bedeutung der zahlreichen
amerikanischen Trägerkampfgruppen,
denen die Sowjets sozusagen nichts
entgegenzustellen haben. See-Luft-Macht
sei an die Stelle reiner Seemacht
getreten. Dank den Verteidigungspakten
der Freien habe sich um den angrifflustigen

Landblock ein Ring seestrategischer

Positionen gelegt, die durch
Atombomben nicht auszulöschen seien.
Das gilt besonders von den beweglichen
Teilen dieses Ringes, den schwimmenden

Trägern, deren Flugzeuge alle Teile
der Sowjetunion erreichen können. «Sie

sorgen dafür, daß die Partie für die
Sowjets hoffnungslos ist.» Die
Wiederbewaffnung Deutschlands wird dadurch
nicht überflüssig: «Eine Abrüstung der
westlichen Staaten an konventionellen
Waffen und Heeren in der jetzigen
Lage führt leichter als eine Aufrüstung
zu einem Krieg, in welchem die
Atomwaffen unbegrenzt verwendet werden.
Eine solche Abrüstung fordert sowjetische

Übergriffe geradezu heraus, und
die Atomwaffen sind dann das einzige
Mittel, um sich eines Überfalles zu
erwehren.»

Robert Ingrim

l) Entscheidung im Pazifik, Verlag
Hans Dulk, Hamburg 1951 und 1954;
Der Seekrieg 1939—1945, Verlag K.
F. Koehler, Stuttgart 1954; Seemacht
und Sicherheit, Verlag Fritz
Schlichtenmayer, Tübingen 1955.

493



Die großen Nationalgalerien

Unter diesem Titel legte Hans Tietze,
der verdienstvolle Wiener Kunsthistoriker,

ein ebenso neuartiges wie
nachhaltig anregendes Werk vor x). Die
gewiß einhellig rühmende Resonanz zu
erleben, war Tietze nicht mehr
vergönnt; er starb bald darauf in New
York, wohin er emigriert war. Erstmals

ist hier der Versuch unternommen,

für die noch ausstehende
zusammenfassende Geschichte der bedeutendsten

öffentlichen Kunstsammlungen ein
wesentliches Teilgebiet darzustellen:
Ursprünge und Entfaltung der für die
europäische Malerei repräsentativen
Museen. Obwohl der Begriff Nationalgalerie

vieldeutig ist und nicht alle hier
behandelten Gemäldegalerien so heißen,
verwendet ihn Tietze im Sinne einer den
Kunstbesitz der Nationen charakterisierenden

Benennung. Nur selten, etwa in
Italien, stimmen Kunstbesitz und
Kunstschaffen überein, denn jener ist in den
Galerien von Weltrang mit mehr oder
weniger starkem Anteil internationaler
Herkunft; dieses aber ist letztlich
national bedingt. So spiegeln die großen
Museen nicht nur durch die vertretenen

Schulen und Richtungen, sondern
durch die Art ihrer Abgestimmtheit die
künstlerischen Bestrebungen der
Nationen, die ideellen Werte, denen sie
huldigen, und ergänzen einander in
einer gesamteuropäischen Einheit von
Meisterwerken.

Mit virtuoser Einfühlung schildert
Tietze die wechselnden Schicksale der
einzelnen Gemäldegalerien, deren
älteste bis in die geistes- und
kulturgeschichtlich so bedeutsame Übergangszeit

von der Spätgotik zur Renaissance
reichen, als fürstlicher Sammeleifer und
Mäzenatentum im 15. und 16.
Jahrhundert die Grundlagen schufen, sei es
für die Uffizien in Florenz, das
Kunsthistorische Museum in Wien, den Prado
in Madrid. Auch in der Folgezeit blieb
es so: fürstlicher Gunst verdanken wir
die Münchener Pinakothek, die
Dresdener Galerie (deren Bestände erst
nach Erscheinen des Buches zurückgegeben

wurden), die Londoner National
Gallery, die Leningrader Eremitage, um
nur einige Beispiele für weitaus
zahlreichere zu nennen; erst seit dem 19.
Jahrhundert treten Staat und Städte
als Gründer und Betreuer hervor. Der
Louvre in Paris, mit dem Erbe burgun-

discher Herzöge und französischer
Könige, erhielt sein Gepräge durch die
Revolution und Napoleon. Die aus
königlichem Besitz hervorgegangene
Berliner Gemäldesammlung, die jüngste
unter den großen Europas, dankt
Wilhelm v. Bode ihren vorbildlichen und
universalen Aufbau um die letzte
Jahrhundertwende. Im Gefolge endlich des
europäischen Niedergangs seit dem
ersten Weltkrieg entstand 1936—1941
aus der Schenkung des amerikanischen
Privatsammlers Mellon die für die
Kenntnis abendländischer Malerei sehr
aufschlußreiche Galerie in Washington.

Namentlich wertvoll wird die Lektüre

des reich illustrierten Buches
dadurch, daß es die gleichsam persönliche

Atmosphäre jedes der Museen
erfaßt. Jedes von ihnen strahlt etwas
Besonderes und Einmaliges aus, das man
sogar in den Wanderausstellungen nach
dem zweiten Weltkrieg während der
zeitweiligen Heimatlosigkeit einiger
berühmter Sammlungen spüren konnte.
Bevorzugten Besuchern schon früher,
allgemein seit dem 18. Jahrhundert
zugänglich, fanden die Museen immer
wieder begeisterte Zustimmung und
eindrücklichste Auswirkung — man denke
nur an den jungen Goethe, dem die
Dresdener Galerie entscheidend für
sein späteres Italienerlebnis wurde.
Aber auch die Auswirkung auf die
ausübende Kunst gehört zu den Anliegen
der Galerien, die mitunter so eng sein
können wie z. B. bei der eigens für die
Kunstakademie geschaffenen Brera in
Mailand. Doch nicht nur um Aufstieg
und Entfaltung der Museen geht es;
die Rückschläge, zumal nach verlorenen

Kriegen, prägen ihren Charakter
desgleichen, und dann die Versuche zur
Wiederherstellung oder zu anderen Wegen

durch Verlagerung der Akzente.
Diese aber bewahren wohl auf lange
hinaus stärker oder schwächer die
Vorliebe der Gründer, wie etwa der
Habsburger oder der Witteisbacher, wobei
als weitere Komponenten später der
Einfluß bedeutender Donatoren und die
planmäßige wissenschaftliche
Ausgestaltung hinzukommen und selbstverständlich

stets die jeweiligen Zeitströmungen

mitsprechen. Bisweilen spielen
auch die spannungsvoUen Geschicke
einzelner Bilder in die der Sammlungen

geradezu maßgebend hinein.

494



Man wird vor und nach Reisen
Tietzes Buch zur Hand nehmen, zur
Orientierung und Erinnerung, zu
Einzelstudien und zu Vergleichen. Es wird
jedem Kunstfreund viel zu bieten haben,
jedem für Geschichte überhaupt Interessierten,

denn ein nicht geringes
Verdienst des Verfassers besteht auch
darin, die großen Stifterpersönlichkeiten

von einer Seite gezeigt zu haben,

die zu den schönsten menschlichen Zügen

zählt und dem allgemeinen Bewußtsein

bisher meist unerschlossen blieb.

Werner v. Matthey

l) Hans Tietze: Die großen Nationalgalerien.

Meisterwerke der Malerei aus
den großen Museen der Welt. Phaidon-
Verlag, Köln 1954.

Bücher zur deutschen Kunstgeschichte

Die nachstehend besprochenen
Bücher streben nach neuer Sicht und
Deutung bereits feststehender Tatsachen
und erfüllen damit eine der
Geisteswissenschaft immer wieder neu gestellte
Aufgabe. Für den schweizerischen
Leser, der in Erinnerung an die Jahre
der nationalsozialistischen Kultur- und
Geschichtslenkung nicht immer ganz
ohne Beklemmung einzelne dieser
Bücher liest, stellt sich dabei die
grundsätzliche Frage: wie weit leben hier
eben erst überwundene Ansprüche im
unheilvollen Sinne auf, oder wie weit
werden einzelne der zwischen 1933 und
1945 aufgeworfenen Fragestellungen
nun in einer neuen, nämlich objektiven

und damit für die gesamteuropäische
Erkenntnis fruchtbaren Weise

beantwortet. Es darf vorausgeschickt werden,

daß das letztere mehrheitlich der
Fall ist; denn wenigstens in
Westdeutschland sind heute solche Fragen
nicht mehr von vornherein schon durch
eine befohlene Doktrin beantwortet,
sondern sie können zu kritischen
Betrachtungen und fruchtbaren
Auseinandersetzungen führen.

Daß das Interesse für die germanische

Vorzeit die parteigebundene
Rassentheorie eines Rosenberg überdauern
konnte, wird in der Kunstgeschichte
von Adama van Scheltema sichtbar, der
seinem der Vorzeit gewidmeten ersten
Band einen zweiten über Die Kunst
des Mittelalters folgen läßt1). Entsprechend

dem Vorrang, den im ersten
Bande die germanischen Völker
einnehmen, sucht Scheltema auch die
Kunst des Mittelalters aus ihrer «eigenen

Vergangenheit» abzuleiten, die für
ihn im germanischen Norden liegt. Es
geschieht dies nun freilich allzustark

auf Kosten jenes Anteils, welchen in der
herkömmlichen Sicht die an den
Mittelmeerufern beheimatete Antike
einnimmt. Daß diese nicht erst in der
Renaissance, sondern bereits in den
vorangehenden Epochen von nie
versiegendem Einfluß auf die
christlichabendländische Kunst war, ist in den
letzten Jahren von verschiedener Seite
nachgewiesen worden, so von Peter
Meyer in seiner «Europäischen
Kunstgeschichte», auch von Hermann Schnitzler

in seinen Aufsätzen über «Mittelalter

und Antike» sowie von Hans Sedl-
mayr in seiner «Entstehung der
Kathedrale». Bei den Anregungen, welche
auch während des Mittelalters die
Antike der abendländischen Kunst
geschenkt hat, handelt es sich um mehr
als um bloße «Einfuhr» einzelner
Stilelemente. Es wirkt auch nicht ganz
unbedenklich, wie Scheltema die Kunst
des Mittelalters immer wieder auf «den
nordischen Menschen» konzentriert, wobei

dieser fast immer als germanisch
angesprochen wird. Die Bedeutung des
keltischen Elementes in der mittelalterlichen

Kunst Nordwesteuropas kommt
bei Scheltema nicht zum Ausdruck. —
Scheltema begründet den engen
Zusammenhang zwischen Mittelalter und Vorzeit

in einem System der allgemeinen
wie auch der partiellen Entwicklung,
das an sich klug durchdacht ist, sich
jedoch mit einer gewissen Gewaltsamkeit

die einzelnen Tatsachen einordnet.
Es ist die gleichsam organische, auch
dem Einzelwesen eigene Abfolge von
sog. «A-Zeiten», die naturgebunden sind
zu «B-Zeiten», welche die äußere
Bezugnahme der ersten Phase zu einem
Zentrum verarbeiten. Dieses strahlt in
einer dritten, mit C bezeichneten Zeit

495



wieder aus, dabei allerdings seiner
Auflösung verfallend. Für Scheltema ist das
ganze Mittelalter eine solche B-Zeit und
zwar «mit der ganzen Würde einer
mittleren, zentral geordneten Epoche».
In solchem Rhythmus sieht Scheltema
auch die enge Verbindung zur
germanischen Vorzeit, während aus der
gleichen Sicht heraus die einem anderen
Phasenrhythmus zugeordnete Antike
distanziert wird. Das gleiche Phasengesetz

führt dann freilich innerhalb des
Mittelalters zu einet Überbewertung des
14. Jahrhunderts, obwohl zugegeben
wird, daß damals, wenigstens für
Frankreich, die Blüte der Gotik schon
vorbei war. — So fühlt man sich beim
Lesen dieses im übrigen reich illustrierten

Buches immer wieder unter dem
Zwang eines trotz allen Anregungen
doch stark einengenden Systems, ganz
abgesehen von der im allgemeinen
bleibenden Gestalt des «nordischen
Menschen». Indessen sei zugegeben, daß das
Buch in einem durchaus ruhigen, sachlich

abwägenden Ton geschrieben ist
und nicht zuletzt auch in seinen
geistesgeschichtlichen Parallelen wertvolle
Anregungen bringt.

Demgegenüber schlägt einem der
Ton leidenschaftlicher Polemik aus dem
Texte Wilhelm Pinders entgegen, von
dessen dreiteiliger deutscher Kunstgeschichte

hier tDie Kunst der deutschen
Kaiserzeit» in neuer Ausgabe vorliegt 2).
Pinder, der kurz nach Kriegsende
gestorben ist, gehört zu den führenden
deutschen Kunsthistorikern der
Zwischenkriegszeit und hat sich immer wieder

mit leidenschaftlicher Hingabe der
deutschen Kunstgeschichte gewidmet,
als deren eigentlicher Apologet er gelten

darf. Mit einer ungewöhnlichen
Einfühlungsgabe doch ebenfalls mit
einer über das Normale hinausgehenden

Empfindlichkeit hat er sich mit dem
Wesen und Werden deutscher Formen
befaßt und in intensivstem Eindringen
deren Eigenart verherrlicht. Pinder hat
dabei die Grenze zur nationalsozialistischen

Parteidoktrin zu wahren gewußt.
Aber in seinem Drang, die deutsche
Kunst gegen wirkliche und vermeintliche

Angriffe zu schützen, hat er sich
doch in stärkster Weise einem Nationalismus

verpflichtet, wie er in solcher
Enge heute überwunden sein sollte.
Der hier vorliegende erste Teil behandelt

die deutsche Kunst von Karl d.
Gr. bis zum Ende der Hohenstaufen. Es
gelingt dabei Pinder in oft faszinie¬

render Weise, Glanz und Eigenart dieser

Zeit herauszustellen und, zusammen
mit ihren geschichtlichen Verflechtungen,

auch die der deutschen Kunst oft
eigene Tragik sichtbar zu machen, nämlich

ihre Isolierung und ihr stolzes Ringen

gerade um das Schwierige. Aber
in der beschwörenden Sprache Pinders
wird nur zu oft aus der deutschen
Kunstgeschichte ein Heldenepos im Stil
der Nibelungen, und man bedauert
immer wieder, daß ihre Eigenart auf
Kosten der anderen Länder gefunden
wird. Insbesondere in der Einleitung
erklingen Töne, die man endlich
verstummt glaubte. Hier nämlich wird
Umschau gehalten über alle jene Werke
deutscher Kunst, die außerhalb der
politischen Grenzen von 1937 liegen, und
es wird dieser «Verlust» im Sinne jener
fatalen Gleichsetzung von Volkstum und
Staatsgebiet bitter beklagt. Dem Werke
möchte man, um seiner echten
Hingabe, seiner oft tiefschürfenden
Eindringlichkeit und seiner glänzenden
Sprache willen, die im übrigen prachtvoll

illustrierte Neuausgabe gönnen,
und doch wird einem unbehaglich zu
Mute, wenn man an die gefährliche
Wirkung bei vielen gegenüber dem
alten Nationalismus anfälligen Deutschen

denkt.
Wie sehr demgegenüber die deutsche

Kunstwissenschaft nicht nur ihren eigenen

nationalen Anliegen in einer
legitimen Weise treu bleiben kann, sondern
gleichzeitig auch die europäische
Kunstgeschichte bereichert, beweisen die im
folgenden besprochenen Werke. Als
wissenschaftliche Leistung von
grundlegender Bedeutung steht hier an
erster Stelle die Untersuchung von Wolfgang

Schöne über das Licht in der
Malerei3). So wie vor rund fünfzehn Jahren

Theodor Hetzer das Schaffen
Tizians zum Anlaß nahm, eine Geschichte
der Farbe innerhalb der europäischen
Malerei zu skizzieren, so greift Schöne
nunmehr das Element des Lichts heraus,

um seine verschiedenen, im Laufe
der Jahrhunderte sich wandelnden
Eigenschaften an wichtigsten Leistungen

der Malerei aufzuzeigen. Es
geschieht dies mit den Begriffen des

«Eigenlichts», d.h. eines in den
Bildinhalten von innen heraus wirkenden
Lichtes, wie es im Mittelalter der Fall
ist, und des «Beleuchtungslichts», das
seit der Renaissance die führende Rolle
spielt und das sich im einzelnen, je nach
Quelle und Stimmung, als natürliches,

496



künstliches, sakrales und indifferentes
Licht unterscheiden läßt. — In der
Setzung der einzelnen Akzente kann
man bisweilen verschiedener Meinung
sein; so werden beispielsweise die Maler

des Alpennord- und Südrands,
inbegriffen Venedig, auffallend wenig
berücksichtigt, obwohl gerade bei ihnen
noch während des 16. Jahrhunderts,
angesichts der wie von innen heraus
leuchtenden Farben, von einem besonders

ausgeprägten Eigenlicht gesprochen
werden kann. Dafür wird die

Malerei des Mittelalters sowohl in ihren
Mosaiken und Glasgemälden wie in
ihren Miniaturen und Tafelbildern in
reichstem Maße herangezogen und
wesentliches auch über Caravaggio, Els-
heimer, Rembrandt sowie über die Maler

des 19. Jahrhunderts ausgesagt. Im
übrigen ist das Buch im besten Sinne
anspruchsvoll: Streng wissenschaftlich
in Methode, Aufbau und Formulierung
sowie in seinem übrigen Apparat
bereichert es nicht nur den Fachgelehrten,

sondern auch den interessierten
Laien. Es ist nicht zuviel gesagt, daß
hier die Geschichte der europäischen
Malerei wirklich «in neuem Licht»
gesehen wird.

Wenn Wolfgang Schöne eine bereits
bekannte Materie von neuen, fruchtbaren

Gesichtspunkten aus beleuchtet,
so erschließt Hans Tintelnot ein sachlich

noch wenig erforschtes Gebiet
in seiner barocken Freskomalerei in
Deutschland4). Auch bei diesem
großangelegten Werk ist zunächst der
wissenschaftliche Habitus zu begrüßen;
d. h. im Unterschied zu der Flut geistig

mehr oder weniger wohlfeiler Äb-
bildungsbücher sind die im übrigen
vorzüglichen Illustrationen in den dominierenden

Text eingefügt, und wenn
zudem noch ausführliche Anmerkungen
und Literaturangaben hinzutreten, so
erscheint damit ein Apparat, zu dem
sich heute leider nur noch selten ein
Verleger entschließen kann. Das eigentliche

Verdienst der umfangreichen
Arbeit des Göttinger Ordinarius für
Kunstgeschichte liegt in der ersten
zusammenfassenden Darstellung jener
Gattung, in welcher die Malerei in
mancher Hinsicht ebenbürtig die
Leistungen der deutschen Barockarchitektur

ergänzt. Es ist dies das Fresko,
samt den ihm vorangehenden Entwürfen,

dessen Entwicklung von den
Vorstufen während der Renaissance über
die verschiedenen Stilphasen des 17.

und 18. Jahrhunderts bis zum Ausklang
im beginnenden Klassizismus geschildert
und in eindringlicher Charakterisierung
der einzelnen Meister belegt wird. Ein
besonderes Verdienst liegt im Eingehen
auf die künstlerischen und geschichtlichen

Voraussetzungen des Freskos
sowie auf die Bedeutung der Themen und
Programme. In diesem ikonographischen
Interesse steht Tintelnot übrigens heute
nicht allein, sondern er trifft sich darin
mit namhaften anderen Forschern, die
ebenfalls eine nur auf die inhaltlose
Form gerichtete Betrachtung zu
überwinden streben.

Gleichfalls dem deutschen Barock
und zwar einer besonders fruchtbaren
Provinz seiner Architektur gewidmet ist
das Buch, in welchem Norbert Lieb die
Barockkirchen zwischen Donau und
Alpen behandelt6). Seitlich begrenzt
wird dieses an Gotteshäusern des 17.
und 18. Jahrhunderts besonders reiche
Gebiet im Südwesten durch Birnau am
Bodensee und im Südosten durch Rott
am Inn. Die Donau aber erscheint «als
Achse einer heiligen römisch-deutschen
Kunstkultur». Es sind Landschaften,
die durch ihre damalige politische Vielfalt

sowie durch die Nähe Italiens und
nicht zuletzt durch ein ebenso frommes

wie sinnenfrohes Volkstum der
Kunst des Barocks in höchstem Grade
aufgeschlossen waren. Der daraus
erwachsende Reichtum mannigfacher
Raumlösungen und einer oft überwältigend

reichen Bauzier wird in den
ausgezeichnet der Sache dienenden
Aufnahmen von Max Hirmer veranschaulicht,

wobei auf natürliche, d. h. auch
dem normalen Besucher dieser Kirchen
zugängliche Standorte Wert gelegt
wurde. Der Text von Norbert Lieb
bedeutet zu der auch heute nicht
überholten ersten großen Arbeit, die Max
Hauttmann 1921 dem süddeutschen
Kirchenbau widmete, eine wohlfundierte
Ergänzung und Verdichtung im
Hinblick auf die oben umrissene
Kunstregion. Die sorgfältige Beschreibung der
einzelnen Kirchen geht nicht nur der
Struktur des Baues nach, sondern auch
den ästhetischen Werten, die im Barock
fast immer durch die Gesamtheit der
Künste getragen werden. So ist es «die
raumhafte Dramatik von architektonischen,

plastischen und malerischen
Formen, von Farben, Licht und Schatten»,
die im Beispiel von Weltenburg, der
Gemeinschaftsleistung der beiden Brüder

Asam, besonders rein zu Tage tritt,

497



jedoch als Ziel auch die übrigen
Kirchen bestimmt. — Bau- und
künstlergeschichtliche Belege sowie eine Übersicht

über die Ausstattung der Kirchen
und über die dabei beteiligten Meister
verleihen, zusammen mit den Literaturangaben

und verschiedenen Registern,
dem Werk auch seinen dokumentarischen

Wert.
Richard Zürcher

x) F. Adama van Scheltema: Die

Kunst des Mittelalters. W. Kohlhammer

Verlag, Stuttgart 1953. 2)
Wilhelm Pinder: Die Kunst der deutschen
Kaiserzeit. Hans F. Menck Verlag,
Frankfurt 1952. 3) Wolfgang Schöne:
über das Licht in der Malerei. Verlag
Gebrüder Mann, Berlin 1954. 4) Hans
Tintelnot: Die barocke Freskomalerei
in Deutschland. Verlag Bruckmann,
München 1951. 5) Norbert Lieb:
Barockkirchen zwischen Donau und
Alpen. Hirmer Verlag, München 1953.

Christliche Dichter der Gegenwart

Es ist eine bemerkenswerte Tatsache,
daß heute im freien Europa, wo die
Entchristlichung immer weiter um sich
greift, die Gleichgültigkeit gegenüber
Glauben und Kirche, der Verlust
religiöser Substanz immer augenscheinlicher

wird, gleichzeitig im dichterischen

Schaffen eine tiefe und starke
Gegenbewegung zum Christentum hin
sich vollzieht, die unser Geistesleben
bereits in weitgehendem Maße zu
bestimmen beginnt. Es ist das Verdienst
der beiden Heidelberger Dozenten
Hermann Friedmann und Otto Mann und
eines Stabes ausgezeichneter Mitarbeiter,

von der Breite und Kraft dieser
Strömung durch das vorliegende, groß
angelegte Werk erstmalig und umfassend

Zeugnis abzulegen. Man vergegenwärtige

sich: Noch vor 50 Jahren hätte
ein solches Buch nicht geschrieben werden

können, einfach aus dem Grunde,
weil der Gegenstand «Christliche Dichtung»

nicht vorhanden oder doch von
ganz untergeordneter Bedeutung war1).

Die thematische Einheit des
weitgespannten Werkes haben die Herausgeber

dadurch gewährleistet, daß sie
ihre Darstellung auf die christliche
Dichtung derjenigen Völker beschränkten,

welche durch den in der Aufklärung

begonnenen Prozeß der Säkularisation

hindurchgegangen sind, also
Frankreich, England und Deutschland,
und auf die Berücksichtigung der im
Wesen katholisch gebliebenen Länder
verzichtet haben. Christliche Dichtung
meint also hier diejenige Dichtung,
welche Ausdruck einer Gegenbewegung
gegen die genannte Säkularisation ist.
Aber auch eine gewisse Einheit des

Blickpunktes ist trotz der Vielzahl und
konfessionellen Verschiedenheit der
Dichter und Darsteller erreicht worden.
Es ging nämlich den Herausgebern nicht
bloß um eine Bestandesaufnahme,
geschweige denn um eine tendenziöse
Apologetik christlicher Dichtung,
vielmehr um eine strenge Prüfung der
religiösen Echtheit wie der künstlerischen
Gültigkeit des Geschaffenen. Die
Blickrichtung, unter welcher diese erfolgt,
ist gewiesen durch die Einführung von
Otto Mann, in welcher gleich eine
grundsätzliche Frage von großer Tragweite

aufgeworfen wird. Es schien doch
bis heute beinahe eine Selbstverständlichkeit,

daß der Dichter neuerer Zeit
auch schöpferisch ist und sein müsse
in Hinsicht auf weltanschauliche
Sinngebung. Gegen diese Auffassung wendet

sich Mann, indem er darin eins
verhängnisvolle Überforderung des
Dichters sieht. Der Dichter sei der
Darsteller der Wirklichkeit, nicht ihr
Entdecker, nicht ihr Deuter. Der moderne,
vom Glaubensgrund gelöste Dichter
überfordere sich und sein Werk,
indem er nicht mehr bloß ein offenbartes

Sein darstellen, sondern selbst
Medium von Offenbarung sein will. «Er
zeigt nicht nur im Scheine ein Sein,
sondern seinem Scheine zeigt sich das
Sein: Dichtung wird konstituiert durch
das reale, sich zeigende Sein.» Dies der
verhängnisvolle Irrtum. Der eine
verbindliche Glaubenswelt bewußt
bejahende oder stillschweigend
voraussetzende Dichter (auch Goethe und
Schiller taten das letztere) ist von
solcher doppelter, beinahe unerträglicher
Belastung befreit und kann darum Gül-

498



tigeres und Beglückenderes schaffen:
ein Einwand, der gewiß nicht leicht zu
nehmen ist und einer gründlicheren
Auseinandersetzung wert wäre, als sie
in diesem kurzen Hinweis möglich ist.
Man hat es also mit einer von hohem
Verantwortungsbewußtsein getragenen
kritischen Auseinandersetzung zu tun,
welche die Spannung und innere
Anteilnahme des Lesers kaum je erlahmen
läßt.

Das Buch enthält im übrigen 28 von
Spezialforschern geschriebene Monographien

christlicher Dichter. An erster
Stelle stehen die Franzosen; denn von
Frankreich, wo die Säkularisation am
weitesten fortgeschritten war, ging auch
der erste Anstoß zur Umkehr aus, im
sogenannten rénouveau catholique,
dessen Ursprung und Seele Léon Bloy
1846—1917 war. Bloy ist eine
Persönlichkeit, die in der Radikalität des
christlichen Anspruches und zum Teil
auch in ihrer Wirkung Kierkegaard an
die Seite gestellt werden kann. Selbst
ein Konvertit (mehr als drei Viertel der
besprochenen Dichter haben konvertiert,

sei es vom Unglauben zum Glauben,

oder vom evangelischen zum
katholischen Bekenntnis), hat er eine
eigentliche Bekehrungswelle ausgelöst.
Er wird so der Vorläufer und
weitgehend auch Anreger der größeren und
kleineren Geister Péguy, Francis Jam-
mes, Claudel, Mauriac, Bernanos,
Julien Green und Simone Weil, mit deren
Würdigung das katholische Frankreich

der Gegenwart repräsentativ
vertreten ist.

An zweiter Stelle folgen die
Engländer, unter denen der Lyriker G. M.
Hopkins, 1844—1889, Konvertit und
Jesuitenpater, eine ähnliche Gefolgschaft

fand wie Bloy in Frankreich,
wenn sein Einfluß auch mehr
künstlerischer als religiöser Art war. Ohne
seine erst 1918 aus dem Nachlaß
veröffentlichten Gedichte ist die moderne
englische Lyrik kaum zu denken. Man

begegnet hier im weitern neben dem
überragenden Genie T. S. Eliot und den
bekannteren Namen Graham Greene,
Evelyn Waugh, auch der interessanten
Erscheinung des früh verstorbenen
Waliser Lyrikers Dylan Thomas.

Mit unverminderter Spannung liest
man die 13 Darstellungen deutscher
Dichterpersönlichkeiten, voran Robert
Faesis einfühlende und abgewogene
Würdigung der Gertrud von Le Fort,
der wohl ursprünglichsten Begabung
unter ihnen. Das Werk Ernst Wie-
cherts, dessen künstlerische und
religiöse Fragwürdigkeit heute trotz edler
menschlicher Züge, wie sie vor allem
in seiner zu wenig bekannten Autobiographie

«Jahre und Zeiten» zu uns
reden, nicht mehr übersehen werden
kann, erfährt durch Carol Petersen eine
strenge, aber kaum widerlegbare Kritik.

Neben Bergengruen, Schaper, R. A.
Schröder, Reinhold Schneider, Albrecht
Goes werden auch Außenseiter wie
der katholische Lyriker Konrad Weiß
oder Grenzerscheinungen wie Franz
Werfel, Elisabeth Langgässer und der
neuerdings viel beachtete Heinrich Böll
eingehend gewürdigt.

Mit einem Aufsatz von Heinrich
Schirmbeck über den modernen Jesus-
Roman und die Wiederkehr des Teufels

schließt diese imponierende Schau.
Der instruktive Wert des Buches, der
nicht zuletzt auf der Fülle der in den
einzelnen Studien verarbeiteten konkreten

Daten beruht, wird noch erhöht
durch die in einem Anhang vereinigten
sorgfältigen biographischen und
bibliographischen Notizen zu den einzelnen
Dichtern.

Leonhard Beriger

t) Christliche Dichter der Gegenwart.
Beiträge zur europäischen Literatur.
Herausgegeben von Hermann Friedmann

und Otto Mann. Wolfgang Rothe-
Verlag, Heidelberg 1955.

Alfons Rosenberg

Seit 1933 lebt in der Schweiz
Alfons Rosenberg, dessen Anliegen es ist,
in vielen Büchern und noch mehr
Vorträgen und Artikeln das geistige Tra¬

ditionsgut des christlichen Abendlandes
für Gegenwart und Zukunft lebendig
zu erhalten, im Dienste einer christlichen

Ökumene, der sein Sehnen und

499



Hoffen und auch seine Arbeit als
Sekretär gilt, seit es ökumenische Kreise
in der Schweiz gibt. Wenn Rosenberg
nun auch Katholik ist, so hat er seine
tiefste Intention doch schon in seiner
vor-katholischen Zeit als Untertitel zum
Buche Wirklichkeit hingesetzt:
Versuche und Erkenntnisse zur Erneuerung
des Christentums 1). Wie ein Programm
heißt es darin: «Eine schöpferische
Synthese alles Bisherigen, das ist die
Aufgabe, die eine nächste Zukunft uns
stellt.» Ein Ergriffener spürt religiös
Ergriffenen, wie Pascal, Hodler und
van Gogh nach und charakterisiert an
Elias und Elisa die heute nötigen
Propheten der Tat. — Zum geistigen
Traditionsgut gehört, fast seit wir von
Geistesgeschichte überhaupt wissen,
auch die Überzeugung von der kosmischen

Verbundenheit von Mensch und
All, wie sie im astrologischen Denken
sich zeigt. Rosenberg ist überzeugt, daß
zwischen dem astrologischen Denken
und dem christlichen Glauben kein
unversöhnlicher Gegensatz besteht und
daß das jahrtausendealte astrologische
Wissen noch ebenso lebendig sein wird,
wenn die kurzen Jahrhunderte des
naturwissenschaftlichen Rationalismus
ihre Erkenntnisse wieder in eine große
Gesamtschau werden eingebaut haben.
In einer Geschichte der Astrologie, die
aber zugleich auch eine prinzipielle
Stellungsnahme und ein Deutungsversuch

vom modernen Denken, besonders
der Tiefenpsychologie her, bedeutet, hat
Rosenberg ein sehr großes Wissen
verarbeitet und in einer geradezu
spannenden Form 2).

Walter Nigg hat durch seine neueren
Werke für eine Überwindung der
Fremdheit zwischen den Konfessionen
mehr getan als viele, die in ökumenischen

Kreisen mitarbeiten, und so, wie
er katholische Gestalten ganz von
Innen her erschaut, hat Rosenberg den
protestantischen Elsässerpfarrer des
Steintals — Johann Friedrich Oberlin —
ganz von Innen her gestaltet in seinem
bisher vielleicht schönsten Ruch: Der
Christ und die Erde. Oberlin und
der Aufbruch zur Gemeinschaft der
Liebe 3). Meisterhaft wird zunächst der
zeitliche Rahmen um Oberlins Gestalt
gespannt durch die Darstellung, wie die
Goethezeit noch einen ganz anderen
Aspekt hatte, als Zeitalter der Charismen

im biblischen Sinne. In der
herrlichen Gestalt Oberlins geht es aber
dem Autor nicht bloß um eine histo¬

rische Reminiszenz, sondern um das
Thema der Ökumene und — wie der
Titel zeigt — den Hinweis, daß zur
Erneuerung des Christentums auch
unbedingt ein völliges Ernstnehmen der
Erde gehört, so wie an den Gestalten
Hodlers und van Goghs das Finden
Gottes in seiner Schöpfung, nicht in
einem fernen Jenseits, schon illustriert
wurde. — Dieses «Jenseits» ist übrigens

auch ein Stück des Kosmos, nicht
gar so ferne, wie viele meinen, wie
Pfarrer Oberlin es im jahrelangen
Wiederkommen seiner Frau nach ihrem
Tode ganz schlicht und real erlebte.
Das Traditionsgut über dieses
«Jenseits» hat Rosenberg, in kritischer
Auseinandersetzung mit dem Reinkarna-
tionsgedanken, in einem eigenen Buch
gesammelt: Die Seelenreise. Wiedergeburt,

Seelenwanderung, Aufstieg durch
die Sphären 4).

Jeder Einsichtige wird heute von
einem wirklichen Einbruch östlicher
Weisheit, kristallisiert um den Begriff
Yoga, sprechen, so daß viele den
Eindruck haben, nur im Osten gäbe es
genuine religiöse Erfahrung. Dem
gegenüber möchte Rosenberg in der
Sammlung «Dokumente religiöser
Erfahrung» zeigen, wie wir allen Grund
haben, auf die abendländisch-christliche

Tradition uns zu besinnen, die
allerdings ihren Wurzelgrund in der
jüdischen Religion und Weltschau nie
vergessen darf. Die Sammlung wird
programmatisch mit einer Zusammenstellung

von 140 in den sog. Apokryphen

enthaltenen Worten Jesu
eröffnet5). Wie wichtig das Beachten des
jüdischen Traditionsgutes auch für ein
rechtes Christusverständnis ist, wird
einem in der Textauswahl aus dem
Talmud bewußt, wobei Rosenberg nicht
nur — wie in allen andern Bänden —
eine Einleitung zum gesamten Buch
schrieb, sondern auch jedem einzelnen
Kapitel eine Wegleitung mitgab, um
dem heutigen Leser den Zugang zu
Gedanken über Traumdeutung, Sabbat,
Gebet, Messias, Engel, Dämonen,
Erschaffung des Menschen, Studium der
Geheimlehren und Väter zu erleichtern

6). — Im Dienste der Ökumene
steht auch die Textauswahl (übersetzt
von Frau Prof- Birchler, Feldmeilen) aus
Joachim von Fiore über das Reich des

Heiligen Geistes7). Die neuesten Bände
dieser Sammlung bieten, durch die von
der gleichen Übersetzerin vermittelte
Centurie der Mönche Kallistus und

500



Ignatius über das Herzensgebet,
Traditionsgut aus der Ostkirche8), und
durch die hervorragende Zusammenstellung

und Interpretation von Professor
Ernst Benz - Marburg über Adam, der
Mythus vom Urmenschen, Traditionsgut

von Boehme, Gichtel, Arnold,
Swedenborg, Oettinger, Saint-Martin, Hahn,
Baader, Wirz, Carus, Solowjew und
Berdjajew9). — In den Kleinschriften
des gleichen Verlages, die unter dem
Titel So spricht.. Kerngedanken
großer Geistesmänner vorlegen, hat
Alfons Rosenberg die Bändelten: So
spricht die Gnosis — So spricht die
Kabbala — So spricht Franz von Assisi
bearbeitet10).

Als letztes größeres Werk ist das
Buch über Christliche Bildmeditation
zu nennen11). So wie im «Herzensgebet»

gezeigt wird, daß es echt christliches

Mantram-Yoga gibt, wird in dieser

tiefgründigen und auch sprachlich
sehr schönen Studie sichtbar, daß auch
der Westen Yantram-Yoga, also An-
jochung des inneren Menschen an Gott
durch Versenkung in das symbolhafte
Bild, immer kannte, wenn auch die
allerletzte, hyperintellektuelle Zeit diesen

Weg in den Hintergrund treten ließ,
bis die Tiefenpsychologie die eminente
Bedeutung von Bild und Symbol, im
Gegensatz zum reinen Begriff, wieder
bewußt machte. Wenn man sagt, daß
die christliche Bildmeditation von
Symbolen wie Kreuz, Herz, Labyrinth, vor
allem das Mandala von Bruder Klaus,
die Medidationstafel von Sachsein,
behandelt wird, so gibt dies vom großen
Reichtum und der Vielfalt des Buches
keine Vorstellung.

Kein Schriftsteller und kein Redner
ist auf alle Menschen zugeschnitten.
Das Echo, das Rosenberg im In- und
Auslande hat, zeigt aber, daß er vielen
und immer mehr Menschen durch seine
gesprochenen und geschriebenen Worte
viel gibt. Es müssen vielleicht noch
große Erschütterungen durch unsere
Zeit gehen, bis ganz einsichtig wird,
welchen Beitrag dieses reiche Schrifttum,

das sich ständig mehrt, für die
Erneuerung des Christentums und die
wahre Ökumene leistet.

Gebhard Frei

t) Wirklichkeit. Versuche und
Erkenntnisse zur Erneuerung des
Christentums. Verlag Organisator AG.,
Zürich (o. J.). 2) Zeichen am Himmel. Das
Weltbild der Astrologie. (Astrologica,
herausgegeben von Heinrich Kündig.
Band I). Verlag Max S. Metz AG.,
Zürich 1949. 3) Verlag Otto Walter
AG., Olten/Freiburg i. B., 1953. *) Ebdt.
1952. 5) Unbekannte Worte Jesu. Otto
Wilhelm Barth-Verlag, München-Plan-
egg 1954. 6) Weisheit des Talmud.
Mystische Texte und Traumdeutungslehre,
ebdt. 1955. 7) Joachim von Fiore. Das
Reich des Heiligen Geistes, ebdt. 1955.
8) Das Herzensgebet. Mystik und Yoga
der Ostkirche. Die Centurie der Mönche
Kallistus und Ignatius, ebdt. 1955. 9)

Ernst Benz: Der Mythus vom Urmenschen,

ebdt. 1955. 10) So spricht die
Gnosis (Spätantike christliche Gnosis),
ebdt. 1954. So spricht die Kabbala,
ebdt. 1954. So spricht Franz von
Assisi, ebdt. 1955. «) Ebdt. 1955.

Eranos

Daß der eigentliche Gehalt, der Wert
einer jeden Wissenschaft jenseits ihrer
unmittelbaren Aussagen liegt, ist eine
Wahrheit, die man nur zu leicht stets
von neuem vergißt. Der uns vorliegende
XXIII. Band des Eranos-Jahrbuches,
der die im Sommer 1954 in Ascona
gehaltenen Vorträge enthält, ist wohl dazu

berufen, uns diese Selbstverständlichkeit

wieder einmal vor Augen zu

führen. Die Menschen um Eranos wissen,

daß «kein Werk, keine Idee
ausstrahlend wirken (kann), wenn es

— oder sie — zu sehr von menschlicher
Absicht oder Willkür eingeengt ist»
(Vorwort). So läßt die Weite der
diesmaligen Themastellung — «Mensch und
Wandlung» — wiederum dem einzelnen
Redner größte Freiheit für die Gestaltung

seines wissenschaftlichen Anlie-

501



gens. Und wie von selber vereinigt sich
wiederum die Mannigfaltigkeit der
Beiträge zu einem höheren Ganzen.

Um der Einseitigkeit einer subjektiven

Auswahl zu entgehen, seien die in
diesem Band zu Wort gekommenen
Forscher mit ihren Arbeiten genannt: Erich
Neumann, Tel Aviv: Der schöpferische
Mensch und die Wandlung; Mircea
Eliade, Paris: Mystère et Régénération
Spirituelle dans les Religions Extra-
Européennes; Fritz Meier, Basel: Die
Wandlung des Menschen im mystischen
Islam; Henry Corbin, Teheran: Epiphanie

Divine et Naissance Spirituelle dans
la Gnose Ismaélienne; Paul Tillich, New
York: Das neue Sein als Zentralbegriff
einer christlichen Theologie; Daisetz T.
Suzuki, Japan: The Awakening of a
new Consciousness in Zen; Ernst Benz,
Marburg/Lahn: Théogonie und Wandlung

des Menschen bei Friedrich
Wilhelm Joseph Schelling; Lancelot Law
Whyte, London: The Growth of Ideas;
Jean Daniélou, Paris: La Colombe et
la Ténèbre dans la Mystique Byzantine
Ancienne; Adolf Portmann, Basel:
Metamorphose der Tiere.

Während die hier vorliegende
Mannigfaltigkeit unmittelbar in die Augen
springt, bedarf es wohl — in gebotener
Knappheit — einiger andeutender
Hinweise auf die sie zusammenfassende
Einheit. Es sei zunächst der Blick
gelenkt auf das große, alle Eranos-Tagun-
gen überspannende Thema, den Men¬

schen. Weder die Schranken zwischen
verschiedensten Wissensgebieten noch
solche der Zeit und des Raumes
beengen die in der imponierenden Reihe
der Jahrbücher sich darstellende und
ständig weiter ausbreitende universale
Anthropologie. Bedeutsam aber erscheint
uns, daß für Eranos Wissenschaft nie
zum Selbstzweck wird; denn aus dein
«weitesten Wissen erst öffnet sich dem
inneren Blick das Ungeheure des
Verborgenen: erst jetzt blicken wir in das
Dunkel, das verbirgt, was wir heute
noch nicht wissen, was also
wissenschaftliches Problem ist, aber auch die
dunkle Sphäre des ewigen Geheimnisses
der Wirklichkeit» (Portmann). Wohl
gilt der Wissenschaft die nie
erlahmende Anstrengung, aber zu ihr gehört
auch das stete Wissen um die eigenen
Grenzen. Deswegen liegt für Eranos ein
Hauptakzent auf der Symbolforschung;
denn jedes wesentliche Seinsverständnis
von Mensch und Welt bedarf der
Erkenntnis, «daß sich im Symbol eine
umfänglichere WirkUchkeit abbildet als in
der nur rationalen Begrifflichkeit des
Bewußtseins» (Neumann). Das aufrichtige

Bemühen um die Vereinigung strenger

Wissenschaftlichkeit und ahnender
Sinnerfassung ist es, was uns jeden
neuen Eranos-Band zu einem geistigen
Ereignis werden läßt.

Caspar Toni Frey

In den nächsten Heften lesen Sie Aufsätze von

Prof. Dr. F. A. Hayek:

.Dr. Max Rychner:

Werner Bergengruen:

Dr. Heinrich Rumpel:

Dr. R. van Lutervelt:

Über den «Sinn» sozialer Institutionen

Der unzeitgemäße Jean Paul

Lebensgeschichte Pfeffermanns des Jüngeren

Cézan ne-Ausstel lu ng

Drei Rembrandt-Ausstellungen in den Niederlanden

502


	Bücher-Rundschau

