
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 36 (1956-1957)

Heft: 6

Rubrik: Kulturelle Umschau

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


KULTURELLE UMSCHAU

Ein Zeichen der Zeit

Im Monat Mai des letzten Jahres
trat die Monatsschrift für menschliche
Begegnung, Ja, an die Öffentlichkeit.
Schon nach einem Jahr hat sie ihr
Erscheinen einstellen müssen. Der Absatz
genügte nicht, um sie am Leben zu
erhalten.

Man sah sehr bald, daß dem Redaktor,

Dr. Max Schoch, bei der Gründung
der Zeitschrift nicht nur ein klares Ziel
vorgeschwebt, sondern er auch für jede
Nummer ein ganz konkretes Programm
vorbereitet hatte und für jedes behandelte

Thema auf weite Sicht einen
großen Kreis kompetenter Mitarbeiter
zu gewinnen verstand. Man spürte, daß
der Theologe Schoch durch das Mittel
der Zeitschrift den Leser mitten in die
Gegenwart hineinstellen wollte, ihre
Aufgaben, Chancen, Schwierigkeiten
und Verhängnisse. Man fühlte, daß der
Redaktor bei innigster Vertrautheit mit
der modernen Welt zeigen wollte, daß
der Welt Bestes Christentum und
Humanismus seien. Die Zeitschrift atmete
den Geist eines konstruktiven
Konservativismus.

Der Verlag Sauerländer in Aarau
sorgte für eine drucktechnisch und
ästhetisch sehr befriedigende
Aufmachung. Vortreffliche Bilder gaben
jedem Heft ein festliches Aussehen.

An Hand einiger Beispiele möge die
Planmäßigkeit und Sorgfalt des
Aufbaus der Zeitschrift dargelegt werden:
Das Leitmotiv der ersten Nummer war
Der Morgen. Er wurde als Gabe des

Schöpfers dargestellt. Die tiefste
Bedeutung des Morgens ging der Redaktion

im Morgen der Auferstehung Christi
auf. Mit seiner Themawahl wollte
Schoch von allem Anfang an eine
Position jenseits der konfessionellen Ge¬

gensätze und gerade deshalb im
Zentrum des Glaubens beziehen. Schon in
dieser ersten Nummer kam zum
Ausdruck, daß sich daraus auch ein
konkretes Bekenntnis in der Form eines
bestimmten, dem Tag zugewendeten
Lebensstiles ableiten lasse. Das Augustheft

Der Bund zeigte aus vielen Gebieten

die Bedeutung des Bündischen und
versuchte die Einheitsschau in Religion,
öffentlichem und privatem Leben
durchzuführen, wobei unter dieser
Einheitlichkeit nicht ein Monismus,
sondern vielmehr ein Parallelismus auf
verschiedenen Ebenen gemeint war. Das
Thema der Septembernummer Der Ball
gab Gelegenheit, Spiel und Sport als
Bereiche des Lebens zu würdigen. In
der Dezembernummer vermied der
Redaktor jeden Ästhetizismus, er gab ihr
das Rückgrat theologischer Dogmatik.
Sie war dem Christus rex gewidmet.
Von hier aus ließen sich Linien bis
zum aktuellen Autoritätsproblem ziehen.
Die Januarnummer, welche Die Masse
behandelte, war ein Gegenstück zur
Königsnummer im Vormonat. Schoch
führte den Nachweis, daß die Vermassung

kein auswegloses Verhängnis sei,
sondern auch diese Erscheinung der
christlichen Entwicklung anheimgestellt
werde. Die letzten drei Hefte standen
bereits im Zeichen der Liquidation: Die
Fremde, Mensch und Technik und Die
Landesplanung.

In der Zeitschrift Reformatio wurde
das Eingehen der Zeitschrift als
Ergebnis ihrer Mängel bezeichnet. Ich
halte dieses Urteil für falsch. Die
Schweiz ist ein steiniger Boden für
Zeitschriften dieser Art; auch ist das
Absatzgebiet klein. Wir erinnern in diesem

Zusammenhang an die Ausführun-

484



gen von Frau Dr. Brock am diesjährigen
Ferienkurs der Schweizerischen

Staatsbürgerlichen Gesellschaft1). Daß
sich aber selbst in einer Periode
ausgesprochener Hochkonjunktur nicht
genügend Freunde fanden, die Existenz
der gediegenen Zeitschrift sicherzustel¬

len, ist sehr zu bedauern und verrät
eine gewisse Kurzsichtigkeit maßgebender

Kreise.
Fritz Rieter

i) Vgl. NZZ, Nr. 2091, 24. 7. 56.

Paris — Kreuzpunkt von Europas Theater

Während zwei Monaten zogen diesen
Sommer durch das Pariser Théâtre
Sarah Bernhardt eine nach der andern
die Bühnen Europas, dem Ruf der
dritten internationalen Theaterfestspiele
Folge leistend. Von Spanien, Irland und
Rumänien kamen sie zum großen Treffen,

zu Vorträgen über ihre nationale
Bühnenkunst und zum Gedankenaustausch

mit fremden Kollegen. Schnittpunkt

zweier Lebens- und Denkweisen,
Kreuzweg aller Ideen, die diesen
Kontinent seit je bewegen, hat Paris sie
alle warm empfangen. Ob arabisch,
holländisch oder tschechisch auf den Brettern

gesprochen wurde, fast immer war
das Haus stark besetzt, das Publikum
begierig mitzugehen und zu diskutieren.

Ja das Publikum, es gab selbst ein
Abbild der Theaterbesucher, die Europas

Schauspielhäuser bevölkern. Es waren

nicht nur Ausländer, wie man es
wahr haben wollte, aber die ausländischen

Kolonien streuten zwischen die
französischen Besucher unverwechselbar
Farben, Stimmklang und Gehaben, die
durcheinanderquirlend jeden Abend das
höchst reizvolle Gemisch: Publikum
ergaben. Es war dunkel tonig, summend
und leichtfüßig, als die Marokkaner
ihr volkstümliches Schaustück Die
Straßenkehrer spielten, kornblond und
steif, als das Osloer Nationaltheater
Ibsens Wildente gab. Und welch
kosmopolitischer Glanz, voll betörenden
Hauchs von Parfum und der diskreten
Verführung eleganter Roben, als die
Rumänen einzogen mit einem Lustspiel
von Caragiale aus dem versunkenen
bürgerlichen Jahrhundert.

Farcen und Tragödien, Volksspiele,
politische Tendenzdramen und
Gesellschaftsstücke, der ganze Formenschatz
des europäischen Theaters bot sich dem
Betrachter nacheinander an. Bei einem
solchen Andrang von Stilarten und
dramatischer Aussage (27 verschiedene
Stücke in sieben Wochen) ist das Theater

keine Bildungsanstalt mehr. Es ist
vielmehr der Schauplatz vielfältiger
Lebensformen, Gedanken und Gefühle in
szenischer Darstellung, ein unermüdlicher

Anstoß zur Diskussion und
kritischen Erkenntnis. In der Tat nimmt
der Kritiker in diesem pausenlosen
Bühnenwettstreit eine schwierige Stellung
ein. Sehr häufig ohne Kenntnis der
Sprache (geleitet nur von den französischen

Inhaltsangaben des Programms)
soll er auf jedes Stück schnell und treffend

reagieren, den Urteilsmaßstab am
einzelnen Werk gewinnen. Was hat er
da dem Publikum voraus? Kaum etwas
außer der geübteren Sensibilität, der
feineren Ansprechbarkeit auf szenische
Reize und einem gewandteren
Assoziationsvermögen. Doch Fehlurteile bleiben

nicht aus, denn unserer ästhetischen

Empfänglichkeit sind durch
Erziehung und Gewohnheit Grenzen
gesetzt, über die sich ein Mensch nur
selten erhebt. Man brauchte also nicht
zu warten, bis sich anläßlich des Faust
eine Stimme vernehmen ließ, die von
Albernheit sprach, den Goetheschen
Faust anzusehen, wo man doch das

unvergleichlich reichere Kunstwerk
(Worte und Musik) in der Gounod-
schen Oper besitze. Europäischer
Zusammenschluß, notwendig und gottlob

485



unaufhaltsam — den Geist der Völker,
wo er sich am tiefsten ausspricht, wird
er nicht erfassen.

Etwas aber bringt er mit sich, das
sich in allen Künsten immer stärker
spürbar macht: einen einheitlichen
internationalen Stil. Ein Arsenal von
Ausdrucksformen, Akzentsetzungen und
szenischen Bewegungen ist fast allen
Bühnen gemeinsam, die abgewandelt
und vermischt in jedem Stück neuen
Dienst leisten. Eine Inszenierungsweise
ist nun ausgebaut und theoretisch
untermauert, welche die Entdeckungen
der Pioniere Gordon Craig, Meyerhold,
Pitoeff bewußt und schon bald pedantisch

für den szenischen Alltag
ausmünzt. Verbannung der materiellen
Wirklichkeit, Ersatz der starren
Dekoration durch leicht verschiebbare
Raumelemente, Luftigkeit und geometrische
Ornamentik, Lichtströme, das
Bühnengeschehen rhythmisierend und es auf
Hell- oder Dunkelfolien werfend, das
sind die Mittel heutiger Szenenkunst.
Es gab Theater, die sich ihnen nicht
unterworfen hatten, das Warschauer
z. B., das einen (nun hochaktuellen)
romantischen Bilderbogen: Polens Befreiung

vom russischen Joch darbot, oder
das Zagreber, welches uns für
sozialistischen Antiklerikalismus erwärmen
wollte — da kamen Aufführungen in
der alten Manier massiver «Realität»
zustande, aus dem Geist des Volksstücks

in Nagelschuhen oder, im ersten
Fall, der weihe- und geheimnisvollen
Gefühlserhebung, pathetisch tremulierend.

Es verwundert niemanden, daß die
konventionellsten, im übelsten Sinne
«bürgerlichen» Aufführungen von den
Ost-Staaten geboten wurden. Der
Vaudeville vor allem, Produkt der
angeprangerten Verfallszeit, war bei den
Rumänen vorzüglich aufgehoben. Mit
ihrem Brio und Witz machten sie sich
viele Freunde, doch was sie boten, war
das Abgegriffene und Längstbestehende.

Zwei großen Kulturkreisen räumte
das Programm den Löwenanteil ein:
dem deutschen und dem englischen. Der
englische Zyklus konnte jedoch nicht
anders als enttäuschen: zwei Stücke von

Shaw (Candida und Cäsar und
Cleopatra) in nicht mehr als achtbaren
Aufführungen des Dubliner und Birminghamer

Theaters, ohne Originalität,
aber redlich im Detail. Das Londoner
«Workshop Theatre», eine Volksbühne,
die auch das Cockney nicht abweist,
brachte eine Dramatisierung des
Soldaten Schwejk, der Hasekschen
Burleske auf das ehemals k. k. Militär. Ein
derbes Volksbuch in Schwarz-Weiß-
Manier vor grobkonturierten Bühnenbildern,

angriffig, aber nicht witzlos
im Ton, so brachte diese dramatische
Ballade des täppischen Soldaten Schwejk
etwas frischen Wind in die viktoria-
nische Gemessenheit der Vorgänger.

Ungleich anders der deutschsprachige

Zyklus, der größte und vielfältigste,

derjenige auch, der den
eindruckstärksten Abend der Festwochen
brachte. Die deutschsprachigen Länder
(selbst die Ostzone mit Langhoffs
Berliner Truppe) waren mit Ausnahme der
Schweiz alle erschienen. Das Zürcher
Schauspielhaus, mit Dürrenmatts
Besuch der alten Dame im Programm
schon eingesetzt, blieb fehlender
Subvention halber zu Hause. Als sie die
Reiseunterstützung abschlug, übersah
die «Pro Helvetia», daß schlimmer als
ein fürs Inland despektierliches Stück
im Ausland zu zeigen, die Abwesenheit
einer nationalen Vertretung bei einem
solchen Treffen ist.

Doch zurück zum deutschen Zyklus,
der vielfältige Probleme aufwarf und
trotz Fehllösungen tiefe Eindrücke
zurückließ.

Piscator mit dem Ensemble des
Berliner Schillertheaters führte Tolstois
Krieg und Frieden auf die Bühne.
Zweitausend Seiten Roman zusammengepreßt

in drei Stunden szenischen
Geschehens, mit einem Panzerhemd
sozialisierender und pazifistischer Glossen
überzogen. Das künstlerische Fiasko,
also herausgefordert, trat auch ein. Fast
die gesamte Kritik rebellierte gegen die
Dramatisierung des Romans und rief:
Sakrileg. Sie hatte Recht; doch Pisca-
tors Unternehmung scheiterte nicht an
der Stofftransposition, sondern am
Schematismus der Bühnenaufgliederung,

486



an der Spruchbandpathetik seines
Dialogs, mithin an szenischen
Unzulänglichkeiten. Drei Spielebenen hatte
Piscator aufgebaut: zum ersten die
historische für den überpersönlichen
Hintergrund: Napoleon, Zar Alexander, die
Schlacht von Borodino demonstriert
mit Holzmodellen, zum zweiten die
alltägliche, Spielplatz des Lebens zwischen
den Menschen, und zum dritten die
private, welche die Gestalten zur
Offenbarung ihrer Gefühle und Gedanken
aufsuchen. Ein Sprecher schickt die
Schauspieler auf die Handlungsplätze,
weist ihnen die Szenen zu und erläutert

für jedermanns Verständnis, was
geschieht. Das Spiel ist mehr nicht als
ein Ins-Bild-Umsetzen der Romanexzerpte,

kurz und knapp spult es sich
ab, und dem Schauspieler ist vor lauter

Dürre seines Parts kaum etwas
anderes als Markieren möglich. Besonders

angebracht und taktvoll war am
Schluß des Sprechers Appell zum Frieden,

der die Millionen Toten der Kriege
seit 1870 aufzählte und mit der Zahl
des nächsten drohte. So endete die
Aufführung mit einer donnernden Predigt;
die Doktrin, die sich lange zurückhalten

mußte — endlich konnte sie
ausbrechen. Vor dreißig Jahren hatte Kerr
diese Gefahr erkannt, als er den jungen

Piscator charakterisierte: «Das
gegebene Werk wird nur Substrat. Nur
Stoff zum Anlaß, für den Regisseur.»
Er hat bis heute recht behalten.

Wenige Tage später trat das
Ostberliner «Deutsche Theater» auf und
machte deutlich, daß im sozialistischen
Arbeiterstaat das Theater über
unerschöpfliche Ressourcen verfügt und sich
eine Ausstattung leisten kann, die
staunenerregend ist. Man spielte Schillers
Kabale und Liebe, was dem Publikum
in Anbetracht der Aufführung gleichgültig

war — so stand es im Bann der
erlesenen Seiden- und Brokatstoffe, der
kostbaren Stickereien und schmeichelnden

Stoffeffekten, mit denen heute auch
Pariser Modekönige kaum aufwarten
können.

Glanz und Elend einer Ensembletruppe

ohne Star zeigte das Bochumer
Schauspielhaus unter Hans Schalla.

Glanz: eine Aufführung von Sartres
Der Teufel und der liebe Gott mit Hans
Messemer als Götz, der seinem
französischen Vorgänger Pierre Brasseur bei
weitem den Rang ablief. Nicht
monumental blasphemisch, wie dieser es

gewesen war, und sich an seiner
Monumentalität berauschend, sondern spitz
und stechend, auch verwundbar (als er
Gutes erzwingen will) und daher aus
grauenvoller Wut zu Gottes Verhöhnung

ausholend. Keiner der Mitspieler
ließ die einmal angebrochene
Spielintensität sinken; sie waren sicherlich
keine großen Schauspieler, doch eine
gemeinsame Hingebung, eine gegenseitige
Rücksichtnahme band sie zu einer
Leistung zusammen, die über die Kräfte
des einzelnen hinausging. Obwohl des

Deutschen größtenteils unkundig,
wurde das Publikum von dieser
ausnahmslosen seelischen Anspannung
gepackt und mitgerissen.

Doch zuvor das Elend einer
Faustaufführung, die dem Theater der
obskursten Kreisstadt Unehre gemacht
hätte. Schwunglose Deklamation,
gleichgültige Bühnenbilder, geschmacklose
Kostüme, das Tempo so schleppend, daß
sich im Text Risse bildeten und man an
Goethe zu zweifeln begann. Warum
pfiff das Publikum nicht, warum
wetterte nicht die Kritik? Ewiges
Mißverständnis zwischen den Völkern:
man erkannte wohl die Witzlosigkeit
des Spiels, aber sie gerade entsprach
der eingewurzelten Vorstellung von
deutschem, vorab klassischem Theater:
nebulos, schwelgend im Gefühl und
irrational, so erschien Faust in der Tat.

Allein — wie soll der Betrachter zum
Bewertungsmaßstab kommen vor fremden

Werken, deren Sprache er meist
nicht mächtig ist, vor Traditionen der
Darstellung, die ihm unbekannt? Wo
Gesten, Bewegungen und Sprechweise
nicht sinnvoll zu deuten sind, liegen
die Grenzen der Verständnis- und
Urteilsfähigkeit. Ein Faust, in Deutschland

konventionell, erntet in Frankreich
Beifall, weil sein überkommenes Spiel
hier frisch und deshalb passend wirkt.

Und doch ist das «Theater der
Nationen», das sich in Paris diesen Som-

487



mer zusammengefunden, von unbestreitbarem

Wert und sein gesicherter
Fortbestand als dauernde Einrichtung hoch
anzuschlagen. Denn in jahrelanger
Übung wird auch das Unverständliche
durchdringbar, schärft sich der
kritische Sinn, der wiederum das Theater

selbst anregt. Dann wird aus der

«Versammlung aller Comédies
françaises Europas», wie ein Kritiker über
den konservativen Charakter der Stücke
und Aufführungen spöttelte, ein
Forum der Theaterkunst, in dem aufzutreten

anspornt und bereichert.

Georges Schiocker

Jeanne d'Arc

Ein neues Drama von Max Meli

Der jetzt 74jährige österreichische
Dichter Max Meli hat ein Jeanne d'Arc-
Drama geschrieben, das einen weiteren
Gipfel in seinem dramatischen Oeuvre
bedeutet. Schon bevor er sein erstes
Stück — Das Wiener Kripperl von 1919
(1921) — der Öffentlichkeit übergab,
bezeichnete Meli Rilke gegenüber das
dramatische Schaffen als das ihm
gemäße und bekannte sich «zu der strengen

Form des Dramas; zu der Forderung

nach Einheit des Raumes und der
Zeit, die erfüllt werden müßte, zum
Ablauf einer Handlung in einem Zug und
daß es kein Entrinnen mehr geben
dürfte und alles nur notwendig wäre,
sowie sich der Vorhang gehoben hätte».
Was Meli mit diesem Programm meinte,
zeigt am besten und schönsten Das
Apostelspiel (1923). Es ist die
Geschichte der kleinen Magdalen, die ihre
gewalttätigen Gäste für die Apostel des
Herrn hält und sie durch die Größe und
Reinheit ihres Glaubens vom rohen
Vorhaben abbringt. Die Bezeichnung Spiel
deutet des Dichters Verbundenheit mit
seiner steirischen und überhaupt
österreichischen Heimat an, wo die geistlichen

Spiele des Mittelalters weiterlebten
oder wieder auflebten, und wo Meli

Gelegenheit fand, mit dem heiligen
Eifer und der eckig-schweren Sprechweise

der bäuerlichen Laiensjneler
vertraut zu werden. Das Apostelspiel ist
ganz aus diesen Erfahrungen gewachsen.

Durch die kunstvolle Holprigkeit

der Verse scheinen die unschuldigen
Züge Magdalens, das verschlossene
Gesicht des Johannes mit solch eindringlicher

Klarheit, daß der Ablauf zum
vornherein gegeben ist und sich
«notwendig» und «in einem Zug» mit großer
Selbstverständlichkeit vollendet.

Die so gewonnene, einfache und
«strenge» Form behält Meli bei; aber
nach dem Nachfolge Christi-Spiel
(1927), das durch seine ganze Anlage
wie durch die mundartliche Kraft seiner
Verse nochmals ein zu hoher Kunst
gehobenes Bauernspiel ist, wendet er sich
neuen Stoffkreisen zu. Die Sieben gegen
Theben (1932) beschwören die
griechische Tragödie. Ohne die überlieferte
Fabel anzutasten, schafft der christliche
Dichter der Liebestat der Antigone eine
christliche Rechtfertigung und Größe.
(«Kein Fluch mehr, Vater. Darum geh
ich hin / damit kein Fluch mehr sei.
Auf mich ihn nehmend / trag ich ihn
fort ins dunkle Haus und tilg ihn.»)

Nach dem griechischen Mythos ist
es in Der Nibelunge Not (1944/51) die
deutsche Sage, an der Meli seine
Vorstellung vom Theater erprobt und
bewährt. Hier drängt alles zum Verderben,

und die Stimme Dietrichs von Bern,
die als einzige Liebe und Versöhnung
hochhält, verklingt unvernommen. Aber
— und das ist es, was dieser große
Dichter nach zwei Weltkriegen uns zu
wiederholen nicht müde wird — mag
auch alles dem Abgrund zusteuern:

488



«Ordnung über uns, gegrüßt! O
Mensch, / ihr Gesetz geht mitten durch
dein Herz!»

Indem er sich nun der Jeanne d'Arc
zuwendet, tut Meli den Schritt vom Mythos

und von der Sage zur Geschichte, die
allerdings auch schon wieder legendär
geworden ist. Er folgt den überkommenen
Tatbeständen aufs peinlichste, weil er
es nicht nötig hat, den Gegebenheiten
Gewalt anzutun: Johanna ist für ihn
eine Heilige, an der es nichts zu deuten
gibt, ein Wunder des Glaubens. So ist
sie zwar die leuchtende Spitze, in der
alles zusammenläuft, und in deren Bann
sich alles abwickelt, aber ihre
Geschichte ist nicht das eigentliche
Geschehen des Stückes. Es war ein genialer

Einfall Mells, Johanna, die für ihn
kein Problem, sondern eine Tatsache
ist, über das Drama zu erheben, indem
er ihren Glauben nur in seiner Wirkung
auf ihre Umwelt darstellte. Diese Umwelt

besteht zunächst aus denen, die
über das Schicksal der «Ketzerin» zu
verhandeln haben. Keiner von ihnen
sieht die wirkliche Johanna: Bischof
Cauchon will nur das Gesetz erfüllt
wissen («Nach mir können die Buben
Steine werfen, nach meinem Prozeß
nicht.»), Herr von Ligny, der Johanna
den Engländern ausgeliefert hat, sucht
Gewinn um jeden Preis, Warwick, der
Kommandant von Rouen, und der Herzog

von Bedford haben nur das Heil
des Staates im Auge; den Kriegsleuten
ist Johanna nur Frau, und selbst der
entzückende kleine König Heinrich VI.
möchte die «Hexe» nur aufwecken, weil
er es seinen Spielkameraden versprochen

hat. Ihnen allen ist Johanna nur
Vorwand.

Über solcher Interessengebundenheit
stehen nur zwei Menschen, die Meli
— soweit uns bekannt ist — selber
erfunden hat: Frau von Ligny und Peter
Manuel, «Advokat des Königs», dem
das Gefängnis untersteht, in dem
Johanna ihrer Verurteilung harrt. Hier
hat der Dichter ohne Rücksicht auf
historische Wirklichkeit unmittelbar
aus seinem Herzen formen können. Frau
von Ligny ist von Vorwürfen geplagt,
weil ihr Mann Johanna verkauft hat.

Diese zarte, gequälte, unter der Brutalität
des ihr angetrauten Rohlings

leidende und um die Rettung Johannas
kämpfende Frau weckt in Peler Manuel
den Keim, der durch sein Aufgehen
bewirkt, daß — wie der Dichter ins
Programmheft schrieb — «die Bühne einer
großen Blume gleicht, die sich entfaltet».

An Peter Manuel wird die Größe
Johannas faßbar. Ein Dutzend gewonnene

Schlachten sind nicht so wesentlich

als der eine, kleine und unwichtige

Mensch, der durch den Glauben
des brennenden Mädchens den Weg zu
Gott findet.

Weil das Drama nicht in ihr,
sondern durah sie ist, kann diese ganz
reine, ganz liebende, ganz glaubende
Johanna fast ohne Worte auskommen.
Die ergreifende Szene, in der sie ihre
Fahne erblickt, an sich reißt und mit
ihr noch einmal ihre große Zeit erlebt,
ist stumm. Und Worte erwarten wir
auch nicht von dem still verklärten
Bauernmädchen (es ist ja nicht von
Schiller), das der Welt schon so fern
steht, daß es zu Peter Manuel, den es

nicht erkennt, obwohl er seinen täglichen

Umgang ausmacht, sagen kann:
«Verzeihen Sie, ich merke mir jetzt
die Menschen so schwer.» Nur in dem
einen Augenblick der Angst vor dem
Feuer besinnt sich diese Johanna ihres
reinen schönen Körpers und der
Möglichkeit eines irdischen Lebens mit Vater,

Mutter, mit Mann und Kindern.
Dann aber, als in der Nacht die Stimmen

wiederkehren, fällt alle Last von
ihr. Doch als man sie am Morgen
anzündet, erlebt sie in den Flammen noch
einmal ihr Leid und ihren Sieg, und
wir erleben es mit, als sie dreimal nach
Jesus ruft: einmal bittend, ein andermal

voll Entsetzen, und zum dritten
Male, in inniger Verzückung, als sich
ihr der Himmel öffnet. Was von
Johanna auf Erden bleibt, ist die Glut
dieses letzten Rufes, denn sie fließt
über in Peter Manuels Herz.

Man kann nicht umhin, Johanna mit
der Magdalen, Peter Manuel mit dem
Johannes des Apostelspiels in Bezug zu
bringen. Aber das kleine Mädchen voll
frohen Glaubens, das in tätigem Eifer

489



seinen bösen Besuch zum Guten
bekehrt, mußte großes Leid erleben, bis
es zur Heiligen werden konnte; und
der Bösewicht, der in plötzlicher,
wunderbarer Erleuchtung gut geworden
war, hat jetzt — ob er gleich voll
innerer Bereitschaft ist — einen langen,
mühsamen Kampf mit sich auszufech-
ten, bis er so geläutert ist, daß der
Funke auf ihn überspringt. Die «Jeanne
d'Arc» ist nicht mehr nur Gleichnis
wie das Apostelspiel. Eine harte, ja
grausame Wirklichkeit ist jetzt auf der
Bühne. Aber Meli nimmt sie so an, wie
sie ist; und anstatt ihr zu unterliegen,
wie das in unserer Zeit nicht wenigen
geschieht, gewinnt er ihr alles Gute ab.
In Der Nibelunge Not hatte Dietrich
von Bern zu Kriemhild gesagt: «Du
bist Opfer. Es ist Größe ohnegleichen,

/ Kriemhild, wer es, wissend
geworden, / auf sich nimmt, Opfer zu
sein. / Der weiß auch und braucht
danach nicht zu rufen: / Gerechtigkeit ist
und wird, und wenn er / niemals Kunde
erhielte eines Vollzugs.» Opfer sein
heißt demnach immer: Opfer bringen,
und Johannas Opfer wird aufgewogen
durch das gerettete Leben Peter
Manuels und all jener, für welche er als
Beispiel steht. (Wie nah sind wir hier
dem Nachfolge Christi-Spiel!)
Johanna geht ahnungslos und gläubig ins
Feuer; sie ist eine höchste Steigerung
all jener unvergeßlichen Frauengestalten

(Magdalen, Jungfrau, Antigone),
die uns Meli in seinen bisherigen
Stücken geschenkt hat. Peter Manuel
aber ist die erste eigentlich dramatische
Figur, die der Dichter geschaffen hat,
oder besser: die erste, der wir in jedem
Schritt ihrer Entwicklung mit Anteilnahme

und Erschütterung folgen dürfen,

bis zu der Erkenntnis des zum
Glauben Erwachenden, daß es «ein

grausamer Boden» sei, «auf den wir

ins Leben gesetzt werden. Ein Trost ist:
er kann es nicht hindern, daß auf ihm
die Heiligen wachsen».

Am Eröffnungsabend der Bregenzer
Festspiele 1956 bereitete das Wiener
Burgtheater der neuen dramatischen
Dichtung von Max Meli eine hervorragende

Aufführung, die allen, die dabei
sein durften, zum tiefen Erlebnis wurde.
Die Regie führte Josef Gielen. Das den

genauen Anweisungen des Dichters
folgende Bühnenbild Theo Ottos bildete
in seiner warmen Strenge den idealen
Rahmen für die einfache, unauffällige
Prosa, aus der sich soviel Herzlichkeit
verbreitet. Ein Sonderlob verdienen
Inge Langen für ihre Johanna von
nicht überbietbarer Innigkeit und
Strahlkraft, und Alma Seidler für ihre
ergeben leidende Frau von Ligny. Aber
auch alle andern seien dankbar
erwähnt: Ossi Wanka (Heinrich VI.),
Ulrich Bettac (Herzog von Bedford), Fred
Liewehr (Warwick), Andreas Wolf (Peter

Manuel), Heinz Moog (Cauchon),
Helmuth Krauß, Hermann Thimig (Herr
von Ligny), Otto Kerry, Felix Steinbock,

Michael Janisch, Wilhelm
Schmidt, Franz Böheim.

In Anwesenheit von Bundespräsident
Dr. Theodor Körner durften der Dichter

und seine Interpreten den warmen,
dankbaren und langanhaltenden Beifall
des vollen Hauses entgegennehmen.
Auch Österreich hat jetzt seine Jeanne
d'Arc, und es darf stolz auf sie sein.
Es bleibt zu hoffen, daß sie bald ihren
Zug über die Grenzen antreten wird.
Könnte nicht auch ein schweizerisches
Theater sich ihrer annehmen?

Hans-Jost Frey

490


	Kulturelle Umschau

